

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

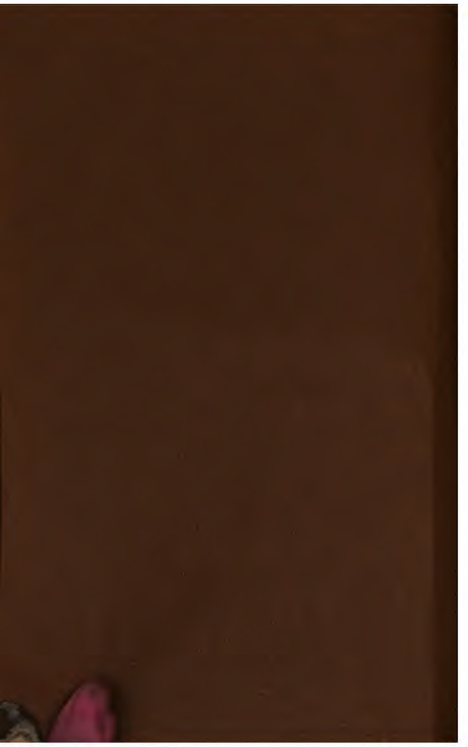
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>









# Gregorius von Hazianz,

ber

### Theologe.

Ein

Beitrag zur Rirchen= und Dogmengeschichte bes vierken Jahrhunderts.

bon

Dr. C. Mamann.



Ποᾶξις ἐπίβασις θεωρίας. Greg. Naz.

Zweite Auflage.

**Gotha,** Berlag von Friedrich Andreas Perthes. 1867. innere Thatsache und Gegenstand ber Erfahrung geworben ist. Auch bas ganze Christenthum ift und bleibt uns eine bloße Geschichte, nicht wesentlich verschieben von jeder anderen Geschichte, wenn es nicht in uns in Geist und Leben übergeht, gleichsam in Saft und Blut verwandelt wird.

Darum find auch in ber Wiffenschaft von ben göttlichen Dingen, in ber Theologie von jeber biejenigen bie größten Meifter gewesen und haben bie segensreichsten Wirkungen hervorgebracht, beren reinere Erkenntnig auf einem fraftigen inneren Leben be= ruhte, und bon benen bas gilt, was Gufebius von Drigenes fagt: "wie fein Wort, so war auch fein Leben, und wie fein Leben, fo war auch fein Wort." In biefer Beziehung vorzüglich find bie Befferen unter ben alten Rirchenlehrern, bei manchen Unvollfommenheiten, die wir nicht ableugnen wollen, große Theologen; ihre Erfenntniß war prattifch, fie ging aus bem Leben berbor und war wieber auf's Leben gerichtet, fie ftanben mit ibrem gangen Denken, Thun und Streben im Chriftenthum: freilich in einem nicht überall rein und flar aufgefaften Chriften= thum; beghalb foll ihre driftliche Erfenntnig auch feinesweges Maafftab für bie unfrige febn; und eben fo wentg ohne mannich= faltige menschliche Fehler und Unvollfommenheiten: beghalb find wir auch weit entfernt, fie als Borbilber eines vollendet beiligen Wandels zu betrachten — aber erwedenbe Borbilber können fie uns barin febn, bag fie fich mit ber gangen Rraft ihres Geiftes und mit bem gangen Ernft ihres Willens bem hingaben, mas fie als bas Bochfte und Beiligfte erkannten. Sie weihten bem Chriftenthum ihr Leben, fie opferten ihm ihre Genuffe, fie berfagten fich für baffelbe nicht blog erlaubte Bequemlichkeit, fonbern nicht selten auch bie einfachsten Beburfniffe. Und wenn wir verpflichtet find, jeden Menschen ju achten, ber feiner beften Ueberzeugung bie Freuden, Genuffe und Guter bes Lebens aufzuopfern im Stande ift, wenn wir in biefer Beziehung jeben eblen Bater= landsfreund, jeben Selben alter und neuer Beit freudig ber= ehren - follten wir von biefer Sochachtung etwa bie ausichließen, bie für bie nämlichen unsichtbaren Guter, welche auch uns bie theuersten febn muffen, fo vieles hinopferten, follten wir fie nur barum ausschließen, weil fie biefer Guter in einer anberen Form und auf eine andere Weise theilhaftig zu werben glaubten, als Es ift nicht schwer einzusehen, bag manche Entbehrungen

und Opfer, welche sich jene Männer auflegten, vom Evangelium nicht verlangt werden, auch kostet es keine Mühe, die theoretisch unrichtigen Grundsätze ihrer Handlungsweise in dieser Beziehung nachzuweisen, und erfordert geringe Kunst, sie als Thoren lächerz lich zu machen — aber es ist allerdings nichts Kleines, bei reinerer Erkenntniß in der nämlichen Grundgesinnung zu handeln, welche sie beseelte.

So manche Rehler eines Drigenes, Chrusoftomus, Theoboret, Augustin (auch nach feiner Bekehrung) fowohl im Theoretischen, als im Praktischen, liegen klar und offen ba, und sollen bon ber redlichen Geschichte weber verhehlt noch übertuncht werben; aber eben fo wenig foll bie unbefangene Beschichte bas reinere Eble und Große, welches ju erforschen und mitzutheilen ja boch überall erfreulicher und fruchtbarer ift, 1) übersehen und in ben Schatten ftellen, fie foll vielmehr biefen Mannern bie Berechtigfeit wiberfahren laffen, welche fie einem Raifer Julian mit Recht nicht berfagt - bann wird es fich immer zeigen, bag biefe Rirchenlehrer Menschen waren, beren Erkenntnig und Leben eben fo wenig fehlerfrei war, als es bie Erkenntnig und bas Leben auch bes vortrefflichsten Theologen, Philosophen und Geschichtsforschers unserer Tage ift, beffen ungeachtet aber auch Manner, bie im Berhältnig ju ihrer Zeit eben sowohl unsere Sochachtung verbienen, als jeber redlich ftrebenbe, geistig fraftige und fromm gefinnte Mann eines anderen Sahrhunderts.

Mit dieser historischen Redlichkeit und Unbefangenheit habe ich das Leben und die theologische Denkart eines der merk-würdigsten und einflußreichsten Kirchenlehrer des vierten Jahr-hunderts, des Gregorius von Razianz darzustellen versucht. Es war dabei meine Hauptabsicht, diesen Mann so zu schildern, wie er war, ein lebendiges und wahres Abbild seines Inneren zu geben, aus den edlen und schönen, so wie aus den minder ansprechenden Zügen seines Wesens, die uns noch historisch erkennbar sind, sein geistiges Porträt zusammenzusezen. Die wesentlichen Ersordernisse einer solchen geistigen Abbildung sind Wahrsheit und Leben. Nach Wahrheit der Schilberung redlich gestrebt

<sup>1)</sup> Wie es auch Joh. Aug. Ernesti mit Beziehung auf Origenes und andere Kirchenlehrer als das Eblere bezeichnet: in viris egregiis bona potius quaerere atque laudare, quam mala indagare et reprehendere.

VIII

au baben, barf ich mir felbst bezeugen; ich wollte nichts verbeden und nichts falich berborbeben, weber vericonern, noch berabfeben, feinem borgefagten philosophischen ober bogmatischen Sufteme bienen 1) und feine Partheiabsicht erreichen, ich wollte nicht Gefdichte machen, fonbern borerft einzig und allein reine biftorifche Wahrheit fuchen und wie ich fie fand, treu barftellen; wobei es fich jedoch von felbst bersteht, bag ber Theologe, auch wenn er als Sistorifer nicht burch bie Brille eines bestimmten Shitems fieht, bennoch bas biftorifch gegebene bon einem religiofen Standpunct aus betrachtet und mit religiöfem Ginn auffant. Db aber Leben in ber Darftellung feb, barüber muß ich von anbern ein billiges Urtheil erwarten, bon folden nämlich, bie erwägen, bag biefes eine Sache theils bes angeborenen Talentes, welches fein Mensch fich geben und ber beste Wille nicht ersetzen fann, theils bes Tactes und ber hiftorifden Runft ift, welche nur burch langere Uebung erworben wird. Ich wünschte borgug= lich ein lesbares, nügliches, und über ben Mann, bon welchem gehandelt wird, fo grundlich wie möglich unterrichtendes Buch gu fcreiben, und infofern, glaube ich, wird meine Arbeit auch bem biftorifden Forider brauchbar und bemienigen erwünscht febn. ber mit größerer Meifterschaft bie gegebenen Materialien verar= beitet. Bei ber eben ausgesprochenen Absicht konnte ich es nicht vermeiben, auch manches minder Intereffante aufzunehmen, weil ich bie Biographie Gregors in einer gewiffen Bollständigkeit geben wollte. Es blieb mir bie boppelte Wahl, entweber allein bas Bedeutende und allgemein Wichtige hervorzuheben und die Bollständigkeit aufzuopfern, ober biefe bis zu einem gewiffen Grad ju erftreben, aber bann auch minber angiehenbe Einzelnheiten aufgunehmen. Im erfteren Fall hatte ich vielleicht ein angenehmeres Buch geliefert, aber ich hatte mich bamit auch berpflichtet, ben Forberungen ber hiftorischen Kunft in Begiebung auf bie ftrengste Wahl zu genügen; und ba ich bies nicht übernehmen wollte, fo entichlog ich mid jum letteren um fo lieber, ba ich burch eine gewiffe Bollständigkeit meine Schrift auch für

<sup>1)</sup> Eben barum war ich auch bei ber Entwidelung ber Lehrmeinungen Gregors mit Kritit febr fparfam. Ich hielt es filr Pflicht, feine Ueberzengungen, nicht bie meinigen zu geben; boch habe ich es auch nicht angft-lich vermleben, meine Ansicht an manchen Stellen burchschimmern zu laffen, ohne sie aber in die historische Darftellung selbst einzumischen.

biejenigen brauchbarer machen konnte, welche fich berufsmäßig mit bem Studium ber Rirchenbater beschäftigen.

Dag meine Schrift aus ben Quellen 1) geschöpft fen, wirb ieber Urtheilsfähige feben; bag ich aber babei bie Arbeiten biftorischer Sammler und Forscher nicht übersab, berfteht fich bon felbft; auch wenn ich fie nicht überall namentlich anführe, wo ich, fen es in Uebereinstimmung ober in Wiberfpruch, auf fie Rud= ficht nahm, weil ich bie Citate nicht ju häufen munichte. Benutt habe ich, nachbem ich mir bie Sache vorber unbefangen aus ben Quellen entwidelt hatte, hauptsächlich Tillemonts, 2) Le Clercs,3) Schrödhs, 4) Baronius, 5) Clemencets 6) Lebensbeschreibungen Gregors. Die vollständiaften Materialien liefert ohne Ameifel Tillemont, aber er ift überreich, bor ber Maffe ber Einzeln= beiten verschwindet bei ihm der Totaleindruck, und seine übrigens reine und ungeheuchelte Frommigfeit läßt ihn nicht immer bie erforberliche Kritik üben. Kritischer allerdings und freimuthiger ift Le Clerc, aber auch weniger genau und treu im Einzelnen. weniger befliffen, auch bas Beffere in ber entstellenben Form ber Beit anzuerkennen und aus berfelben berborzuheben, ju migtrauisch und argwöhnisch, wenn Tillemont ju vertrauensvoll und gläubig

<sup>1)</sup> Hierbei muß ich bemerken, daß ich die Schriften Gregors nach der schönen, aber leider unvollendeten Benedictiner-Ausgade eitirt dabe, so weit diese reicht. Sie umsaßt aber nur die Reden. Der lateinische Titel ist: S. Patris nostri Gregorii Theologi Opera omnia, quae extant — opera et studio Monachorum ordinis S. Benedicti e congregatione S. Mauri. Tom. I. Paris, sumt, viduae Desaint, 1778. Der Haupt-herausgeber ist Clemencet. Möchte er irgendwo und irgendwann einmas einen Nachsolger sinden, der dieses schöne Bert vollendete. Was von den Schriften Gregors in dieser Ausgabe nicht enthalten ist, das ift gewöhnlich, jedoch in der Regel mit ausdrücklicher Bemerkung, nach solgender Ausgabe eititzt: S. Gregorii Naz. Theologi Opera. Iac. Billius Prunaeus cum Mss. regiis contulit, emendavit etc. aucta est haec editio aliquammultis ejusdem Gregorii epistolis nunquam antea editis ex interpr. F. Morelli, Lips. sumt. Weidmanni 1690. Siehe über das Literarische dieser und anderer Ausgaben Fabric. Biblioth. Graecs. Vol. VIII. p. 398. seqq. ed. Harl.

<sup>2)</sup> Memoires pour servir à l'hist, eccles, tom. IX. p. 305 — 560. 692 — 731.

<sup>3)</sup> Bibliothèque universelle. tom. XVIII. p. 1. seqq.

<sup>4)</sup> Chrifilice Rirchengeschichte. Th. 13. S. 275-466.

<sup>. 5)</sup> Acta Sanctorum. Maii. tom. II. p. 373-482.

<sup>6)</sup> Bor ber oben angeführten maurinischen Ausgabe seiner Werke. Es ift nicht meine Absicht, hier alle Lebensbeschreibungen Gregors zu verzeichnen. Man sehe barüber Fabric. Biblioth. Gr. Vol. VIII. p. 383—387. u. Schröch's R. Gesch. Th. 13. p. 461.

ist. Besonnen, unpartheissch und gründlich, wie überall, so auch hier, ist Schröck, aber er giebt (wie es bei dem Umfang seines Werks nicht anders möglich war) wenig Eigenthümliches, und hat doch auch die von Tillemont schon angehäuften Materialien nicht genug verarbeitet. Nicht so gelehrt und noch weniger unbefangen, als die Biographie von Tillemont, ist die, welche sich von Baronius in den Actis Sanctorum findet; allein sie zeugt doch auch von vieler Belesenheit in den Schriften Gregors. Sehen dieß versteht sich in noch höherem Grad von den biographischen Notizen, welche der Benedictinerausgabe der Werke Gregors vorangestellt sind; sie enthalten sehr brauchbare Untersuchungen, aber sie bilden kein Ganzes. Sine sehr weitläuftige Biographie des Gregorius und Basilius von Hermant 1) konnte ich nicht benutzen.

Diese kritischen Bemerkungen über meine Vorgänger will ich nun keineswegs in dem Sinne gemacht haben, als ob ich die Fehler derselben vermieden, und ihre Vorzüge in meiner Schrift verzeinigt hätte; es ist überall leichter, Fehler einzusehen, als es besser zu machen; und ich bin mir vieler Mängel meiner Arbeit gar wohl bewußt. Dessen ungeachtet hoffe ich für dieselbe von wohlgesinnten und unpartheiischen Männern eine freundliche Aufznahme; aber ich wünsche auch eben so sehr ein unumwundenes und, wo es nöthig ist, gerecht und billig tadelndes Urtheil, und werde dasselbe zu ehren wissen.

Den Gelehrten, die mich mit Buchern und freundschaftlichem Rath unterftügt haben und die ich hier nicht alle aufgählen kann, fage ich meinen herzlichsten Dank.

Bum Schluß biefer, vielleicht schon zu langen Vorrebe, erlaube ich mir noch folgende Bemerkung: Die Lehre, für welche Gregor seine ganze Kraft ausbot, erscheint einem großen Theil unserer Zeitgenossen minder wichtig und einigen selbst verwerslich; allein auch diejenigen, welche hierin theoretisch anders denken, als Gregor, müssen die Kraft, den Muth und die ausopfernde Thätigkeit anerkennen, womit er für seine Ueberzeugung kämpste, und die, welche keine feste Ueberzeugung haben, für welche sie etwas ausopfern können, mögen den Mann glücklich preisen, der eine solche hatte. Allen aber, wie sie auch dogmatisch gesinnt

<sup>1)</sup> La Vie de S. Basile le Grand et celle de S. Gregoire de Nazianze, par Godefr. Hermant. — à Paris, 1679. In zwei starten Quartanten.

febn mogen, muß Gregor ehrwurdig febn, als warmer Freund bes thatigen Chriftenthums; benn obwohl für eine Lehre, bie freilich nicht prattifch fruchtbar febn tann, ftreitenb, mar es boch augleich fein Sauptbeftreben, feine Buborer vom blogen Theoretifiren und unzeitigen Disputiren in Religionssachen abzulenten und überall auf That und Leben als bas allein mahrhaft Befeli= gende, und die nothwendige Vorftufe ber lebendigen Erkenntniß binauweifen. Bon biefer Seite ift gewiß bie Betrachtung folder Männer, wie bes Gregorius von Nazianz, bes Chrysoftomus und anderer ahnlichgefinnter auch für unfere Beit wohlthätig, weil fie bon einem lebendigen Geifte bes praftischen Chriftenthums befeelt Denn eben bas thätige Chriftenthum, welches in jener bon ber Partheimuth bogmatischer Rämpfe gerrütteten Belt bas erhaltenbe und reinigenbe Salg war, ift auch für unfere bogmatifch leiber! fo gerfplitterte Rirche ein binbenbes und erhaltenbes Element, und follte bie Stanbarte fenn, um welche fich alle, benen es um bas Chriftenthum Ernft ift, trot mancher Dentverschiebenheiten wieber fanben, weil es boch am Enbe in ber Beilsanftalt bes Chriftenthums bas Wefentliche ift und bleibt, baß unser Wille geheiligt werbe. Richt als ob ich bie Moral im Chriftenthume für bas einzig Wichtige hielte, benn bie Sitten= lebre, die bas Chriftenthum giebt, ift untrennbar mit einer festen Grundlage religiöser Ueberzeugung verbunden, und mahrhaft drift= liche Seiligung ift ohne bie Ginwirkung ber eigenthumlichen Seils= wahrheiten bes Chriftenthums nicht bentbar; aber bie prattifche Seite bes Chriftenthums bietet boch noch die meiften Bereinigungs= puncte für die getrennten theologischen Partheien unserer Zeit bar. Und biefe Bereinigungspuncte follte man boch auch hervorheben, statt burch stets wieberholtes Aussprechen bes Trennenben bie Gegenfate ju icharfen. Damit man mich aber nicht migberftebe, foliege ich mit folgendem offenen Bekenntnig und herzlichen Bunfch : Möge es berjenigen Theologie nie an Freunden fehlen, — und bas wird und fann es auch nicht - welche bas reine biblische Chriftenthum ohne ab und ju ju thun, treu und lebendig aufaufaffen ftrebt, ebensowohl in feiner hiftorischen Wirklichkeit, als in seiner erhabenen Geistigkeit, ebensowohl in feiner Tiefe, als in seiner Rlarbeit. Ginfalt und praftischen Wirkungefraft; ber= jenigen Theologie, welche bas Chriftenthum und die Religion überhaupt nicht einseitig als eine Sache bes blogen Berftanbes und der Speculation oder auch bes bloßen Gefühls, sondern als eine Sache des ganzen inneren Menschen im harmonischen Zusammen-wirken seines Denkens, Fühlens und Wollens behandelt; welche philosophische Bildung mit historischer Gelehrsamkeit, Ehrsurcht vor dem Heiligen und ungeheuchelte Liebe zum Christenthume und seinem göttlichen Stifter mit unbefangenem Sinne für freie wissenschaftliche Forschung zu verbinden sucht. Diese Theologie, diese freie christliche Wissenschaft, mir anzueignen, und für dieselbe in jedem Kreise, den mir die Vorsehung anweist, nach Kräften wirksam zu sehn, betrachte ich als die höchste Aufgabe und als das dankenswertheste Glück meines Lebens.

Beibelberg, ben 28. Muguft 1825.

C. Ulmann.

### Nebersicht des Inhalts.

| Stliet Bunheidete. Senete nen Steffnetun.                       | AV-10-          |  |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------|--|
| MIV.L                                                           | Sette           |  |
| Einleitung                                                      | 1—7             |  |
| Erfter Abichnitt. Ingenbgeschichte                              | 828             |  |
| 3 meiter Abichnitt. Gregors Leben in Cappadocien, theils        |                 |  |
| in ber Ginfamteit, theile in bffentlichen Rirchengeschaften     | 29105           |  |
| Dritter Abichnitt. Gregors Birffamteit in Conftantinopel .      | 106-180         |  |
| Bierter Abichnitt. Gregors Leben in ber Burildgezogenheit       |                 |  |
| — bis zu seinem Tobe                                            | 181-206         |  |
|                                                                 |                 |  |
| Zweiter Haupttheil. Dogmatische Ueberzeugungen                  |                 |  |
| bes Gregorius.                                                  |                 |  |
| Einleitung                                                      | 209-218         |  |
| Erfter Abiconitt. Theologie                                     | 219-275         |  |
| I. Lehre von Gott im Allgemeinen, und Rampf bes Grego-          | 210 2.0         |  |
| rins wiber ben Eunomins und beffen Anhanger                     | 219-232         |  |
| II. Trinitatelebre                                              | 232-275         |  |
| A. Allgemeine Trinitätslebre                                    | 237 - 248       |  |
| B. Einzelne Sphostafen ber Trinitat                             | 249-275         |  |
|                                                                 | 249-251         |  |
| 1. Bom Bater                                                    | 251-263         |  |
| 3. Bom beil. Beift. Bestreitung ber Macebonianer .              | 263 - 275       |  |
| 3meiter Abidnitt. Chriftologie. Lebre vom Berbaltnig bes        |                 |  |
| Göttlichen und Menfolichen in Chrifto und Befampfung ber        |                 |  |
| Apollinaristen                                                  | 276-288         |  |
| Dritter Abichnitt. Anthropologie und Soteriologie               | 289-340         |  |
| I. Ueber bie phyfifche und fittliche Beichaffenheit ber menfch. |                 |  |
|                                                                 | 289-313         |  |
| 1. Ursprung ber Seele. Göttliches Ebenbild im Menschen          | 289-291         |  |
| 2. Zusammengesetzte Natur bes Menschen und baraus               |                 |  |
| hervorgehender Kampf                                            | 291-294         |  |
| 3. Erbsünde                                                     | 294-298         |  |
| 4. Freiheit und natürliche Fähigfeit jum Guten                  | <b>299</b> —303 |  |
| 5. Gnade                                                        | 303-305         |  |
| 6. Bräbestination                                               | 305306          |  |
| 7. Berhaltniß ber Ueberzengungen Gregore gur augufti-           |                 |  |
| nischen Lehre                                                   | 306-313         |  |
| Ullmann, Gregorius von Razianz.                                 | •               |  |

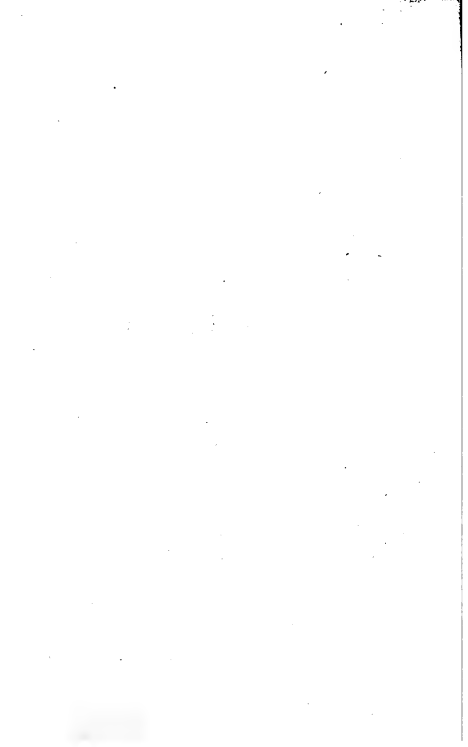
### Uebersicht bes Inhalts.

|                                                           | Gente           |
|-----------------------------------------------------------|-----------------|
| II. Soteriologie. Lehre von ber Erlösung burch Christum . | 313-319         |
| III. Bon ben firchlichen Beilemitteln                     | 320 - 340       |
| 1. Taufe. Beftreitung falfcher Borftellungen und Diff-    |                 |
| bräuche bes vierten Jahrhunberts                          | 320 - 336       |
| a. Namen und Wirkungen ber Taufe                          | 320 - 322       |
| b. Rothwendigkeit ber Taufe                               | 323—324         |
| c. Gefinnung und Lebenswandel vor, bei und nach           | 020 - 024       |
|                                                           | <b>324</b> 325  |
| d. Ueber das Berschieben ber Taufe, Kindertaufe 2c.       |                 |
|                                                           |                 |
| e. Klinftiges Schickfal ber Nichtgetauften                | 332-334         |
| f. Buffe. Bestreitung novatianischer Barte                | <b>334—3</b> 36 |
| 2. Abendmahl                                              | <b>336—34</b> 0 |
| Bierter Abschnitt. Rosmologie. Pneumatologie. Efcatologie | 341-352         |
| I. Weltschöpfung und Welterhaltung                        | 341-344         |
| II Sobere Beifter                                         | 344-349         |
| 1. Engel                                                  | 344-347         |
| 2. Satan                                                  | 347-349         |
| III. Bon ben letten Dingen                                | 349-352         |
| 1. Unfterblichfeit und ewige Seligteit                    | 349—350         |
| 2. Strafe ber Gottlofen. Dauer berfelben. Reinigungs-     | 0.49900         |
|                                                           | 951 959         |
| feuer                                                     | <b>351—352</b>  |
| Beilagen.                                                 |                 |
|                                                           |                 |
| I. Forberungen Gregors an ben Theologen überhaupt und an  |                 |
| ben prattischen Beiftlichen insbesondere                  | 355 - 371       |
| II. Gregor als Bibelausleger                              | <b>371—37</b> 6 |
| III. Gregore Urtheil liber bie beibnischen Religionen     | 376-381         |
| IV. leber bas Geburtsjahr und ben Geburtsort Gregors      | 382388          |
| V. leber bie Secte ber Sppfiftarier                       | 388395          |
| Out The                                                   | 395             |
| 3 11 11 12 2                                              | บฮบ             |

## Leben

bes

Gregorius von Nazianz.





Leben des Gregorius von Mazianz.

### Einleitenbe Bemerkungen.

Das Chriftenthum, ber leuchtenbe Mittelpunkt ber Beltgeschichte, mit welchem bie alte Beit fich schließt und eine neue beginnt, war in ben Entwidelungsgang ber Menschheit einge= treten, als feine Erscheinung bochftens geiftiges und fittliches Bedürfniß geworben war, und hatte in ber Zeit, in bie wir uns bei ben nachfolgenben Betrachtungen junächst berfeten, ichon feit beinahe brei Sahrhunderten ftill aber unermeglich folgenreich gewirft. Die bem Gangelband einer carimoniellen Gefetesreligion entwachsene, gur Erhebung über Naturdienft und Schonheitsbergötterung berangereifte Menschheit hatte in biefer Religion bes Geiftes und ber Sittlichkeit ein neues Leben gewonnen, und wenn gleich bas Jubenthum noch fein mubes Dafen fortichleppte und bas Seidenthum noch wie ein ungeheurer in bas romifde Weltreich eingefugter Kolog baftand, fo waren boch beibe innerlich fcon fo gut wie vernichtet burch jenes einfache, aber in feinen Birfungen bas gange Menichengeschlecht umfaffenbe Wort, welches Jefus zu bem samaritischen Beibe am Brunnen Jatobs fprach: Bott ift ein Geift, und bie ihn anbeten, muffen ihn im Beift und in der Wahrheit anbeten. Als Religion bes Glaubens gab bas Chriftenthum bem bon feinen Gunben niebergebeugten an feiner Erhebung verzweifelnden Menschen Muth und Freudigfeit eines neuen befferen Lebens, als Religion ber Liebe verband es ihn auf die reinste Weise mit Gott, als feinem Bater und mit allen Menschen, als Gliebern einer großen Familie, als Religion ber hoffnung öffnete es ibm bie Pforten ber Ewigkeit und führte ihn in ein Gottesreich ein, welches zwei Welten umschließt. Rein Unterschied bes Standes sollte jest mehr einen Unterschied in ber Theilnahme an religiösen Gutern begrunden; Die Gottheit war aus dem Dunkel der Tempel, der priesterlichen und philosophischen Mosterien hervorgetreten in ben lichten Tag allgemeiner Erfennts nig, die tiefften Wahrheiten wurden in dem ichlichteften Bewand allem Bolf bon ben Dadern gebrebigt, und an allen Seegnungen

bes reineren Glaubens follte ber geringfte Sclave bollfommen auf bieselbe Weise Theil nehmen, wie ber Herrscher auf bem Ihrone. Auch kein Bolk sollte bor bem anbern begünftigt febn, weil Gott in Geift und Wahrheit angebetet werben fonnte, wo ein Menichengeift bentt und ein menichliches Berg fich regt, und weil ber einfache Glaube ber Chriften, ber in Liebe thatig ift, im Rorben eben fo gut geubt werben tann wie im Guben und von feiner Bolfesitte und Berfaffung abhängig ift. 3m Chriften= thum ift nichts Rationales, Beschränkenbes, es ift bie Religion ber Boller, ber Menschheit, feinem geiftigen Grundcharafter nach geeignet alle Nationen trot jeder außerlichen Trennung, ju einem großen geistigen Bunbe ju vereinigen. Aber fowohl für alle Bölfer bestimmt, follte biefer Glaube boch nur burch ben freien Trieb bes Geiftes und burch reine Ueberzeugung verbreitet werben, und wenn auch langfam und erft nach Sahrtaufenben, fo boch befto ficherer auf biefem gotteswürdigen Wege bie Welt befiegen. Der Glaube, ber auf ber Spige bes Schwertes rubt, finft mit bem Schwerte (fo bag ber Welam gerfallen muß, wenn feine Befenner aufboren friegerisch zu fenn), aber ber Glaube, ber auf ben Beift gefaet ift, fteigt mit ber allgemeinen Entwidelung bes Beiftes. Wie ber Sauerteig allmählig und ohne äußeres Ruthun Die Daffe burchbringt, wie bas Senfforn langfam gber vermoge eingeborener Rraft ju feiner bollen Große heranwächft, fo liegt es in ber Natur bes Chriftenthums, Die Menschheit allmählia läuternd, ftarfend, befruchtend ju burchbringen, und aus bem einwohnenben geiftigen Bilbungstriebe heraus ohne ben Gingriff außerer Macht, ber bas innere Leben mehr bemmt als förbert. gu bem göttlichen Baume herangureifen, beffen Früchte und friebliden Schatten bie Bolfer genießen follen. Weit entfernt, bie Sulfe ber außeren Dacht für fich in Unspruch ju nehmen, trat bas Chriftenthum vielmehr anfänglich im Rampfe mit berfelben auf und bewährte gerabe hierin bie gange Rraft bes Glaubens. ber bie Welt überwindet. Der bon ftoifchem Gleichmuth, wie bon weichlicher Nachgiebigkeit gleichweit entfernte fanfte gottvertrauende Bergismus ber erften Chriften ftellte fich zuberfichtlich ber unge= beuren Macht bes romischen Reiches entgegen, und in bem Drud und Rampf, in ber Entbehrung und Berleugnung entwickelten fich alle Tugenben bes driftlichen Sinnes. Aber mit bem Beginn bes vierten Sahrhunderts ftieg bas Chriftenthum auf ben romifchen Thron, die fampfende Gemeinde ber Glaubigen wurde eine berrichende Rirche, - und eben bamit ging, ach! fo vieles von ihrer Jugenbichonheit und Unichuld verloren. Die Borfehung hatte auch biefen außeren Sieg angeordnet, und fie hatte, wie wir nicht

anders glauben konnen, auch hier ihre auf die Erziehung bes gangen menschlichen Geschlechtes fich beziehenden Absichten; aber wir muffen beffen ungeachtet bedauern, daß bermoge menschlicher Schwachheit biefer öffentliche Triumph bes Chriftenthums ber Grund fo mannichfaltigen inneren Berfalls feiner Bekenner wurde. Statt bes Rampfes trat jest Rube ein, und bie lebendige Begeisterung erkaltete in Bielen; ftatt bes Druckes erfuhren bie Chriften Begünstigung, und fie wurden aus Berfolgten Berfolger. bem Bekenntnik Chrifti war nicht Schmach und Entbebrung mehr. aber es war damit oft Ehre und Vortheil verbunden, und eben bieg reitte eine Ungahl von Menschen, beren Sinn von bem uneigennütigen, felbitverleugnenben Geifte bes Ebangeliums am weitesten entfernt war, in die Rirche einzutreten. Eben baburch wurde auch die innige Berbindung ber Chriften lofer, ihre Bruberliebe falter und unthätiger, ber Gifer für alles, mas bas driftliche Gemeinwesen betraf, geringer. Die Befenner bes Cbangeliums, bie fich fonft burch bie bochfte Ginfachbeit bes Lebens und burch bie Fähigfeit, allen Genuffen und vielen Bedurfniffen freudig zu entsagen ausgezeichnet hatten, wurden jest eben fo genugsuchtig und üppig, wie die Beiben, die fie barum getabelt hatten. "Wir , fagt ber Schriftsteller, beffen Leben ich beschreiben will, bon ben Chriften seiner Beit 1), wir ruben glangend auf hohen und herrlichen Polftern, auf ben ausgesuchteften Deden, bie man taum berühren barf, und werben ichon ärgerlich, wenn wir nur die Stimme eines flebenben Armen boren; unfer Zimmer muß von Blumen und zwar von feltenen buften, unfer Tisch von ben wohlriechendsten und fostbarften Salben überfliegen, bamit wir bollenbs recht weibisch werben. Sclaven muffen bereit fteben schöngeschmudt und in Ordnung, mit wallendem madchenartigen haare, im Geficht aber recht glatt geschoren, und überhaupt mehr geschmudt als lufternen Augen gut ift; bie einen, um, eben fo gierlich als feft, Becher mit ben außersten Fingerspigen ju halten, bie andern, um mit aller Geschicklichkeit über bas Saupt frifde Luft jugufacheln. Unfer Tifch muß fich biegen unter ber Laft ber Gerichte, indem alle Reiche ber Natur, Luft, Baffer und Erbe, reichliche Beiträge liefern und es muß fast fein Blag febn für bie Runftstude ber Roche und Bader ... Der Arme ift qu= frieben mit Baffer; wir aber fullen unfere Becher mit Bein bis gur Trunkenheit, ja Unmäßigere bis über bie Trunkenheit hinaus; ben einen Wein verschmähen wir, ben anbern erklaren wir als wohlbuftend für vortrefflich, über einen britten ftellen wir philo-

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 17. p. 268.

sophische Betrachtungen an; ja wir achten es für Schaben, wenn nicht zu bem inländischen Wein auch noch ein frember, gleichsam

als König, hinzukommt."

Der weltliche Sinn, ber fich aller Claffen ber Chriften mehr und mehr bemächtigte, offenbarte fich besonders in benen, die an ber Spite bes driftlichen Gemeinwefens ftanben, in ben Geift= lichen. Sie, bie borber, als Baupter ber Chriftenparthei gang befonbers bem Sag und ber Berfolgung ausgesett gewesen waren, wurden jest auch borguglich Gegenstände bes Schutes und ber Bunft ber Mächtigen, aber eben bamit auch jum Theil Werfgeuge für bie Blane ber Mächtigen. Gie erhielten jest Frepheiten und Borrechte im Staat, fie bekamen Mittel in die hand, bie Rirche und fich felbst zu bereichern, sie gelangten zu politischem Einfluß, fie wurden angesehene und gewichtvolle Manner am Sofe, aber eben bamit verloren fo Biele bas Gine Befentliche aus bem Muge, treue und ichlichte Berfündiger einer einfachen Seilslehre. fittliche Borbilber, rathende und helfende Bater ber ihnen anvertrauten Gemeinde zu febn. Die Berfolgung und ber Drud waren, wie für die Chriften überhaupt, fo besonders für die Geiftlichen eine Reuerprobe und Läuterungeschule gewesen; weltlich gefinnte Meniden wurden baburch abgeschrecht, Lohndiener fielen in ber Beit ber Roth ab, und es blieb nur eine Dehrzahl bem Gemeinwohl aus reiner Liebe und mit Aufopferung bienenber Manner übrig. Jest aber war es möglich, gerade in ber geiftlichen Laufbabn - auch ohne besondere- Geistesanstrengung und gründliche wiffenichaftliche Borbildung - fein außeres Glud zu machen, und fo wurden bie, welche ihrer Gefinnung nach am wenigsten ju frommen Wahrheitslehrern und Seelsorgern fich eigneten, burch bie glangenben Bisthumer am meiften angezogen. Und felbft unter bie befferen Geiftlichen, bie nicht bon gemeinem Gigennut geleitet wurden, hatte fich, bermöge ihrer neuen Stellung, eine faliche Sucht ju gefallen und ju glangen eingeschlichen. Es war jest nicht mehr eine kleinere innig befreundete Bemeinschaft bon Brübern, unter benen ber Beiftliche wie ein Bater lehrend, ermabnend und ftrafend auftrat, und rein bie Sache ins Muge faffend, fo fprach, wie es ihm eben ums Berg mar, fonbern es war eine große, gemischte, burch mannichfaltigen Ohrenschmaus verwöhnte Versammlung, bor ber er als Redner erscheinen sollte, und die minder belehrt und geftärkt, als angenehm unterhalten und burd Schönheit und Schwung ber Rebe hingeriffen febn Die Beiftlichen, größtentheils in Rhetorenschulen gebilbet, wurden Prunfredner, die Kangel wurde eine Buhne, und diefelbe Beifallsbezeugung begleitete ben Schaufpieler auf heiliger Stätte,

wie ben auf bem Theater. Auf Gemeinden in großen Städten, wie in Constantinopel, Antiochien, Alexandrien konnte im Allgemeinen nur durch das Mittel glänzender Form gewirkt werden, und selbst Männer, denen es um die Sache der treueste Ernst war, mußten sich mancher Künsteleien bedienen und von echter christlicher Sinfalt sich entfernen, wenn sie nicht Wichtigeres aufopfern wollten. Auch der Cultus wurde eben deshalb reicher und schimmernder. Da der Geist gewichen war, suchte man mit Formen nachzuhelsen, Cärimonien, welche die Phantasie ansprachen, sollten die Innigkeit des christlichen Gefühls ersehen, und als es an heiligen Handlungen im Leben zu gebrechen ansing, versehte man desto mehrere in die Kirche.

Hiermit solf nun nicht gesagt sehn, daß die drei ersten Jahrhunderte unbedingt zu loben wären, und daß mit dem vierten überall nur Berderhniß in die Rirche hereinbräche. Schon unter den Aposteln war ein Judas, und von der frühesten Zeit an saßen viele Unwürdige in den Bersammlungen der Christen, auch waren viele Keime des künftigen Berderbens schon in den ersten Jahrhunderten gelegt. Und auf der andern Seite gab es im vierten Jahrhundert die trefflichsten christlichen Männer, die edelsten christlichen Familien, wie es in keiner Zeit und unter keiner Form dem ewigen Evangelium an wahren Bekennern und der unsichtbaren Kirche an Mitgliedern gesehlt hat. Wir sprechen hier nur von dem Mehr und Minder und von dem vorherrschenden Geiste der früheren und späteren Zeit.

Ein anderes Uebel biefer fpateren Beit zeigt fich uns, wenn wir bas Christenthum bon einer andern Seite betrachten. Es gebort nämlich zu ben göttlichen Borgugen bes Chriftenthums, baß es, obwohl die Selbstsucht in jedem Individuum bis in ihre lette Burgel befämpfend, boch feineswegs bie geiftige Gigenthumlichfeit vernichtet, fondern vielmehr biefelbe in freier Entwickelung verklärt und beiligt. Go ift es ohne fein Befen zu verleugnen Allen Alles geworben, um Alle ju gewinnen, und hat einen unendlichen Reichthum geiftiger Erscheinungen in seinem Schoofe erzeugt. Diefe allumfaffende Milbe bemahrte bas Chriftenthum bon Unbeginn. Schon im apostolischen Zeitalter feben wir bie Grundformen ber verschiedenen Geiftesrichtungen innerhalb ber driftlichen Gemeinschaft neben einander bestehen; ein Beift befeelte die Apostel; aber er gestaltete sich verschieden nach ihrer menschlichen Gigenthumlichkeit. Dieg zeigt fich uns ichon in ben historischen Darftellungen ber vier Evangelisten. Biel individueller in feiner meffianischen Thatigfeit unter judischen Boltegenoffen faffen bie brei erften Evangeliften Jesum auf, in verklärteren

allgemeineren Bugen, aber gewiß eben fo mahr, zeigt ihn Johannes als Gottesfohn und fittlichen Grlöfer ber gangen Menschheit; beibe Darftellungen gufammen aber geben uns bas volle Bild beffen. ber eben sowohl ber erwartete Meffias feines Bolfes als ber (in biesem Sinne wenigstens) nicht erwartete Retter bes Menschengeschlechts war. Ebenso bestehen ruhig neben einander und ergangen fich, um die gange Fulle bes driftlich menschlichen Geiftes au zeigen ber innerliche, ibeale, contemplative Sinn, bas tiefe innige Gefühl eines Johannes; ber nach außen mit raftlofer Thätigkeit wirkende, speculative, gedankenreiche, universelle, freie Geift eines Baulus; bas burchaus praftische Streben eines Jacobus; und ber belbenmuthige burch Thaten lehrenbe Feuereifer eines Betrus. Alle bienten boch einem großen 3med, und eben bei biefer Mannichfaltigfeit ber Gaben um fo wirkfamer. Go finben wir auch in ben nächstfolgenden Jahrhunderten einen Reichthum verschiedenartiger Erscheinungen in ber driftlichen Rirche: Die prattische Ginfachbeit ber apostolischen Bater: Die wiffenschaftlichere Behandlung bes Chriftenthums ben ben ersten Begründern einer driftlichen Theologie, ben Apologeten; Die realistische Richtung ber afrikanischen Lehrer, Die ibealistische ber Alexandriner, ben nüchternen verständigen fritischen Sinn ber beginnenden antioche= nischen Schule; Die vorherrschende Neigung gur theoretischen Speculation beb ben Morgenländern, ben größeren Gifer für bas näher liegende Brattische bei ben Abendlandern; wir finden Freunde und Gegner ber Philosophie, gelehrtere und ungelehrte Männer, Freunde ber allegorischen und ber historischen Auslegung - alle in regem Leben burcheinander arbeitend, in ber Berschiedenheit ihrer Richtungen fich ergangend, aber auch wieber burch ben Gegensat fich beschränkenb, und in wohlthätigem Rampfe fich begegnenb, bamit nicht ein einseitiges Streben zum Ertrem bingeführt, und burch bie Allgemeinherrschaft einer Denkweise und bogmatischen Form das freie Leben unterbrückt werbe. eine Freude, biefe Bewegung bes geiftigen Lebens zu betrachten, und zu bemerten, wie die verschiebenften Richtungen, welche ber= einzelt und ausschlieglich berrichend gemacht, bochft nachtheilig geworben waren, in ihrem Busammenbesteben und wechselfeitigen Kampfe die innere Lebensentwickelung aufs fräftigste förderten. Aber eben bie Frenheit biefer Entwickelung murbe gebemmt, als im vierten Jahrhundert in ben bisher boch mehr geiftig geführten Kampf die äußere Gewalt eingriff. Jest wurden neben ben inneren Gründen gang befonders auch äußere Zwangsmittel in bie Bagichale ber Meinungen gelegt, jest follten alle Denkenben eine driftliche Wahrheit gerabe in ber nämlichen Formel benten,

jest entschieden gesetgebenbe Bischofsversammlungen, beren Mitglieder gar nicht immer die frommften und einfichtsvollften Geift= lichen waren, und ber Mehrzahl nach feineswegs als reine Organe bes göttlichen Beiftes betrachtet werben tonnen, fie entichieben über bie Bulaffigfeit und Berwerflichfeit ber Formeln und ftempelten Die eine mit göttlicher Autorität, brandmarkten die andere mit ber Schmach ber Berdammlichkeit; jest wurde, was von einer folden. oft nichts weniger als frei handelnden Berfammlung beschloffen war, burch Unterftugung burgerlicher Gefete und außerer Uebermacht, bisweilen nicht ohne Gewaltthätigkeit und Blutvergießen ins Leben eingeführt; jest bilbete fich eine byzantinische Boftheologie, welche von leifen Anfängen beginnend, allmählig babin gebieh, bag ein Juftinian mit berfelben Gewalt ben geiftlichen Gefetgeber machen tonnte, wie ben burgerlichen, und bag unter feiner Aegibe ein Drigenes, ein Theodor von Mopsveste im Grabe noch verbammt wurden von Männern, die nicht fähig waren. bie Größe ihres Beiftes ju faffen und nicht werth, ihnen bie Schuhriemen zu löfen. Jest entbrannten, ftatt bag burch bie Gewalt ber Friede hergestellt worden mare, Die inneren Lebr= streitigkeiten unter ben Chriften, bie nicht mehr nach außen gu Kämpfen hatten , um fo heftiger. Das gange romifche Reich, von feinem Oberhaubte an bis jum niedrigften Unterthan mar in Bewegung, um eine bogmatische Formel burchzuseten, eine andere ju bekämpfen; Drient und Occident wurden gespalten; Städte und Familien wurden voll Unruhe; alles dogmatifirte und polemisirte, und die wenigsten aus religiöfem Intereffe. Es war eine Zeit furchtbarer Partheiung. Wo aber Partheien find, religiöfe, poli= tifche ober wiffenschaftliche, ba ift Unbulbfamteit und Berfolgung. feb fie offen ober verstedt, mit Waffen ber Bunge und Feber ober mit Waffen ber Gewalt, ba ift feine gerechte wechselseitige Bürbigung ber Anfichten und Bestrebungen, ba werben bie perfönlichen Berhältniffe vergiftet, ba wird bie Meinungsverschieben= beit aus ben ichanblichsten Quellen abgeleitet, ber Gegner in Grundfäten gilt als perfonlicher Feind, ber Frrende als Berbrecher, und überhaupt jeder Menfc ohne Rudficht auf feinen wahren Werth, nur bas, mas er ber Parthei ift.

In eine solche, nicht mehr die liebenswürdigfte Beit ber chriftlichen Kirche fiel Gregorius. Aber gerade im Conflict mit einer solchen Beit werden sich, besonders bei seiner eigentlich öffent-lichen Wirksamkeit in Constantinopel, manche seiner Borzüge um so einleuchtender hervorstellen, das Strenge und Abstoßende seines Wesens aber wird ein milberes Licht erhalten.

### Erfter Abschnitt.

Jugendgeschichte.

Bon seiner Geburt bis gegen bas breißigste Jahr seines Alters. Etwa vom Jahre 330 bis 360.

Chronologischer Ueberblid: Wir beginnen mit bem Jahre 325. Gerabe als bie cappabocifden Bifchofe jum nicanifden Concil reiften, wurde mabrent bes Aufenthalts einiger von ihnen in Naziang Gregors Bater, bamals icon ein verheiratheter Mann, getauft, und vermuthlich einige Jahre nach bem Concil murbe in unferm Bregorius einer ber fcharffinnigften und eifrigften fünftigen Bertheibiger feiner Befdluffe geboren. Die Rinbheit Gregore, ale beffen mahricheinliches Geburtejahr wir bas 3. 330 annehmen, fallt noch in bie lette Regierungezeit Conftantine bes Großen, ber 337 ftarb; feine Jugend gang unter bie Regierung bes Conflantius, welcher nach feines Baters Tob im Morgenlande, nach feiner Brilder Tob feit 350 über bas ganze Reich herrschte. Diese ganze Zeit füllen in ber Rirchengeschichte beftige Rampfe zwischen ber arianischen und micanifden Parthei aus, beren erftere bon Conftantius im Morgenlanbe, bie andere von Conftans im Abenblande begunftigt wirb. Mit Gregor beinabe ober gang gleichen Alters, machft ber taiferliche Bring Julian (geb. 3. 331) beran, fo baf fie auch zu gleicher Beit (3. 355) Stubien in Athen maden.

# 1. Vaterland, Familie, Geburt, frühere Jugend bes Gregorius.

So angesehen Gregorius von Nazianz schon während seines Lebens und so verehrt er nach seinem Tode war, wovon unter andern der Umstand Zeugniß ablegt, daß man ihn allein neben dem Apostel Johannes durch den Beinamen des Theologen auszeichnete, so ist uns doch keine sichere Nachricht über den Ort und die Zeit seiner Geburt zugekommen. 1) Das Städtchen Nazianzus im südwestlichen Cappadocien, weder von ansehnlicher

<sup>1)</sup> Ueber beibe Buntte fiehe eine Beilage.

Größe, noch von vorzüglich angenehmer Lage, 1) ist daburch, daß Gregorius bon ihm gewöhnlich den Namen des Nazianzen ers trägt, berühmt geworden; ob aber, weil Gregorius hier geboren wurde, oder weil er einen großen Theil seines Lebens hier zubrachte, ist nicht zu entscheden. Eine nicht gerade verwerkliche alte Nachricht erzählt, daß Gregor auf einem nahe bei Nazianzus gelegenen Landgute oder Dorfe, Arianzus genannt, zur Welt gekommen seh; unzweiselhaft gewiß aber ist, daß Cappadocien sein Baterland war. Ueber die damalige sittliche Beschaffenheit dieses seines Geburtslandes sind die Nachrichten nichts weniger als günstig. Die Cappadocier sener Zeit werden uns als ein seiges sclavisches, streitsüchtiges und mistrauisches, zur Habsucht und Wollust geneigtes, lügenhaftes und treuloses Volk geschildert. 2) Gregorius selbst klagt häusig über die Verwilderung der Sitten unter seinen Landsleuten, namentlich in Nazianz, und auch im

Γρηγορίου μνήσαιτο τὸν ἔτρεφε Καππαδύκεσσιν Ἡ Λιοκαισαρέων ὀλίγη πτόλις —

<sup>1)</sup> Orat, XXXIII. 6. p. 607 läßt sich Gregorius selbst von einem Gegner den Borwurf machen: μικρά σοι ή πόλις και οὐδι πόλις, αλλά χωρίον ξηρόν, και ἄχαρι, και όλιγοις οἰκούμενον. Orat. XIX. 11. p. 370 bedient sich Gregor, indem er von Razianz spricht, der Worte: οὐ τῆς μικράς ταύτης και ἐλαχίστης ἐν πόλεσιν. Orat. XVIII. 34. p. 355 sagt Gregor pon seinem Bater als Bishof zu Razianz τοῦτο τοῦ μικροπολίτου τὸ ἔργον, και τῆς καθέδρας τὰ δεύτερα ἔχοντος. Und Carmen V. B. 25. p. 75. wo Razianz unter dem Ramen Diocăsarea (vgl. Tillemont Memoires t. IX. p. 692) vortommt,

<sup>2)</sup> Die Belege hierzu sinden sich vorzüglich in einer Reihz von Briesen des Jiborns von Pelusium, der nicht gar lange nach Gregor zu Ansang des Sten Jahrhunderts blübte. Man vergleiche Lid. I. epist. 351. 352. epist. 485—490. Lid. IV. epist. 197. Ganz vorzüglich aber Lid. I. epist. 281. wo es unter andern von den Cadpadociern heißt: υπουλου γάρ και πουηφού ως έπίπαν το γένος, εξοήνη μεν οὐ τερπόμενου, ξοιδι δε τρειγόμενου — ἀπατηλου, ἀναιδες, θρασώ, δειλου, σκωπτικου, ἀνεικύθερου, δόλιου, μισάνθρωπου, ὑπεροπτικου, — πρός ψευδός όξυ, πρός το παρορχήσαι ταχύ. Zwar beruhen solde allgemeine Schilderungen von Bollscharatteren nicht selten auf Borurtheil oder Nationalsaß; allein gerade hier sprechen so manche Umftände dasür, daß Jibors Schilderung, wenn gleich vielleicht etwas übertrieben, doch nicht unwahr ist. Um nur noch eines etwas genauer zu berühren, so mußte schon im heidvischen Schilderung, wenn gleich vielleicht etwas übertrieben, doch nicht unwahr ist. Um nur noch eines etwas genauer zu berühren, so mußte schon im heidvischen der über-dem Könige regierend, außerordentliche Reichtbümer besonders au liegenden Gründen und, zu Strados Zeit, 6000 männliche und weibliche Hierodulen (die zum Theil das keld bauen mußten) besaßen, sür die Ration sehr nachtheilig sehn. Außerdem waren der König und vornehme Kamilien wesiteiten. Strado XII. p. 809. Anderes hierher Gehörige sindet sich in Seyne's Commentatio de Sacerdotio Comanensi in den Comment. Societ. Gotting. Vol. XVI. p. 101 sf., bes. p. 140. Daher werden wir die Worters Lid. I. epist. 487 von den Cappadociern sehr charakterstischen sie Kotter zu kaloser siekt doudelas kal yennovlas soularaxas.

befreien. 4)

vollsmäßigen Sprichworte waren die Cappadocier nebst den Kariern und Aretern allgemein verrufen. 1) Bon altersher an Briefter= herrschaft und Leibeigenschaft gewöhnt, wollten bie Cappabocier in ben fpateren Beiten ber romischen Republit bie ihnen angebotene Freiheit nicht einmal annehmen; 2) und in ben folgenben Sabrhunderten waren bie Berhältniffe bes militarifden Beltreiches. bem Cappabocien als eine Brobing einverleibt mar, feinesmegs geeignet, gunftig auf bie Sitten zu wirken. Sarte und aussaugenbe Sabfucht von Seiten ber faiferlichen Beamten, Wiberfeplichfeit und Emporungeluft bon Geiten bes erniedrigten Bolfes treten und in ber Geschichte jener Zeit und felbft in ber Geschichte bes Gregorius nur zu bäufig entgegen.

Aber gerabe unter einem entarteten Gefchlecht erwedt gang bornehmlich ein boberer Beift immer feine Diener und Berfzeuge. und im Gegenfage gegen berborbene Zeitgenoffen bilben fich eblere Naturen um fo fester und ftrenger beran. Go finden wir auch, daß Cappadocien im Berlaufe bes vierten Sahrhunderts eine Reihe fehr ausgezeichneter Rirchenlehrer aufzuweisen hat. 3) Diefe Männer, obgleich oft burch innere Reigung und burch ben sittlichen Buftand ihrer Umgebungen in bie Ginsamkeit binquegetrieben, wirkten boch, wenn fie ins Leben- traten, burch ben Ernft ihrer Erscheinung somobl als burch innere Rraft bes Beiftes besto gewaltiger auf bie Gesinnung ihrer Lanbesgenoffen. Und fo konnen wir es uns auch wieber erklären, bag Gregorius mit einem gewiffen Gelbstgefühle von feinen Cappabociern fpricht und bag es ihm Bergenssache ift, bes Baterlandes beiligen Boben bon ber ichweren Beschuldigung eines allgemeinen Berberbens gu

<sup>1)</sup> Τρία κάππα κάκιστα, Bgl. Erasmi Adagia p. 309 unb 154. edit. Francof.

<sup>2)</sup> Strabo. XII. p. 815. Justin. XXVIII. 2. Sed Cappadotes munus libertatis abnuentes negant vivere gentem sine rege posse.

<sup>3)</sup> Bfiborus von Beluftum fagt in biefer Beziehung von einem Theil ber Cappabocier: έστι γαρ αύθις έτερα μοῖρα Καππαδοχών παν άριστος, άφ ής ξχείνοι γεγόνασιν, οἱ πανταχοῦ τῷ φωτὶ τῆς ξαυτῶν πολιτείας καὶ νουθεσίας τὰ τῆς γῆς δαδουχήσαντες τέρματα. Lib. I. epist. 158. In einem andern Briese (L. I. ep. 352.) macht er einem Freunde, der es gar nicht glaublich sinden wollte, daß so tressliche Männer von cappabocischer Hertungt hätten seyn können, die Bemerkung, gerade diese einzelnen ausgezeichneten und frommen Männer bewiesen vollends recht klar die herrscheineb Berdorbenheit, indem daraus hervorgehe, daß nicht ein sittlicher Natursehler (nongele kuguros), sondern eigene Schuld ihren Versall herbeigefilbrt babe.

<sup>4)</sup> Epist. 188. p. 850 fagt Gregor: "Seine Mutter zu ehren, ift etwas Beiliges; jeber aber bat eine anbere Mutter. Die gemeinsame Mutter Aller aber ift bas Baterland." Orat. XLIII. 3. p. 772: "Cappadocien bringe

Auch in einzelnen Familien erhält sich oft ein reinerer Geist. Die häuslichen Umgebungen bes Knaben Gregorius waren ganz geeignet in sein jugendlich erwachendes Gemüth fruchtbare Keime der Frömmigkeit zu pflanzen. Er selbst schilbert uns die Charaftere seiner Aeltern mit kindlicher Liebe, aber leider in dem rednerisch lobpreisenden Tone, der mehr allgemeine Züge, als ein bestimmtes Bild des Lebens giebt. Wag er dabei die und da (obwohl er sich ausdrücklich dagegen verwahrt) 1) nach seiner Weise idealisiren, so ist uns doch die Schilberung auch insofern wichtig, als sie uns die sittlichen Begriffe des Zeitalters treffend bezeichnet.

Was wir bei fo vielen großen Mannern, befonbers Rirchen= lehrern, finden, daß die Richtung ihres Geiftes und Gemuthes vorzüglich burch ihre Mütter 2) bestimmt worben ift, bas zeigt sich auch bei unserem Gregorius, auf beffen jugendliche Seele feine ftrenge, feurigfromme, mit mannlichen Tugenden begabte Mutter weit mehr Einfluß hatte als bas ruhigere und milbere Wefen feines Baters. Nonna, fo bieß biefe Frau, ftammte aus einem angesehenen driftlichen Geschlecht, und war mit Sorgfalt im Christenthum erzogen worden. 3) "Gie mar," bieg ift bas Bild, welches ihr Sohn von ihr entwirft, 4) "eine hausfrau nach bem Sinne Salomo's; in allen Dingen ihrem Gatten nach ben Gefeten ber Che unterthan, schämte fie fich nicht, in mabrer Frommigkeit feine Lehrerin und Führerin ju febn. Sie löfte bie fchwere Aufgabe, eine bobere Bilbung bornehmlich in Erkenntnig gottlicher Dinge und ftrenge Uebung ber Andacht mit punktlicher Sorge für ihr Sauswesen zu berbinben. War fie in ihrem Sause thätig, fo ichien fie von ben Uebungen ber Frommigfeit nichts zu wiffen;

nicht blos treffliche Pferbe, sonbern auch eble Jünglinge hervor." In Beziehung auf ihre Rechtglaubigkeit rühmt Gregor bie Cappadocier Orat. XLIII. 33. p. 796. Ramentlich ben Einwohnern ber Sauptstadt Cappadociens ertheilt er große Lobsprüche Orat. IV. 92. p. 126. Leiber weiß man nicht immer sicher genug, wie man mit solchen rhetorischen Stellen baran ift.

<sup>1)</sup> Orat. VIII. 1. p. 218.

<sup>2)</sup> Welche außerorbentlich wohlthätige Wirkungen bas Christenthum für bie Berhältnisse ber Frauen in ber She und für ihre ganze bürgerliche Stellung hatte, ist bekannt. Nicht eben so ins Licht gestellt sind die Berbienste, welche eble Frauen um die Berbreitung und Begründung des Christenthums hatten, am meisten badurch, baß sie Söhne erzogen, welche nachber als ausgezeichnete Kirchenlehrer im Großen wirkten. Bortrefsliche Bemerkungen über diesen Einstuß frommer Mütter sinden sich in Reanders Dentwürdigkeiten, S. 352.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 4. p. 200. μήτης ἄνωθεν μεν καὶ εκ προγόνων καθιερομένη θεῷ-ἐξ άγίας ἀπαρχῆς ὄντως ἄγιον φύραμα. Μεἡπίικ Orat. XVIII. 11. p. 337.

<sup>4)</sup> Die ganze, hier ins Rurze gezogene, Schilberung finbet fich Orat. XVIII. 7. p. 334 — 337.

beschäftigte fie sich mit Gott und seiner Berehrung, fo fcbien ibr jebes irbifche Beschäft fremb ju fenn: fo mar fie bei jebem gan g. Erfahrungen hatten ihr unbegrenztes Bertrauen auf Die Wirkungen bes glaubensvollen Gebetes eingeflößt; barum mar fie bie fleißigfte Beterin, und überwand burch bas Gebet auch bie tiefften Empfinbungen bes Schmerzes über eigene und frembe Leiben. Sie hatte baburch eine folche Gewalt über ihre Seele erlangt, bag fie bei allem Traurigen, mas ihr begegnete, nie einen Rlageton ausstieß, ebe fie Gott bafür gebankt hatte. Um wenigsten hielt fie es für geziemend, Thranen zu vergießen ober ein Trauerkleid anzulegen an Tagen ber driftlichen Festfreube; fo gang war fie von bem Gebanken burchbrungen: eine gottliebenbe Seele muffe alles Menschliche bem Göttlichen unterordnen. 1) Wichtiger als die Uebungen der Andacht (die fie übrigens nach bem Sinne jener Beit bis jur Entfraftung ihres Rorpers übertrieb) war ihr thätiger Gottesbienft, Unterstützung ber Wittmen und Baifen, Besuchen ber Armen und Kranten. Unerschöpflich war ihre Freigebigkeit, ja fast in Leibenschaft ausartend, so bag fie, wie ihr Sohn ergahlt, oft fagte: fie konnte, wenn es anginge, fich felbst und ihre Rinber verkaufen, um bas bafür erlöfte Gelb ben Armen zu geben."2) Reben biefen ichonen Zugen finden wir in ber Schilderung Gregors von feiner Mutter auch Spuren einer mehr ängstlich gesetlichen und engherzigen, als geiftig freien Frömmigkeit. Nicht genug, daß fie durch Stille 3) und würdige Saltung ihre Chrfurcht beim Gottesbienfte bewies, "fie magte es auch nicht, bem beiligen Tische ben Ruden jugutehren ober auf ben Boben ber Kirche auszuspeien. Gegen heidnische Frauen mar fie undulbfam, fo bag fie feiner berfelben Mund ober Sand gum Grufe bot. Sie af fein Salg mit benen, die von ben ungemeihten Altaren ber Gogen famen. 4) Beibnische Tempel blidte fie nicht an, geschweige bag fie ihre Schwellen betreten batte: eben fo wenig besuchte fie bas Theater."

Nonna war mit einem würdigen Manne, ber auch Gregorius hieß, verbunden. Dem Glück ihrer Berbindung hätte nichts gefehlt, ware der sonst wackere Gatte ein Christ gewesen. Er gehörte

ψυχῆς γὰρ εἶναι θεοφιλοῦς ὑποκλίνειν τοῖς θείοις ἄπαν ἀνθρώπινον.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 21. p. 344.

<sup>3)</sup> οἶον τὸ μήποτε φωνὴν αὐτῆς ἐν ἱεροῖς ἀχουσθῆναι συλλόγοις, ἢ τόποις, ἔξω τῶν ἀναγκαίων καὶ μυστικῶν. (Bei ber Feier bes Mbenbmabls.)

ἀλλὰ μηδὲ άλῶν κοινωνῆσαι, μὴ ὅτι ἐποῦσαν, ἀλλὰ μηδὲ βιασθεῖσαν τοῖς ἀπὸ τῆς βεβήλου καὶ ἀνάγνου τραπέζης.

aber zu einer Gemeinschaft von Menschen, bie, wie es scheint, jüdische und perfische Religionsbegriffe vermischend, ohne einem positiven Glauben zugethan zu febn, auf eine febr einfache Beife einen bochften Gott verehrten, und baber Sypfistarier 1) ober Unbeter bes Bochften genannt wurden. Dieg war ber ftreng driftlich erzogenen Nonna ein Stein auf bem Bergen. Unter beftanbigem Gebete menbete fie alles an, ihren Gregorius für bas Christenthum zu gewinnen; 2) fie brang in ihn mit Bitten, Ermahnungen und Drohungen, suchte ihm aber vor allem burch thatige Frommigfeit und liebevolle Behandlung ihren Glauben au empfehlen. Gregorius ward überwunden, und ein Traum befestigt seinen Entschluß ober bringt ihn zu voller Rlarheit. ift ihm, als wenn er bie Pfalmftelle fange:3) "3ch freue mich beg, bas mir gerebet ift, bag wir werben ins Saus bes Gerrn geben." Diefen erfehnten Augenblid ergreift Ronna und bewegt ihren Gatten, mit ihr bie driftliche Rirche ju besuchen. Gerabe befanden sich bamals einige Bischöfe in Naziang, welche auf ber Reise nach Nicaa zu ber großen, von Constantin ausgeschriebenen Rirchenbersammlung begriffen waren, unter ihnen Leontius, Bischof ber Sauptstadt Cappadociens. Nach furgem Unterricht warb Gregorius in ihrer Gegenwart getauft. Dag er biefe Belehrung nicht wie die andern Katechumenen stehend, sondern knieend empfing, bielt man für eine Borbebeutung feiner fünftigen Burbe, benn Inieend pflegten bie Bischöfe eingeweiht zu werben. Und nicht einmal zufrieden hiermit, wollten einige ber Umftebenben fogar gesehen haben, daß das haupt bes Gregorius, als er aus bem Taufwaffer hervorging, bon einem glanzenden Licht umgeben gemefen fen; und felbft ber taufende Bifchof foll ein prophetisches Bort über die fünftige Bestimmung bes Täuflings jum Bischofs= amte ausgesprochen haben. 4)

<sup>1)</sup> Siehe über biefelben eine Beilage.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 11. p. 327.

<sup>3)</sup> Psalm 122, 1.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. 13. p. 339. Der Geistliche, ber ben Gregor taufte, brach in die Worte aus: ἔτι τὸν ξαυτοῦ διάδοχον ιῷ πνεύματι χρίσειεν. Hieraus geht auch, wie die Benedictiner richtig gegen Baronius und Papebroch bemerken, tlar hervor, daß nicht Leontius von Cäsarea, sondern der Bischof von Razianz der Täufer war. Merkwürdig contrassirend ift über dieses angebliche Bunder das Urtheil von Tillemont und Le Clerc und für beide Schriftseller sehr charafteristrend. Das des ersteren sindet sich in den Memoires t. IX. p. 314, das des andern in der Biblioth. universelle t. XVIII. p. 6.

Rachbem man um ber Ordnung willen einige Beit batte berftreichen laffen, 1) wurde Gregorius Briefter und Borfteber ber Bemeinbe zu Ragiang, eine Stelle, wogu er nach allem Unichein in bem Sinne ber Bifchofe, bie bei feiner Taufe gegenwartig waren, icon bestimmt war. Die Gemeinde batte langere Beit feinen wurdigen Bischof gehabt und war etwas verwilbert. 2) Gregorius fonnte gwar nach bem Sange feines Lebens feine borzügliche theologische Bilbung haben (obwohl er sich nach bem Berichte feines Cohnes bemubte, auch hier bas Tehlenbe nachzuholen), aber er hatte einen frommen, ernften und babei milben Sinn, und regen Gifer, bas Dohl feiner Gemeinbe gu forbern. Kraft bewies er im Rampfe für bas nicanische Befenntniß, bem er fich anschloß, gegen bie auf einige Beit fiegende arianische Barthei, 3) Sanftmuth und Schonung befonbers gegen bie Weblenben und Berirrten in feiner Gemeinbe. "Er war ein Dann," fo ichildert ihn fein Gohn, "bon feurigem Beift und ruhigem Untlit; fein Leben war voll Sobeit, fein Ginn voll Demutb; fein Wefen folicht und recht, fromm ohne Ropfhangerei und Scheinheiligkeit; feine Kleibung reinlich, aber gewöhnlich und einfach, fein Umgang fanft und juvorfommend; er theilte gerne mit, aber bie Freude bes Gebens überließ er feiner Gattin. " 4) In fegensreicher Wirtfamteit fur feine Stadt und Gemeinde erreichte biefer Dann, bon feinen Mitburgern verehrt, ein faft bundertiabriges Alter; 45 Jahre lang war er Geiftlicher gewesen. 5) Berne und baufig vergleicht ber jungere Gregorius fein frommes betagtes Aelternpaar mit Abraham und Sara.

Diese Aeltern hatten brei Kinder, eine Tochter, Gorgonia, zwei Söhne, Gregorius und Casarius. Unser Gregorius war, wie dieß damals häusig zu geschehen pflegte, schon vor der Geburt von seiner Mutter dem geistlichen Stande oder, nach der frömmeren Sprache des Alterthums, Gott geweiht. Nonna hatte sich einen Knaben gewänscht und ihn dem Dienste des Gottes, von welchem sie ihn erslehte, wieder ganz hinzugeben gelobt.

Orat. XVIII. 16. p. 340. πιστεύεται μέν γε τὴν ἱερωσύνην, οὐ κατὰ τὴν νῦν εὐκολίαν καὶ ἀταξίαν, ἀλλὰ μικρόν τι διαλιπών.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 16. p. 340 ff.

<sup>3)</sup> Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. 6. p. 334. - 23. p. 345.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358.

<sup>6)</sup> Carmen de se ipso et advers, episcop. S. 805. p. 70. —  $\Theta \epsilon \tilde{\phi}_{i}$ 

The πρίν γενέσθαι μ' ή τεχοῦσ ὑπεσχετο.

Carmen de rebus suis B. 426—439. Carmen de vita sua. B. 8. sqq. p. 2. Orat. XVIII. p. 337. Orat. II. p. 49.

Als sie wirklich einen Knaben erhielt, eilte sie mit ihm zur Kirche und legte seine zarten Hände zum Zeichen der Weihe auf die heilige Schrift. 1) Gregorius verglich sich nachher oft mit Samuel, den seine Mutter Anna auch schon vor der Geburt dem Dienste Gottes geheiligt hatte.

Es lägt fich benten, daß Nonna ben ihr ju Theil geworbenen Anaben gang im Sinne ihres Gelübbes erzog, und fo mußten fich frube ichon in feiner Seele Gebanten und Gefühle entwickeln, Die sonft einem folden Alter noch gang fremd zu febn pflegen. 2) Er faste frühe unter bem Ginfluffe feiner Mutter. Neigung zum ehelosen Stande und wurde darin burch einen Traum 3) bestärkt. Diefe Richtung behielt Gregorius fein Leben lang; er zeigte fich in Reben und Gebichten, wie im Leben, als Bewunberer bes jungfräulichen Standes, ohne jedoch bie Wohlthat und göttliche Ordnung ber Che ju leugnen. So fremb einem heran= wachsenden Anaben diese Denkart febn mag, fo trug fie boch bei Gregorius bagu bei, bie ernfte Stimmung feiner Seele ju erhöhen und fein ganges Streben um fo mehr auf eine innere geistige Welt hinzulenken. Seine Aeltern gaben ihm die beilige Schrift au lesen 4) und boten alles auf, ihm eine umfassende wissenschaft= liche Bilbung, wozu ber Trieb schon frühe in ihm erwacht war, ju verschaffen. Borguglich entwickelte fich bald in ihm eine Liebe jum Studium ber Berebsamfeit, bie er als Mittel anfah, bie Wahrheit besto fräftiger zu vertheidigen. 5)

Den lebhaften Drang nach höherer Ausbildung konnte ber Jüngling in dem unbedeutenden Städtchen Nazianz nicht befrie-

Carm. 1. de rebus suis. B. 440. p. 38. Βίβλοισι δ' ξμάς χέρας ἥγνισε θείαις:

<sup>2)</sup> Carmen 1. de reb. suis. \$3. 456. p. 39.

<sup>3)</sup> Carmen IV. B. 205—285. p. 71 u. 72. Der Traum war folgen ber: "Zwei liebliche Jungfrauen von gleichem Alter, von gleicher Schönbeit kamen zu ihm berab. Beibe waren einsach, schmudlos gekleibet, mit langen weißen Gewändern die auf die Füße, durch Güttel knapp besestigte, bur Angesicht war mit einem Schleier bebeckt, welcher aber nicht hinderte, das niedergeschlagene Auge, die Röthe der Bescheidenheit auf ihren Bangen und den sanft geschlossenen Mund zu sehen. Sie hatten Beide etwas Ueberirdisches, und kamen boch dem Knaden freundlich und liebevoll entgegen. Da er nach ihren Namen fragte, nannten sie sich Reinheit und Keuschett, Gesährtinnen Jesu Christi und Freundinnen derer, die, um ein vollschmen göttliches Leben zu führen, allen irdischen Berbindungen entsagten. Sie ermahnten den Knaden, sich im Geiste mit ihnen zu verbinden, und erhoben sich wieder zum himmel."

<sup>4)</sup> Carm. de vita s. 38. 99. p. 2.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. B. 113. p. 2.... καὶ γὰρ ἔξήτουν λόγους δοῦναι βοήθους τοὺς νόθους τοῖς γνησίοις.

bigen. Sein wohlhabenber 1) Bater schicke ihn querft in bie Sauptstadt ber Proving, nach Caefarea, 2) wo bie Wiffenschaften bamals nicht ohne Erfolg getrieben wurden, befonders ba mehrere gelehrte Bischöfe ben bortigen Stuhl einnahmen. Bier mar es höchstwahrscheinlich, wo er die erste Berbindung mit einem gleichgefinnten Jungling, Bafilius anknupfte, 3) ber, ungefähr gleichen Alters und in ahnlichem Geift etzogen, baffelbe Streben mit Gregorius theilte; eine Berbindung, Die nachber jur innigften, burch gemeinsame Begeisterung für bas Beiligfte geweihten Freundichaft erwuchs. Gifer für bie Wiffenschaft hatte hier beibe Sunglinge zusammengeführt, berfelbe Gifer trennte fie auch wieber. Basilius ging nach Conftantinopel, Gregorius nach Caefarea in Palästina, beffen Schulen bamals wegen bes blühenden Studiums ber Berebsamkeit berühmt waren. 4) Der Lehrer bes Gregorius in Palastina war nach hieronymus Zeugniß b) ber Rhetor Thefpefius, einer feiner Mitschüler ber nachber als Bischof bes palaftinenfischen Caesareas berühmt geworbene Euzvius. Seit alter Zeit berrichte im Schoofe mehrerer driftlicher Gemeinden Balaftings und Spriens lebendiger Sinn für Gelehrsamteit. Ofroene. Antiochien, Caesarea waren ober wurden blübende Site driftlicher Wiffenschaft, bie auch an trefflichen Büchersammlungen (3. B. ber berühmten bes Bamphilus in Caefarea) reichliche Nahrung fand. Es könnte eine Reihe ber ausgezeichnetsten Manner genannt werden, die in diesen Landern gebildet murben, wirften, ober eine Reit lang lebten. Die Namen Drigenes, Gusebius und

<sup>1)</sup> Daß ber ältere Gregorius sehr wohlhabend war, beweist schon ber Umstand, daß er großentheils auf eigene Kosten ber nazianzenischen Gemeinde eine prachtvolle Kirche baute. Orat. XVIII. 39. p. 359. Sanz bestimmt sagt aber auch sein Sohn Orat. XVIII. 20. p. 343: ἐπειδή και οίχον ἐμέξισεν αὐτῷ, και κτῆ σιν σύμμετρον, ὁ πάντα καιῶς και ποικίλως οίχονομῶν θεός. Wenn also berselbe, seinen Bater anrebend, Orat. III. 6. p. 70 spricht: δί ἢν (Θείαν κληοονομίαν) πλούσιος σὺ, κᾶν ής πένης — so ist dies nur rednerisch ober als ein möglicher Fast zu nehmen. Auch die ungemeine Wohltbätigseit, die Gregor von seiner Mutter rühmt, wäre ohne Wohlhabenheit nicht möglich gewesen.

<sup>2)</sup> Gregor. Presbyter in vita Gregor. Naz. p. 127. &f. Greg. Naz. Orat. XLIII. 13. p. 779.

<sup>3)</sup> Daß Gregorius ben Basilius nicht erst in Athen kennen lernte, geht aus Orat. XLIII. 14. p. 780. beutlich hervor. Und wo anders sollte sich bie Bekanntschaft gemacht haben, als in der Baterstadt des Basilius?

<sup>4)</sup> Orat. VII. 6. p. 201: ενώ μεν τοῖς κατά Παλαιστίνην εγκαταμείνας παιδευτηρίοις, ἀνθοῦσι τότε κατά δητορικής ἔρωτα.

<sup>5)</sup> Hieronym. de viris illustr. cap. 113. p. 203. Euzoius apud Thespesium rhetorem, cum Gregorio Nazianzeno episcopo, adolescens Caesareae eruditus est: et ejusdem postea urbis episcopus etc.

Hieronymus mögen hier genügen, ba jedem Leser die trefflichen Lehrer ber antiochenischen Schule von selbst in den Sinn kommen.

Aber auch hier konnte ber Wiffensdurst des Gregorius nicht gestillt werden; er ging nach dem alten Sige christlicher Gelehrsamkeit, 1) wo einst Clemens und Drigenes und so manche geseierte Männer gelernt und gelehrt hatten, und wo jest ein Mann auf dem bischössichen Stuhle saß, der als die Säule der Rechtgläubigskeit verehrt wurde. 2) Freilich war in Alexandrien das blühende Beitalter derjenigen Wiffenschaften, die sich Gregorius besonders aneignen wollte, vorüber. Doch konnte er sich hier immer noch sehr füglich eine allgemeine philosophische Bildung erwerben. Wir haben keine näheren Nachrichten über seinen Aufenthalt und seine Studien in dieser, einst so herrlichen, damals schon sinkenden Weltstadt; aber wir dürfen vermuthen, daß seine hinneigung zu platonischen Lehren, seine Borliebe für Origenes und seine fast unbegrenzte Verehrung für Athanasius aus dieser Zeit herstammen.

Gregorius wurde von einer Quelle der Wissenschaft zur andern getrieben; er fand keine Ruhe, 3) bis er zur ältesten Quelle aller ebleren Geistesbildung, 4) bis er nach dem, durch so viele große Erinnerungen geweihten Athen kam. Wohl war auch hier die Blüthezeit der Kunst und Wissenschaft längst vorübergegangen; aber verhältnismäßig behauptete Athen immer noch seinen alten Ruhm; denn kaum konnte irgend eine der größten Städte, sogar das neugegründete reiche Constantinopel nicht ausgenommen, wenn es auf lebendige wissenschaftliche Betriebsamkeit ankam, mit ihm wetteisern; und selbst in der tiefen Entartung unter den ungünstigsten Umständen (Freiheit und Nationalsinn waren ja längst verloren) erhielt sich immer noch etwas von dem alten tiefeingewurzelten wissenschaftlichen Lebensgeist.

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 128. p. 3.

<sup>2)</sup> Athanafius. Es läßt fich zwar nicht bestimmen, ob Athanasius gerabe bamals in Alexandrien gegenwärtig war, als sich Gregorius baselbst besand, und ob sich die außerordeutliche Berehrung bes Gregorius für ihn auf eine persönliche Betanntschaft gründete. Indes möchte es nicht unwahrscheinlich sehn. Athanasius war ums Jahr 350 aus der Berbannung in seine Baterstadt gurudgelehrt, und etwa in diese Zeit (wo nicht einige Jahre früher) möchte Gregors Ausenthalt in Alexandrien fallen.

Carm. 1. de rebus suis. B. θ8. p. 33.
 Μοῦνον ἐμοὶ φίλον ἔσκε λόγων κλέος, οῧς συνάγειραν ᾿Αντολίη τε, δύσις τε, καὶ Ἑλλάδος εὖχος ᾿Αθῆναι.
 Ταῖς ἐπὶ πολλ' ἐμόγησα πολὺν χρόνον.

<sup>4)</sup> Fr. Creuzeri oratio de civitate Athenarum omnis humanitatis parente. Lugd. Batav. 1809. Libanius nennt treffend Athen bas Auge von Helas, sodann πτην της Αθηνάς πόλιν, την μητέρα Πλάτωνος καὶ Λημοσθένους, καὶ τῆς ἄλλης τῆς πολυειδοῦς σοφίας." Ἐπιταφ. ἐπὶ Ἰουλιαν. p. 531. Reisk.

Der raiche, bon Feuereifer nach Wiffenschaft beseelte, Beift bes Gregorius hatte ihn bei ber Reise nach Athen beinabe ins Berberben geführt. Er konnte bie gunftige Jahreszeit zur Ueberfahrt nicht erwarten und begab fich mahrend ber Berbitfturme auf einem äginetischen Schiffe zur See. 1) MB fie fich im Angefichte von Cypern befanden, erhob fich ein furchtbarer Sturm. Rugleich war ihnen bas Trinkwaffer ausgegangen; und fo fcmebten fie mehrere Tage in Gefahr, entweber zu verdurften, ober zu ertrinken. In biefer allgemeinen Roth fühlte Gregorius eine tiefe Bangigkeit, nicht um feines äußeren Lebens, fonbern um feines Seelenheiles willen. 2) Er war, obwohl driftlich erzogen, noch nicht getauft, sondern hatte nach ber Sitte bamaliger Beit feine Taufe bis zu reiferem Alter berichoben. Jest fürchtete er fterben zu muffen, ebe er auch die außere Weihe zum Chriftenthum (bie ihm Bedingung ber Seligkeit war) empfangen hatte. Bon Schmerz überwältigt, warf er fich betend, weinend, mit zerriffenen Kleibern auf ben Boben und ergoß seine Rlagen fo lebhaft, bag felbft bie mit eigenem Untergang bebrobten Schiffsleute an ihm Untbeil nahmen. Unter beißen Thranen gelobte er Gott aufs Neue, ihm fein ganges Leben ju weihen. Sie murben gerettet. 8) Borüberfahrende Bhönicier verfahen bas Schiff mit Waffer und Lebens= mitteln, ber Sturm legte fich, und fie lanbeten gludlich im Safen bon Aegina, bon wo aus Gregorius nach bem längst ersehnten Athen eilte.

Diesen Borfall sah Gregor als seine zweite Beihe zum Dienste Gottes an. 4) Biele mögen hierbei an der Borstellung

<sup>1)</sup> Carmen 1. de rebus suis. B. 310-340. p. 36. Carmen de vita sua. B. 120-212. p. 3 u. 4. An beiben Stellen liest man weitstäufige Beschreibungen bes erlittenen Seesturmes. Bgl. außerbem Orat. XVIII. 31. p. 351, wo bas Ganze kürzer und einsacher erzählt wirb.

<sup>2)</sup> Siehe die eben angeführten Stellen aus Gregors Gedichten, besonbers aber Orat. XVIII. 31. p. 352: πάντων δε τον κοινόν θάνατον δέδοικότων, ὁ τῆς ψύχῆς ἡν ξμοί φοβερώτερος, ξκινδύνευον γὰρ ἄθλιος ἀπελθεῖν καὶ ἀτέλεστος, ποθών τὸ πνευματικὸν ὕδωρ εν τοῖς φονικοῖς ὕδασι κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Bu seiner Rettung trug nach Gregors Ueberzeugung auch bas Gebet seiner Aeltern, die durch Ahnungen von der Noth ihres Sohnes Kunde batten, bei. Bundervolle Träume, Erscheungen u. dgl., die Gregorius überhaupt gerne, und auch in diesem Falle (Orat. XVIII. 31. p. 352) in seinen Lebenssaden einslicht, werden in dieser Biographie übergangen, weil sie außer dem historischen Gebiete liegen und so viel Geschichtlichtlares unsere nähere Betrachtung verlangt.

<sup>4)</sup> Carmen de vita sua. B. 194. p. 4. Σὸς (εἶπόν) εἰμι καὶ τὸ πρὶν καὶ νῦν ἔτι Σὺ δἰς με λήψη, κτῆμα τῶν σοὶ τιμίων, Γῆς καὶ θαἰάσσης δῶρον ἐξηγνισμένον, Εὐχῆ τε μητρὸς καὶ φόβοις ἐξαισίοις.

von ber Nothwendigkeit der Taufe zur Seligkeit, woraus die tiefe Trauer des Gregorius entsprang, Anstoß nehmen. Darüber zu rechten, ist hier nicht der Ort. Es war die Ueberzeugung des Jahrhunderts, die Gregorius theilte. Aber unsere Theilnahme werden wir doch dem Jüngling nicht versagen, der im Angesichte des Todes nicht sowohl den leiblichen Untergang, als den Schaden fürchtet, den seine Seele nehmen könnte. Auffallend ist es übrigens, wie wir hier die Vorstellung von der unumgänglichen Nothwendigkeit der Taufe zur Seligkeit mit dem Verschieben dieser Handlung zusammen bestehen sehen; und es ist diese Erscheinung wohl nur daraus zu erklären, daß man die Gefahr, ungetauft zu sterben, für geringer hielt, als die Gefahr, nach der Taufe durch ein unwürdiges Leben oder einzelne Sünden der schon erstheilten Gnade wieder verlustig zu gehen, wobei man kaum eine Wiederherstellung in den Gnadenzustand zu hoffen wagte.

### 2. Aufenthalt in Athen.

Athen war bamals, wie ichon bemerkt, noch ber wichtigfte Marttplas ber Gelehrsamfeit in Griechenland, an beffen lebhaftem, buntem, sonderbarem Treiben nicht blos bie naben griechischen Länder, fondern felbit bas entferntere Afien Untheil nahm. Sunglinge aus allen Gegenden, felbft aus bem entlegenen Armenien und andern afiatischen Brobingen, strömten bier gusammen und brangten fich wetteifernd um die gepriesenen Lehrer ber Beredfamteit und Philosophie, welche ben bamals wieber ju einigen Ehren gekommenen Namen ber Sophisten trugen. Diese Bhilofophen und Rhetoren bes bamaligen Athens hatten freilich nicht ben Geift eines Socrates, Blato und Demosthenes; fie fuchten fünftelnd bie Formen bes Alterthums zu bewahren, mabrend bie bobe Ginfalt, ber Tieffinn, Die Beiftesfreibeit bes Alterthums längst von ihnen gewichen war; fie bemubten fich burch mustifden Mealismus eine Religion festzuhalten, beren Lebensgeift entschwunben war; fie wirften überall auf ben außeren Effect und ließen fich, um fich ber jugendlichen Gemuther gu bemachtigen, gur Dagie und Theurgie, ben Lieblingefünften jenes Beitalters, und auch wohl zu noch ichlimmeren Mitteln berab. Reber Cophift hatte feine Schule und Parthei, Die ihm mit unglaublichem Gifer juge= than war, und fein höheres Streben fannte, als ihren eigenen Ruhm mit bem ihres Lehrers ju verbreiten und bie Bahl ihrer Mitglieder zu vermehren. Es war in die meiften Sunglinge gu

Athen, wie fich Gregorius treffend ausbrudt, eine mahre Sophiftenwuth gefahren. 1) Sie warben alle für ihren Meister, benn es war nicht Sitte, Die verschiebenen Lehrer zugleich zu befuchen, fonbern man folog fich in ber Regel nur an einen an; bornebm= lich legten fich die Mermeren auf biefes Befchaft bes Werbens, weil fie Befreiung vom Lehrgelbe ober auch wohl Belohnung erhielten, wenn fie ihrem Sophisten recht viele Ankömmlinge quführten. Raum fonnte ein unbefangener Jungling ben attifchen Boden betreten, fo war er icon bon ben Anhangern einer Bartbei in Unsbruch genommen; man gantte, man ftritt, man folug fic um ihn, und es fonnte wohl begegnen, bag ein Jungling von bem Lehrer gang weggeriffen wurde, welchen gu hören er eigentlich gekommen war. Gang Griechenland war in biefes Interesse ber Jugend für ihre Sophisten mit hinein gezogen, so daß felbst in andern Städten, auf Strafen und in Safen Werbungen angeftellt wurden. Nicht minder lebhaft waren die literarischen Streitigfeiten und Wortfampfe ber verschiedenen Schulen unter fich, Die nicht selten mit einem Sandgemenge endigten. 2)

Dieses verkehrte und wilde Treiben, in bas sich Gregorius versetz sah, konnte seinem edleren Sinn nicht zusagen. Gin ersquidender Trost war es für ihn, daß nicht lange nach ihm sein Landsmann Basilius von Constantinopel aus auch uach Athen kam, an den er sich nun aufs innigste anschloß. 3) Die Berbin-

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 15. p. 781... σοφιστομανοῦσιν 'Αθήνησι τῶν νέων οἱ πλεῖστοι καὶ ἀφρονέσιεροι.

<sup>2)</sup> Die Belege ju bieser Schilberung finbet man außer Gregors 43ster Rebe, welche besonders von §. 15. p. 781 an viele interessante Einzelnbeiten enthält, vorzüglich bei Libanius de vita sua. p. 13. sqq. edit. Reisk. und in einigen Briesen besselben Sophisten; bei Eunapius Vitae Sophistar. in Proaeres. p. 130—133, oder 74—75. Boisson. et Wyttenb.; bei Photius in biblioth. cod. 80. p. 189. Sehr schön ist das hierher Gehörige zusammengestellt von Wyttenbach in ber Bibliotheca critica. Vol. VIII. pars X. p. 86 sqq. und in den Anmerkungen zum Eunapius p. 351.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. 14. p. 780.... Δθήνας τὰς χουσᾶς ὄντως ξμο), και τῶν καιῶν προξένους, είπερ τινί έκεῖναι γάο μοι τὸν ἄνδρα τοῦτον έγνως ισαν τελεωτερον, οὐδὰ πριν ἀγνοούμενον. Dem Basilius war ichon vor seiner Antunst ein Ruf ausgezeichneter Berebsamfeit vorangegangen, und er wurde, besonders auf Zureden des Gregorius, von den übrigen Studirenden achtungsvoller empfangen, als es sonst bei neuen Antömmlingen der Fall war. Es herrschte nämlich unter den Jünglingen zu Athen folgende Sitte, die uns Gregorius selbst mit sast wohlgefälliger Aussührlichkeit erzählt; Orat. XLIII. 16. p. 782: "Wenn ein Reuling (τ)ς τῶν νέων) in Athen angesommen ist, so nimmt ihn einer von benen, die ihn sitt sit gewonnen haben, gastreundlich auf; dann wird er von jedem nach Belieden geneck, das seiner, bald berber, je nachdem er jelbst besser der bäurischer ist. Man will ihm damit nur ein bischen seine Selbstgefälligkeit benehmen, und ihn zum Gehorsam gewöhnen.

bung zwischen Bafilius und Gregorius, welche bisber eine blofe Bekanntichaft gewesen war, wurde jest zur näheren Freundschaft vorerst burch einen geringfügigen Umftanb, ber uns jeboch lebhaft in bas bamalige Treiben ber Jugend in Athen bliden läßt. Die Münglinge icheinen nämlich nicht blos nach ben Lehrern in Schulen, sonbern auch in gewiffe Genoffenschaften 1) getheilt ge= wefen zu febn, wozu fich bie bekannten, Die aus einem Lande gebürtig waren. Die verschiebenen Bartheien hatten ihre Borfteber, bie zugleich in wissenschaftlichen Streitigkeiten ihre Borfampfer waren. Bon Gregorius wird uns ausbrudlich eine Corporation ber Armenier genannt. Diese waren bem Basilius besonders abhold, weil er, ein Neuling, viele von ihnen, Die schon lange in Athen waren, an Beredfamkeit übertraf. Sie liegen fich in einen Kampf mit ihm ein, und waren nabe baran, von ihm übertwunden zu werden, als Gregorius, ohne ihre schlimme Absicht ju ahnen, fie, bie Schwächeren, unterftutte und bem Bafilius ben Sieg streitig machte. Aber im Berlaufe bes Streites bemerkte Gregorius die gehäffigen Gefinnungen ber Armenier und trat fofort ju Bafilius über, ber jest einen bollfommenen Triumbb feierte. Diefer kleine Borfall machte beibe Freunde bei jener armenischen Genoffenschaft bochft verhaßt, verband fie aber unter fich nur um fo fester. 2)

Sie studirten zusammen besonders Rhetorit, Grammatit, Mathematit und Philosophie, dialectische sowohl als praktische. Die Musit, als ein Mittel, die Seele zu sansteren und reineren Empfindungen zu stimmen, vernachlässigten sie auch nicht. Selbst von der Arzneikunde suchten sie sich wenigstens den philosophischen

Aber es seh bamit boch, meint Gregorius selbst, so bose nicht gemeint. Hierauf sindet nun die eigentliche Aufnahme in die Gesellschaft Statt. Die Jünglinge begeben sich mit dem Neuangekommenen in einem geregelten Juge paarweise nach einem öffentlichen Bade; wenn sie sich dem Eingange desselben nähern, erheben die Bordersten auf einmal ein wildes Geschrei und gebieten nähern, erheben die Bordersten auf einmal ein wildes Geschrei und gebieten dem Zuge Stillstand, als ob ihnen der Jutritt verwehrt würde. Dann flürzen sie auf die Thüre und erzwingen sich scheiden den Eingang. Dieß alles geschieht aber nur, um dem Neuling bange zu machen, denn nachdem sie in das Innere des Gebäudes eingetreten sind, und der Einzuweihende ein Bad genommen hat, empsangen sie ihn auss freundlichte als einen, der jetzt ihres Gleichen und mit allen Ehren ausgestattet ist." Diese schrezzzasste Willkommeerimonie, die uns beweist, wie sich äußerer Beränderungen ungeachtet die akademischen Sitten dem Wesen nach gleich bleiben, wurde dem Bassilius erlassen; ein höchst seltener Fall, wie Gregor bemerkt; er selbst scheint also keineswegs von der Regel ausgenommen worden zu sehn.

<sup>1)</sup> Bruderschaften, φράτριαι, heißen fie in Gregor. Carm. de vita sua. B. 215. p. 4. Die Borsteher hießen προστάται του χορού.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 17 - 20. p. 783 - 785. Bielleicht tam bier auch Bolleeifersucht amischen ben Armeniern und Cappabociern mit ins Spiel.

Theil anzueignen. 1) Ihre Lehrer waren vermuthlich die berühmten Sophisten Himerius und Broaresius. 2) Durch diese wurden sie befonders auf die reichen und blühenden Gesilde der altgriechischen Literatur geführt, deren vertrautere Renntniß aus allen Schriften des Gregorius bervorleuchtet.

Bie verführerisch mußte fich ihnen oft bas Beibenthum in bem liebenswürdigen Gewande ber Dichtfunft und Philosophie barftellen. Bor ihnen ftanben verehrte Lehrer, welche bie alte Religion mit aller einschmeichelnden Runft ber Beredsamkeit empfahlen und ihre Mythen burch ben philosophischen Mykiciemus, in welchen fie biefelben auflöften, und burch Allegorien weniger anflößig machten: rings um fie ftanden auf ben Soben und in ben Thalern die heiteren, herrlichen Wohnungen ber alten Götter, und wo fie binblidten, traten ihnen biefe felbst in freund= lich lodenben ober ernften, Ehrfurcht gebietenben Geftalten entgegen. Wirklich war Athen bamals in Griechenland noch ber reizenbste Sit bes Beibenthums; nirgenbs hatte es fo viele Freunde. fo viele gewichtvolle und einflugreiche Lobredner. Es mar nichts Geringes, unter biefen Berhältniffen ein guter Chrift zu bleiben; auch wurden viele driftliche Junglinge bier für ben alten Glauben gewonnen. 3) Gregorius und Basilius waren standhaft.

<sup>1)</sup> Diefe Gegenstänbe werben wenigstens von Gregor felbft aufgegabit. Orat. XLIII. 23. p. 788 u. 789.

<sup>2)</sup> Dieß wird zwar, so viel mir bekannt ift, nirgends ausdrücklich gesagt, aber es läßt sich mit Wahrscheinlichkeit schließen. Gregor sagt von seinen Lehren Orat. XLIII. 22. p. 787: παρά τοσούτοις μεν γάρ οδ δμέτεροι παιδευταί, παρό δσοις (γλούοντο) Αθήναι. Berühmte athentenssische Sophisten jener Zeit waren Himerius und Proäresius, deren Leben bekanntlich Eunapius beschrieben hat (das des letzteren weitsläusig, das des ersteren nur kurd), und die isderhaupt bekannt genug sind. Welche Berehrung Proäresius in seinem Zeitalter genossen, geht unter andern sehr ausdaulich aus einem äußerst schweichelhaften Briese Inlians an ihn hervor. Epist. 2. p. 373. Ihm seizen auch die Römer, da er von Constantius an sie gesandt war, eine Statue mit der Inschrist: Regina Rerum Roma. Regi Eloquentiae. Eunap. in Proaeresio. p. 157. oder 90. Wyttend. et Boissonad. und dazu die Anmert. p. 382 u. p. 322. Ueder Proäresins ist auch zu vergleichen Sozom. h. e. VI. 17. Bielleicht hatte Gregot auch den ersten Sophisten des Zeitalters, Libanius, gehört; wenigstens sagt es Socrates, der übrigens Himerius und Proäresius bestimmt als seine atheniensischen Lehrer angiedt. Socrat. h. e. IV, 26. Doch charalterischen sich Gocrates Angaden über Gregorius als nicht ganz zwerlässig. Gregor tonnte bei seinem ziemlich sangen Ausenhalt in Athen mehrere Sophisten nach einander hören.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII 21. p. 787: βλαβεραὶ μὲν τοῖς ἄλλοις ᾿Αθῆναι, τὰ εἰς ψυχήν. οὐ γὰρ φαύλως τοῦτο ὑπολαμβάνεται τοῖς εὐσεβεστέροις καὶ γὰρ πλουτοῦσι τὸν κακὸν πλοῦτον, εἴδωλα, μᾶλλον τῆς ἄλλης Ἑλλάδος, καὶ χαλεπὸν μὴ συναρπασθῆναι τοῖς τούτων ἐπαινέταις καὶ συνηγόροις.

driftliche Sinn war ihnen von haus aus zu tief eingeprägt, und kein poetischer und philosophischer Schimmer konnte die kräftigen Eindrücke streng christlicher Erziehung verwischen. Es war ihr Stolz, in dem heidnisch gesinnten Athen Christen zu sehn und Christen zu heißen. 1) Sie blieben auch hier in fortwährender äußerer Gemeinschaft mit der Kirche; sie hatten dei ihrem einfachen Leben nur zweierlei Ausgänge, zu ihren Lehrern und, was ihnen theurer war, in die Kirche. Die Feste und Gelage der andern Jünglinge und das Theater, wo ihnen das Heidenthum in verführerischer Gestalt begegnen konnte, mieden sie strenge. So erhielt sich ihr Glaube nicht blos unangetastet, sondern er wurde durch die Versuchungen noch besessigt.

Basilius war anfänglich mit Athen unzufrieden gewesen; 2) Gregorius beruhigte ibn, indem er ihm ben rechten Gesichtspunct zeigte, wie er biefes Treiben ansehen muffe. Dieser und ber oben icon berührte Umftand fnüpfte ein engeres Berhältnig amischen ihnen, welches bald so vertraulich wurde, bag fie ibr ganges Leben gur Gemeinschaft einrichteten, gufammen wohnten, fpeisten und philosophirten. 3) Aber nicht bie Gemeinschaft bes äußeren Lebens, fonbern bie bes inneren war es, bie fie auf immer an einander fesselte. Ihre Berbindung war auf gemein= fame Liebe Gottes und bes Erlofers, auf gemeinsames Streben nach bem Göttlichen gegründet, und auf biefem ewigen Grunde ruhend trotte fie ben Sturmen ber Beit und ben ertobtenben, erfältenden Disberhältniffen bes Lebens. Bohl konnte fie, als eine menschliche Berbindung, geftort, aber nie konnte fie, als eine zugleich göttliche, gerftort werben. Noch als Greis, nachbem auch manches zwischen ihn und seinen Bafilius gekommen war, fpricht Gregorius von biefer Jugendfreundschaft mit jugenb= licher Erhebung: 4) "Wie foll ich ohne Thranen," fagt er in feiner Lobrede auf ben Basilius, "biefer Berhältniffe gebenten? Bleiche hoffnung entflammte und nach einer Sache, die fonft bie beftigste Gifersucht zu erregen pflegt, nach Gelehrsamkeit. Aber Reib war ferne von uns, nur ein wetteifernbes Streben erfüllte und beibe. Es war ein freundschaftlicher Rampf unter uns, nicht wer ben ersten Preis babon truge, sondern wer ihn bem andern

In ber eben angeführten Stelle: ήμεν δε τό μέγα πράγμα και όνομα, Χριστιανούς και είναι και όνομάζεσθαι.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 18. p. 784: κενήν μακαρίαν τὰς Αθήνας ἀνόμαζεν.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.... τηνικαῦτα ἤθη τὰ πάντα ἦμεν ἀλλήλοις, ὁμόστιγοι, ὁμοδίαιτοι, συμφυεῖς, τὸ εν βλέποντες.

<sup>4)</sup> Orat. XLIII. 20. p. 785 u. 786.

zuerkennen burfte; benn jeber achtete ben Ruhm bes Freundes für seinen eigenen. Wir schienen in ber That nur eine Seele au febn, die gwei Rorper belebte." 1) Eben fo fpricht Gregorius portrefflich aus, wie ihre Freundschaft, aus Liebe gum Ewigen entsprungen, ungerftorbar febn mußte: 2) "Die Liebe bes Rorpers, weil sie fich auf vergängliche Dinge bezieht, muß ebenfalls vergänglich fenn, gleich ben Blumen bes Frühlings. Auch die Flamme glüht nicht mehr, wenn ber Brennstoff verzehrt ift, fonbern erlischt mit ihm; eben so wenig erhalt sich eine folche Liebesfehn= fucht, wenn ihr Bunder verbraucht ift. Aber eine göttliche und reine Liebe, weil fie fich auf unvergängliche Dinge bezieht, ift eben barum bauerhaft, und je mehr fie jum Unschauen ber wahren Seligkeit gelangt, besto mehr fesselt fie an fich und verbinbet unter einander Die Liebhaber bes Emigen. Das ift bas Gefet ber himmlischen Liebe. Ich fühle wohl, wie mich meine Begeiste= rung über bie Zeit und über alle Schranten binausträgt, und weiß felbst nicht, wie ich auf biefe Worte gekommen bin, aber ich fann mich nicht enthalten, fie auszusprechen."

Wollen wir uns bas liebevolle Berbaltnif beiber Manner vergegenwärtigen, fo bient bagu besonders ihr Briefwechsel, aus welchem ich hier, ba manches Einzelne noch fünftig berührt werben muß, nur zwei Stellen mittheilen will, welche bie überfliegenbe Liebe bes Gregorius ju Bafilius icon bezeichnen: "Ich habe bich mir," schreibt er bem Freunde, 3) "jum Führer bes Lebens und jum Lehrer bes Glaubens, und was man sonst Schönes und Großes fagen mag, genommen, und behalte bich immer als folden; und wenn noch ein anderer beinen Ruhm verherrlicht, fo thut er es entweder mit mir oder nach mir; fo gang bin ich von beiner fanften Beisheit gefeffelt, fo gang bin ich aus reinem Bergen ber Deine. Und bas ift fein Wunber. Denn je länger ber Umgang, besto mehr Erfahrung; und je reichlicher bie Erfahrung, besto gultiger bas Beugniß (bas wir bem Freunde geben konnen). Wenn irgend etwas meinem Leben Werth gibt, so ift es bein Umgang, beine Freundschaft." Ginen andern, mehr scherzhaften Brief, worin besonders auch die froben Erinnerungen an Athen

Carmen de vita sua. B. 229. p. 4.
 Τὰ πάντα μὲν δὴ κοινὰ, καὶ ψυχὴ μία, Δυοῖν δέουσα σωμάτων διάστασιν.
 Ὁ δ΄ εἰς εν ἡμᾶς διαφερόνιως ἤγαγε, Τοῦῖ ἦν, θεός τε καὶ πόθος τῶν κρεισσόνων.

Mehnlich Cicero: Amicitiae vis est in eo, ut unus quasi animus fiat ex pluribus. De amicit. cap. XXV.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.

<sup>3)</sup> Epist. 26. al. 20. p. 788.

erneuert werben, schließt Gregor mit ben Worten: "Wer hat boch wohl irgend etwas auf ber Erbe je so bewundert, wie Gregorius dich? Ein Frühling ist unter den Jahreszeiten, eine Sonne unter den Gestirnen, ein Himmel, der alles umfängt; so gibt es auch für mich nur eine Stimme unter allen, und das ist die deinige; wenn ich in solchen Dingen ein Urtheil habe, und wenn mich die Liebe nicht blendet, was ich nicht glaube." Die Freundschaft zwischen Gregorius und Basilius war um so inniger, da sie, bei Uebereinstimmung in den höchsten religiösen und sittlichen Grundsägen, durch Verschiedenheit der geistigen Individualitäten belebt wurde. Basilius war seuriger und mehr zur Lebensthätigkeit geneigt, Gregorius ruhiger und beschaulicher; so konnte einer den andern bewahren, damit er in seiner Richtung nicht zu weit ginge, und beide konnten sich gewissermaßen ergänzen.

In Athen machte Gregorius auch eine höchst merkwürdige Bekanntschaft, die ihm in der Folge nicht so erfreulich wurde, mit bem Neffen bes Raifers Conftantius, bem Bringen Julian, ber bekanntlich nachmals felbst auf ben Thron gelangte und eine Turze aber außerorbentliche Rolle in ber Weltgeschichte spielte. Diefer Bring hielt fich bamals mit feines argwöhnischen Obeims Erlaubniß auf einige Beit um ber Studien willen in Athen auf. Schon bamals zeigte fich bei Julian eine befondere Borliebe gu bem in jener Gegend vorzüglich blühenden Beibenthum und feinen Mufterien; er fühlte fich eben fo febr hingezogen gu ben rhetorifden und philosophischen Bertheibigern bes Beibenthums, als biese wieber, wie alle Berehrer ber alten Religion, ihre Blide mit hoffnungsvoller Erwartung auf ben jungen und ausgezeichneten Kurftensohn richteten. 1) Es war also bem Gregorius, ber auch felbft bon fich gesteht, bag ihm ber Scharfblid eines feinen Menidenkenners feineswegs ju Theil geworben, nicht befonders fcmer, icon in jener Beit von Julian bas Schlimmfte ju ahnen. Er beruft fich auf bie, welche bamals mit ihm in Athen waren, baß er, noch nicht lange mit Julian bekannt, über ihn die Worte ausgesprochen habe: "Welches Uebel erzieht fich hier bas römische Reich!"2) - Das, was ihn fo ftrenge über biefen Jungling urtheilen ließ, macht er uns felbst bemerklich in einer, wohl etwas übertriebenen Schilberung von Julians Wefen und äußerer Erscheinung: "Rum Propheten machten mich, fagt er. 8) bas

<sup>1)</sup> Ueber bas Leben Julians in Athen giebt besonders Libanius bestimmtere Rachrichten. Έπιτάφ. επὶ Ἰουλιανῷ p. 532. Reisk,

<sup>2) ,,</sup> Οίον κακὸν ἡ 'Ρωμαίων τρέφεῖ."

<sup>3)</sup> Orat. V. 23 n. 24. p. 161 n. 162.

Unstete seines Betragens, bas Uebertriebene seiner Begeisterung; auch foien mir tein gutes Reichen ju febn, baf fein Raden nicht fest war, daß er feine Schultern oft gudend bewegte, bag fein Auge oft ichen umber irrte, und wie im Babnfinn berumrollte, baß feine Ruße nicht rubig und fest ftanden; eben so wenig gefiel mir feine Rafe, Die Stolg und Berachtung athmete, Die lacher= lichen, von bemfelben Stolze zeugenden, Berbrebungen feines Befichtes, fein unmäßiges, beftig aufschallendes Lachen, fein -Riden und Kopffdutteln ohne allen Grund, feine ftodenbe, burch Athmen unterbrochene Rebe, seine abspringenben und unfinnigen Fragen, und nicht beffere Antworten, die fich oft felbst wiberftritten, und ohne alle wiffenschaftliche Ordnung jum Borfchein famen." 1) Wenn wir bas, was bei biefer Schilderung eine febr lebhafte Abneigung in die Feber gab, abzieben, fo bleibt uns bas Bilb eines unruhigen, feurigen, innerlich unaufhörlich thätigen und bewegten, nach außen aber fich berftellenben, 2) im Gefühl feiner Rraft übermuthigen Menschen, beffen genialen Anlagen eine angemessene Bilbung fehlte, welche sie geordnet und zum rechten Riele gelenkt batte.

<sup>1)</sup> Es ift nicht unintereffant, hiermit ju vergleichen, was uns Julian felbft fiber feine außerliche Ericheinung fagt. Er hielt, besonbers als Raifer, augenscheinlich febr viel auf eine eigene Art von Reprafentation, und liebte bie ftrenge Raubeit eines Conifers mit ber Burbe eines alten Belben gu verbinben. Dit felbftgefälliger Bebaglichteit fpricht er (Misopogon pag. 338 segg.) von feinem ftruppigen Saare, von feiner gottigen Bruft, von feinem langen borftigen Barte, womit er bie Ratur noch ftrafe, baß sie seiner Gesicht nicht schöner gebildet. Ja er schent sich sogar nicht, seiner binten-bestedten hände, seiner langen Rägel, und selbst ber kleinen Bewohner, die wie das Bild in seinem Barte haußten, rühmliche Erwähnung zu ihun. Beit anflanbiger, als er fich felbft, beichreibt ibn Ammianus Marcellinus XXV, 4. Mediocris erat staturae, capillis, tanquam pexisset, mollibus, hirsuta barba in acutum desinente vestitus, venustate oculorum micantium flagrans, qui mentis ejus angustias indicabant, superciliis decoris, et naso rectissimo ore paullo majore, labro inferiore demisso, opima et incurva cervice, humeris vastis et latis, ab ipso capite usque unguium summitates liniamentorum recta compage, unde viribus valebat et cursu. An einer anbern Stelle bemerft Ammianus noch einige Eigenschaften, welche mit Gregors Beschreibung mehr übereinstimmen: Levioris ingenii .... linguae fusioris et admodum raro silentis.

<sup>2)</sup> Daß Julian die Berstellungskunst frühe geübt, und während er dem Heibeuthum schon ganz geneigt war, äußerlich noch den Christen gespielt habe, ist nicht etwa blos gehässiger Berdacht driftlicher Schriftseller (Gregor. orat. IV. 30. p. 90 n. 91.), sondern wird auch von heiden ausdrücklich zugegeben. Ammian. Marcellin. XXI. 2. Bergl. mit lid. XXII. cap. 5. Anch der Lobredner und Freund Libanins lengnet Julians Berstellung nicht, sondern sicht sie unt durch einen schlechten Bitz zu entschuldigen: Αίσωπος δ΄ ένταῦθα μῦθον αν ένοιγισεν, οὖχ δνον λεοντῆ χρύπτων, αλλ' ὄνου δορᾶ τὸν λέοντα χάχεῖνος ήδει μὲν, α εἰδέναι χρεῖτιον, ἐδόχει δὲ τὰ ἀ σ φ αλέστερ α. Ἐπιτάφ. ἐπὶ Ἰουλιαν. p. 528. Reisk.

Der Aufenthalt ber Freunde Bafilius und Gregorius in Athen scheint geraume Beit gebauert zu haben, wie man benn tiberhaupt damals die Studienzeit weit langer auszubehnen pflegte, als jest. Gregor fam als eben aufblühenber Jungling nach Athen und verließ es ungefähr breißig Jahre alt. 1) Ein fo langer Aufenthalt machte ben meiften Junglingen Athen febr theuer, und ben Abschied ungemein schwer. 2) Den beiben Freunden wurde die Trennung noch auf eine besondere Beise badurch erfcwert, baf Lebrer und Mitschuler fie burchaus in Athen fefthalten wollten. Gregorius mußte auch alles Wiberftrebens ungeachtet gurudbleiben, mabrend Bafilius, ber triftigere Grunbe gur fonellen Abreife hatte, in bas Baterland gurudlehrte. Es icheint ber Bunfch berer, bie Gregor jurudhielten, gewesen ju fenn, daß er felbst als Lehrer ber Beredsamteit in Athen auftreten follte; 3) allein diese Lebensart mochte bem Sinne Gregors nicht entsprechen, benn taum war Bafilius abgereift, fo feben wir auch Gregorius bem Freunde folgen. Er nahm ben Weg nach feinem Baterland über Conftantinopel, wo er ohne Berabrebung mit feinem Bruber Cafarius zusammentraf, ber bon Alexandrien aus, wo er in den letten Jahren studirt hatte, ebenfalls auf der Rudtehr ins Baterhaus begriffen war. 4) Cafarius hatte fich bem Studium ber Naturwiffenschaften und Arzneikunde gewibmet, und fcheint fich bamals ichon einen ausgezeichneten Ruf erworben gehabt zu haben; benn man machte ihm bie vortheilhaftesten Borfcbläge, wenn er in Conftantinopel bleiben wollte. Allein über alle lodenben Aussichten fiegte in Cafarius Berg bie bruberliche und findliche Liebe: er konnte fich nicht entschließen, seinen Bruder allein zu ben Aeltern heimkehren zu laffen. Dft hatte bie alte Mutter Ronna gewünscht, und Gott im Gebete barum angefleht, daß ihre beiben Sohne gemeinschaftlich bas alterliche Saus wieder betreten möchten. Diefer Bunfch murbe ibr jest

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. 33. 112 u. 239. p. 2 u. 4.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 242. p. 4 seqq. Orat. XLIII. 24. p. 789. Οὐδεν γάρ οὕτως οὐδενὶ λυπηρόν, ώς τοῖς ἐχεῖσε συννόμοις, Άθηνῶν και άλλήλων τέμνεσθαι.

<sup>3)</sup> Mehrere Lebensbeschreiber Gregors nehmen (auf bie Angabe bes Presbuter Gregorius hin, welcher lagt: Γρηγόριος δε απρίξ κατείχετο τοῖς Αθηναίων φοικηταῖς, μήτε την έξοδον αὐτῷ συγχωροῦσι, καὶ παιδεύειν αύτους έχλεπαρούσι, τόν τε σοφιστικόν θρόνον παρακαλούσι δέχεσθαί) geradezu an, die Mitschüler Gregors hätten ihn nur zwilch gehalten, damit er selbst den Sophisten-Lehrstuhl besteigen möchte. Allein Gregor selbst dricht sich darüber nicht mit hinlänglicher Bestimmtheit aus. Er sagt Carmen de vita s. B. 256.

Ως δή λόγων δώσοντες έχ ψήφου χράτος.

<sup>4)</sup> Orat. VII. 5. 6. 7. 8. p. 201-204.

erfüllt. Sie fehrten beibe wohlbehalten, tuchtig fürs Leben aus-

gerüftet in bie Arme ber Aeltern gurud.

In bem bisberigen Bilbungsagnge Gregors finden wir beinabe icon alle Reime zu bem gelegt, was fich nachher aus ibm Mit vorzüglichen Gaben verband er icon von Natur entwickelte. einen ernften Sinn; fromme und ftrenge Erziehung wendete ibn noch mehr von ber Außenwelt ab und ber inneren Welt zu: er fernte fich von ber Rindheit an als bem Dienste Gottes geweibt betrachten, und bie Wiffenschaft als Mittel ju biefem Amed an-Für bas Studium ber Berebfamteit begeifterten ibn alle Lebranftalten, die er besuchte. Der Aufenthalt in Alexandrien flöfte ibm Neigung jum Platonismus, Borliebe für Drigenes und origenianische Theologie und Eregese, Berehrung gegen Athanafine und feine bogmatischen Grundfate ein. In Athen murbe er noch vertrauter mit griechischer Literatur und Philosophie, und gewandter in ber gangbaren Dialectit und Rhetorit; feine Abnei= aung gegen bas fchimmernbe Beibenthum wurde ftarfer, feine Liebe ju bem einfachen innerlichen Chriftenthum fester. wurde bier icon jene innige Freundschaft mit Bafilius geschloffen und ber Grund jum Biberwillen gegen Julian gelegt: amei Dinge, bie auf fein ganges Leben einen außerorbentlichen Ginfluß hatten.

#### Bweiter Abschnitt.

Gregorius Leben in Cappadocien, theils in der Einfamkeit, theils in öffentlichen Kirchengeschäften. Ungefahr vom Jahre 360—379, alfo von seinem 30ten bis zu seinem 49ten Lebensjahre.

Chronologischer Ueberblid. Der Anfang biefes Abschnittes fallt noch in bie Regierungszeit bes Conftantius, welcher jeboch balb bom Schauplat abtrat. Eben in ber Zeit, ba Gregor aus Athen in bie Beimath gurudgefehrt mar, murbe Julian (3. 360) von ben gallifchen Legionen in Paris jum Auguftus ausgerufen. 3m November bes 3. 361 ftarb Conftantius und Julian bestieg ben taiferlichen Thron. Bermuthlich um biefelbe Beit, auf Beihnachten 361 marb Gregor bon feinem Bater jum Bresbyter geweiht. Ale Julian icon im 3. 363 feinen fruhen Tob im Berferkriege gefunden hatte, wurde die Reihe driftlicher Kaiser nicht wieder unterbrochen. Jovian, auf die Seite ber Athanasianer hinneigend, babei aber. alle Bartheien bulbend, regierte nur 7 Monate. 3hm folgte (364) Balentinian, ber feinen Bruber Balens jum Mitregenten annahm. Balentinian im Abendlande, tolerant ober inbifferent, vergonnte ben Anbangern ber Somoufie ben Sieg. Balens im Morgenlande begunftigte bie Arianer, und verfolgte bie Gegenparthei. Das nicanische Bekenntnig hatte inbeft fraftige Bertbeibiger, im Abenblanbe Damafus (feit 366 Bifchof von Rom), Ambrofius (feit 374 Bifchof von Mailand), im Morgenlande noch eine Reit lang Athanafius († 373) und fobann feinen Nachfolger auf bem alexandrinischen Stuble, Betrus; außerbem hauptsächlich Bafilius, seit 370 Bifchof bon Caefarea in Cappabocien, beffen Bruber Gregorius von Myffa, und unfern Gregorius von Naziang. Balentinian + im 3. 375, Balens 378. Dem erfteren folgten feine Sohne, Gratian und Balentinian II, welche, nach bem Tobe bes Balens, ben Theobofius im 3. 379 jum Mitregenten annabmen.

## 1. Verschiebene Geistesrichtung bes Gregorius und seines Brubers Caesarius.

Schon von Natur waren beibe Brüber mit sehr verschiebenen geistigen Anlagen begabt, aber jest ging durch freie Selbstbestimmung ihre Lebensrichtung noch weiter auseinander. Wohl waren beibe gleichmäßig mit vorzüglichen Talenten ausgestattet, lebendigen, leichtfassenden Geistes, durch Erziehung von frühester Jugend an zu unermübeter Thätigkeit in den Wissenschaften

gewöhnt; aber Gregorius neigte von ber Kindheit an mehr jum Ernft, jur Entsagung, jur Abgezogenheit bon weltlichen Dingen; Caefarius entwidelte fich mehr jum Weltmann, ohne jeboch bie frommen Grunbfate, bie er im alterlichen Saufe empfangen hatte. ju verleugnen; jener wendete fich mit feinem Denten und Streben ber unfichtbaren Welt zu und wurde Theologe, biefer ber ficht= baren und wurde Naturforscher und Argt. Beiden Brubern war burch Erziehung Frommigkeit als bie Grundlage ihres gangen Befens eingepflangt; aber biefe Grundgefinnung wirfte außerte fich bei beiben febr bericieben; bem Caefarius war fie eine bald beller, bald auch getrübter brennende Leuchte auf ben vielfach verschlungenen Pfaben eines, theils vom Glud begunftigten, theils auch burch Ungludsfälle erschütterten, Lebens; bem Gregorius wurde fie ein berzehrenbes Feuer, bas fein ganges Wesen burchglübte, und frühe schon, wenn auch nicht alles. boch bas meifte in ihm vertilgte, was uns an den Freuden und Genüffen ber Welt mit Luft Antheil nehmen lagt. Caefarius war jum thätigen Lebon geneigt und übernahm verschiebene Memter, Gregorius hatte eine unüberwindliche, nur ju febr borberrichenbe Reigung jum einsam beschaulichen Leben, er konnte fich nur mit Mube felbst gur firchlichen Birtfamteit entschließen, fein Blid eilte über Alles hinmeg jur ruhigen Betrachtung göttlicher Dinge.

Caefarius hatte nur eine furge Beit ben Aeltern und bem Baterlande gewibmet, als ibn jene glanzenben Berfprechungen und Ausfichten wieder nach Conftantinovel lodten. Go begreiflich bieß bon einem jungen Manne ift, ber mit Biffenschaft und feinerer Weltbilbung ausgeruftet nicht in einem abgelegenen Stäbtden ber Proving begraben fenn, fondern gern in eine größere Laufbahn eintreten wollte, so wurde boch bieser Schritt bon ben Seinigen, namentlich von feinem Bruder, nicht vollkommen gebilligt; er fürchtete, bie Tugend und Frommigkeit bes Caefarius möchte auf bem ichlüpfrigen Boben bes hoflebens wanken. Der Glanz verblenbete ben jungen Gregorius nicht, benn er hielt es für größer: "bei Gott ber lette, als bei einem irdischen Könige ber erfte zu febn;" auch fah er wohl ein, baß bie Sandlungsweise feines Brubers, obwohl berselbe als haupt= grund für seinen fünftigen Aufenthalt am Sofe die icone Abficht angab, bon bortaus für fein Baterland befto nüplicher ju wirten, bon Chrgeiz nicht frei fen. 1) Inbeg ift boch Gregorius auch

Orat. VII. 9. p. 203 u. 204. — Μετὰ τοῦτο δόξης ἐπιθυμία, καὶ τοῦ προστατεύειν τῆς πόλεως, ὡς ἔμέ γε συνέπειθεν, τοῖς βασιλείοις δίδωσιν, οὐ πάνυ μὲν ἡμῖν φίλα ποιοῦντα, καὶ κατὰ γνώμην. κ. τ. λ.

wieber milb genug, feinen Bruber wegen biefes Schrittes nicht ftrenge zu tabeln. Raum war Caefarius in Constantinopel angekommen und batte eine kleine Brobe seiner medicinischen Renntniffe abgelegt, fo wurde er vom Raifer Constantius, in beffen mistrauisch bedächtigem Character es sonft nicht lag, einen noch Unbefannten ichnell zu hoben Burben zu beforbern, unter feine Leibarzte aufgenommen, und mit ausgezeichneter Achtung behanbelt. 1) Seine gefälligen Sitten machten ihn zum Liebling bes Raifers und ber mächtigften Männer am hofe. Aber alles Glud fonnte bie tiefen Ginbrude einer ernften Erziehung in feinem Gemuthe nicht vertilgen. Auch bier am hofe mar es ber Stolz bes Caefarius, ben Namen eines Christen nicht nur zu führen, sondern auch durch die That ju verdienen; und, was befonders erfreulich ift, Gregorius rubmt an feinem Bruber am meiften bie Eigenschaft, bie ben Grundzug im Befen ihres Baters bilbete, bie aber unter folden Berhältniffen fo felten rein bewahrt ju werben pflegt, bobe und ungeheuchelte Ginfalt. 2)

Gregorius, während sein Bruder jett erst in die Welt einstrat, fühlte schon Reigung sich aus derselben zurückzuziehen. Sein Wissensdurft war nun zum Theil gestillt und es erwachte in ihm eine höhere Sehnsucht. Seine Liebe zur stillen Contemplation entwickelte sich mit voller Kraft, und wenn man nicht leugnen kann, daß Gregor seinem Hange zu beschaulicher Einsamkeit zu viel nachgab, so muß man auch auf der anderen Seite nicht übersehen, daß es contemplative Naturen gibt, Menschen, die stess, sie mögen wollen oder nicht, vermöge eines geistigen Naturtriebes zur abgeschiedenen Betrachtung des Uebersinnlichen hingezogen werden, während andere eine eben so gewaltige innere Kraft ins Leben hineinsührt und zum Handeln antreibt. Jene contemplative Richtung, die ja immer auch nur die besondere

<sup>1)</sup> Orat. VII. 10. p. 204. Τάιτειαι μὲν γὰο την ποώτην ἐν λατοοῖς τάξιν, — κῷν τοῖς φιλοις τοῦ βασιλέως εὐθύς ἀριθμούμενος, τὰς μεγίστας καρποῦται τιμάς. Dies war keine geringe Auszeichnung bei Conftantius, benn biefer Kaifer war in ber Bahl ber Menschen sür seine näbere Umgebung böchst mißtrauisch und bebenstich. Ammianus Marcellin. XXI, 16. (Constantius) examinator meritorum nonnumquam subscruposus, palatinas dignitates velut ex quodam tribuens perpendiculo, et sub eo nemo celsum aliquid in regis repentinus adhibitus est vel incognitus. Das nemo Ammians könnte uns saft an bem Berichte Gregors zweiseln machen, allein es ist wohl nicht so ganz strenge zu nehmen, daß nicht eine oder die andere Ausnahme zugegeben werden könnte. Zudem ist die Stellung, welche Caesarius ansänglich einnahm, vielleicht nicht einmal unter die Kemter und Bürden zu zählen, die Ammianus zunächst im Sinne bat.

Orat. VII. 10. p. 204 n. 205. — ώς μηθέν είναι καὶ τὴν Κράτητος ἀπλότητα πρὸς τὴν ἐκείνου θεωρουμένην.

Anlage weniger Menschen ist, muß man für sich gelten lassen, sobald sie sich nur nicht als höhere Frömmigkeit geltend machen und ihre Art und Beise zum allgemeinen Geset für viele erheben will. In diesem Sinn sinden wir auch die Neigung zur Einsamfeit, welche Gregor oft unwiderstehlich beherrschte, nicht so verzwerslich, als sie Manchem erscheinen möchte.

### 2. Gregorius entwirft sich seinen Lebensplan.

Nach seiner Zuhausekunft sollte Gregorius auch in die Kreise bes bürgerlichen Lebens gezogen werden. Man verlangte von dem tüchtig ausgebildeten jungen Manne, daß er Proben seiner Studen in der Beredsamkeit ablege, daß er als Lehrer dieser Kunst aufträte, oder wohl gar die Lausbahn eines öffentlichen Sachwalters einschlage. 1) Gregorius gab zwar insofern nach, als er einigemal vor Zuhörern sprach, 2) aber zum Lebensgeschäft eines Sophisten oder gerichtlichen Redners konnte er sich seinem Sinn gemäß nicht entschließen. Ihm winkte ein anderes Ziel, zu dessen Erstrebung er sich jest aufs neue feierlich durch das Tausgelübbe verband.

Der alte Biograph des Gregorius 3) versest in diesen Zeitpunct die Taufe desselben, und wir haben, obgleich uns sonst bestimmtere Nachrichten sehlen, keinen hinreichenden Grund, an dieser Angabe zu zweiseln. Es ist vielmehr wahrscheinlich, daß Gregorius eben durch diese heilige Handlung, die ihm so wichtig

<sup>1)</sup> Sofrates hist. eccl. IV, 26. Wenn wir auch Sofrates etwas zweidentiges Zeugniß nicht hätten, so ware es für sich wahrscheinlich, benn es war dies die gewöhnliche Laufbahn junger Männer, die sich für die Berebsamkeit ausgebilbet hatten.

Orat. XLIII. 25. p. 790. Carm. de vit. sua. B. 265. p. 5.
 <sup>3</sup>Ηλθον. λόγους ἔδειξα, τὴν τινῶν νόσον
 <sup>3</sup>Επλησ ἀπαιτούντων με τοῦθ ὡς τι χρέος.

<sup>3)</sup> Gregorius Presbyter, unmittelbar nachdem er die Juhanse funst unseres Gregorius berichtet, sügt hinzu: και πρώτον μέν το θείον λαιβάνει βάπτισμα δ και πρώην τη δυνάμει πεφωτισμένος. In den Schristen Gregors selbst finde ich feine ganz deutliche Spuren, daß seine Taufe gerade in diesen Zeithunct zu verlegen set, und man tönnte sich sognemundern, daß er, ein mal der Gesahr des Seesturmes entronnen, sich nicht sogleich tausen ließ, und sich wieder (ungesihr 10 Jahre hindurch) der Möglicht außsetze, ungetaust zu sterben. Allein es scheint, daß er die Tause bis zu dem Zeithuncte verschieden wollte, da er sich eine Lebensart — nach seinem Bunsche eine einsam-beschausiche — gewählt haben würde, in welcher er, dem Triebe seines Gemilthes gemäß, ganz ausschließlich dem Dienste Gottes würde leben können.

war, besonders veranlaßt wurde, seinem Leben von nun an eine noch ernstere und strengere Richtung zu geben, wie wir es auch bei mehreren andern Kirchenlehrern sinden, daß sie mit der Tause einen neuen Abschnitt ihres Lebens begannen, und von da an das Ziel ihres Strebens bestimmter ins Auge faßten und sester verfolgten. Außerdem daß er bei seiner Tause das Gelübde ablegte, niemals zu schwören, daste er wiederholt den heiligen Entschluß, alle Kunst und Wissenschaft, die er besäße, alle Kraft Leibes und der Seele einzig und allein Gott und der Verdreitung des Reiches Christi zu weihen. Seine Verebsamseit sollte nur

Carmen de vit. s. S. 1102. p. 18.
 — — καὶ γάρ εἰμ' ἀ ἀνώμοτος,
 Ἐξ οὖ λέλουμαι πνεύματος χαρίσματι.

Gregorius Presbyter unterläft auch nicht biefen Umftanb gu bemerten. 3mar tourmen in Gregors Schriften einige fehr feierliche, eibliche Betheurungen vor (3. B. Orat. XXVI. 1. p. 471.); allein es icheint, bag biefe mehr als Ausbrude bes höchften rednerischen Schwunges, benn als eigentliche Schwüre betrachtet werben muffen. Gregor fpricht gang flar ben Grundsatz aus, baß er ben Eib als etwas ben Chriften liberhaupt ber-botenes ansehe. Orat. IV. 123. p. 146. Er hatte es also mit ben ans-gezeichnetsten Kirchenlehrern ber früheren Jahrhunberte und feiner Zeit gemein, den Eid als den Christen nicht geziemend, zu verwerfen. S. Stäublins Geschichte ber Borftellungen und Lehren bom Gibe. Götting. 1824. p. 72. ff. Ueber bie Grunde biefer Ueberzeugung erflärt er fich zwar nicht naber, aber ohne Zweifel glaubte er, bag Chriftus ben Gib gang verboten habe, unb baß ber Chrift fo burchaus mabrhaftig fenn folle, bag es bei ihm feines Eibes beburfe. Bielleicht wirtte bei Gregor auch bie Rudficht mit, bie wir von seinem Freunde Basilius ausgesprocen finden: bag wer gar nicht schwöre, auch nicht in Gesahr tomme, salfch ju schwören. Benigstens scheint barauf bie Stelle Orat. IV. 123. p. 146. hinzubeuten: ἐπίορχον δὲ (χωρησαι ή) όμόσαι οθτω δεινόν καὶ ὑπέρογκον, ώστε καὶ τὸν ὅρκον μόνοις ἡμῖν τυγχάνειν απώμοτον. Merkwürdige Aeugerungen über ben Eid finden fich in Gregors 219tem Briefe an Theoborus p. 908. mo er auseinanber fett, bag eine fdriftliche Berpflichtung, wenn gleich ohne Berwünschungen, so verbindlich seb, als ein munblicher Eib, und zugleich seinen Begriff vom Eid aufstellt: παίζουσιν οί πολλοί ξαυτούς κατά τον ξμόν λόγον. τούς μέν κατά των άρων προκειμένους, δρχους νομίζοντες, τους έγγράφους δε δίχα άναθεμάτων (jo muß wohl flatt bes finnlojen δίχα των Θερμάτων gelejen werben) άφοσίωσιν, άλλ ούχ δρχον υπολαμβάνοντες. παν γάρ τὸ μέν των χρεων χειρόγραφον δεσμείν πλέον της άπλης όμολογίας τον δε έγγεγραμμένον δρχον, άλλο τι ἢ ΰρχον ὑποληψόμεθα; και συντόμως είπειν, δρχος ήμιν έστιν ή του έπερωτήσαντος και πεισθέντος πληφοφορία. Gregor will, wie ich glaube, sagen: eine schristliche Berpstlichtung ist bindender als eine einsache mundliche Busage, und tommt bem Eib naber ober gleich, wenn auch bamit feine agal zal αναθεματα verbunden find; fle foll alfo ebenfo beilig gehalten werden, wie ein mindlicher Eld; benn ber Sid ilberhaupt ift ja nichts anders, als bas, was bem Fragenben und Glaubenden volle Gewißheit und feste Uebergengung gemahrt. - In biefer Beziehung tonnte benn auch Gregor fagen, bag bie Chriften nicht foworen follen, weil ihre (als volltommen mahrheitsliebenber, glaubwürdiger Menfchen) einfache Berficherung icon ben bochften Grab von Gewifibeit für jeben haben milffe.

zuerkennen burfte; benn jeber achtete ben Ruhm bes Freundes für seinen eigenen. Wir schienen in ber That nur eine Seele au febn, bie awei Rorper belebte." 1) Eben fo fpricht Gregorius vortrefflich aus, wie ihre Freundschaft, aus Liebe jum Ewigen entsprungen, ungerftörbar febn mußte: 2) "Die Liebe bes Rörpers, weil fie fich auf vergängliche Dinge bezieht, muß ebenfalls vergänglich febn, gleich ben Blumen bes Frühlings. Auch die Flamme glüht nicht mehr, wenn ber Brennftoff verzehrt ift, fonbern erlischt mit ihm; eben so wenig erhält sich eine folche Liebessehn= fucht, wenn ihr Bunder verbraucht ift. Aber eine göttliche und reine Liebe, weil sie sich auf unvergängliche Dinge bezieht, ift eben barum bauerhaft, und je mehr fie jum Unschauen ber mahren Seligkeit gelangt, befto mehr feffelt fie an fich und verbindet unter einander bie Liebhaber bes Emigen. Das ift bas Gefet ber himmlischen Liebe. Ich fühle mohl, wie mich meine Begeifterung über bie Beit und über alle Schranfen binausträgt, und weiß felbst nicht, wie ich auf biefe Worte gekommen bin, aber ich fann mich nicht enthalten, fie auszusprechen."

Wollen wir uns bas liebevolle Berhältniß beiber Manner vergegenwärtigen, fo bient bagu befonbers ihr Briefmechfel, aus welchem ich hier, ba manches Einzelne noch fünftig berührt werben muß, nur zwei Stellen mittheilen will, welche bie überfließenbe Liebe bes Gregorius zu Bafilius fcon bezeichnen: "Ich habe bich mir," fcreibt er bem Freunde, 3) "jum Führer bes Lebens und jum Lehrer bes Glaubens, und was man fonft Schones und Großes fagen mag, genommen, und behalte bich immer als folden; und wenn noch ein anderer beinen Ruhm verherrlicht, fo thut er es entweder mit mir ober nach mir; fo gang bin ich von beiner fanften Beisheit gefeffelt, fo gang bin ich aus reinem Bergen ber Deine. Und bas ift fein Wunber. Denn je langer ber Umgang, besto mehr Erfahrung; und je reichlicher bie Erfahrung, besto gultiger bas Beugniß (bas wir bem Freunde geben konnen). Wenn irgend etwas meinem Leben Werth gibt, so ist es bein Umgang, beine Freundschaft." Einen andern, mehr scherzhaften Brief, worin besonders auch die froben Erinnerungen an Athen

"Ο δ' εξε ξεν ήμας διαφερόντως ἤγαγε, Τοῦτ ἦν, θεός τε καὶ πόθος τῶν κρεισσόνων. Achnlich Cicero: Amicitiae vis est in eo, ut unus quasi animus fiat ex pluribus. De amicit. cap. XXV.

Carmen de vita sua. B. 229. p. 4.
 Τὰ πάντα μὲν δὴ χοινὰ, καὶ ψυχὴ μία, Δυοῖν δέουσα σωμάτων διάστασιν.
 Ὁ δ' εἰς ἕν ἡμᾶς διαφερόνιως ἤγαγε,
 Τοῦὶ ἦν. θεός τε καὶ πόθος τῶν κοεισσόνων

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 19. p. 785.

<sup>3)</sup> Epist. 26. al. 20. p. 788.

erneuert werben, schließt Gregor mit ben Worten: "Wer hat boch wohl irgend etwas auf der Erde je so bewundert, wie Gregorius dich? Ein Frühling ist unter den Jahreszeiten, eine Sonne unter den Gestirnen, ein himmel, der alles umfängt; so gibt es auch für mich nur eine Stimme unter allen, und das ist die deinige; wenn ich in solchen Dingen ein Urtheil habe, und wenn mich die Liebe nicht blendet, was ich nicht glaube." Die Freundschaft zwischen Gregorius und Basilius war um so inniger, da sie, dei Uebereinstimmung in den höchsten religiösen und sittlichen Grundsägen, durch Verschiedenheit der geistigen Individualitäten belebt wurde. Basilius war seuriger und mehr zur Lebensthätigkeit geneigt, Gregorius ruhiger und beschaulicher; so konnte einer den andern bewahren, damit er in seiner Richtung nicht zu weit ginge, und beide konnten sich gewissermaßen ergänzen.

In Athen machte Gregorius auch eine höchst merkwürdige Bekanntschaft, die ihm in ber Folge nicht fo erfreulich wurde, mit bem Reffen bes Raifers Conftantius, bem Bringen Julian, ber bekanntlich nachmals felbst auf ben Thron gelangte und eine furze aber außerorbentliche Rolle in ber Weltgeschichte fpielte. Dieser Bring hielt fich bamals mit feines argwöhnischen Obeims Erlaubniß auf einige Reit um ber Studien willen in Athen auf. Schon bamals zeigte fich bei Julian eine besonbere Borliebe gu bem in jener Gegend vorzüglich blübenben Beibenthum und feinen Mufterien; er fühlte fich eben fo febr hingezogen zu ben rhetorifchen und philosophischen Bertheibigern bes Beibenthums, als biese wieber, wie alle Berehrer ber alten Religion, ihre Blide mit hoffnungsvoller Erwartung auf ben jungen und ausgezeichneten Fürstensohn richteten. 1) Es war also bem Gregorius, ber auch felbft von fich gefteht, bag ihm ber Scharfblid eines feinen Menschenkenners feineswegs ju Theil geworben, nicht besonbers fcwer, icon in jener Beit von Julian bas Schlimmfte ju ahnen. Er beruft sich auf bie, welche bamals mit ibm in Athen waren. bag er, noch nicht lange mit Julian befannt, über ihn bie Worte ausgesprochen habe: "Welches Uebel erzieht fich hier bas romifche Reich!"2) - Das, mas ihn fo ftrenge über biefen Jungling urtbeilen ließ, macht er uns felbft bemerklich in einer, wohl etwas übertriebenen Schilberung von Julians Wefen und auferer Erscheinung: "Rum Bropheten machten mich, fagt er, 8) bas

<sup>1)</sup> Ueber bas Leben Julians in Athen giebt besoibers Libanius beflimmtere Rachrichten. 'Επιτάφ. έπλ 'Ιουλιανφ p. 532. Reisk.

<sup>2) ,,</sup> Οἶον κακὸν ἡ 'Ρωμαίων τρέφεῖ."

<sup>3)</sup> Orat. V. 23 u. 24. p. 161 u. 162.

Unftete feines Betragens, bas Uebertriebene feiner Begeifterung; auch ichien mir tein gutes Beiden ju febn, bag fein Raden nicht feft war, bag er feine Schultern oft judend bewegte, bag fein Auge oft scheu umber irrte, und wie im Wahnfinn berumrollte, baß seine Füße nicht ruhig und fest standen; eben so wenig gefiel mir feine Rafe, Die Stolg und Berachtung athmete, Die lacher= lichen, von bemfelben Stolze zeugenben, Berbrehungen feines Gesichtes, fein unmäßiges, beftig aufschallendes Lachen, fein Riden und Ropffdutteln ohne allen Grund, feine ftodenbe, burch Albmen unterbrochene Rebe, seine abspringenben und unfinnigen Fragen, und nicht beffere Antworten, Die fich oft felbft wiber= ftritten, und ohne alle wiffenschaftliche Ordnung jum Borichein famen." 1) Benn wir bas, mas bei biefer Schilderung eine febr lebhafte Abneigung in die Feber gab, abziehen, fo bleibt uns bas Bilb eines unruhigen, feurigen, innerlich unaufhörlich thätigen und bewegten, nach außen aber fich verftellenben, 2) im Gefühl feiner Rraft übermutbigen Menfchen, beffen genialen Unlagen eine angemeffene Bilbung fehlte, welche fie geordnet und gum rechten Riele gelenkt batte.

<sup>1)</sup> Es ift nicht unintereffant, hiermit ju vergleichen, mas uns Julian jelbft über feine außerliche Ericheinung fagt. Er hielt, befonbers als Raifer, augenscheinlich febr viel auf eine eigene Art von Reprafentation, und liebte bie ftrenge Raubeit eines Chniters mit ber Burbe eines alten helben gu verbinben. Mit felbftgefälliger Behaglichfeit fpricht er (Misopogon pag. 338 segg.) von feinem ftruppigen Saare, von feiner gottigen Bruft, von seinem langen borfligen Barte, womit er die Ratur noch ftrase, daß fie sein Gesicht nicht schwer gebilbet. Ja er scheut fich sogar nicht, seiner binten-besteckten Sände, seiner langen Nägel, und selbst ber kleinen Bewohner, bie wie das Wild in seinem Barte haußten, rühmliche Erwähnung zu thun. Beit anflanbiger, ale er fich felbft, beschreibt ibn Ammianus Marcellinus XXV. 4. Mediocris erat staturae, capillis, tanquam pexisset, mollibus, hirsuta barba in acutum desinente vestitus, venustate oculorum micantium flagrans, qui mentis ejus angustias indicabant, superciliis decoris, et naso rectissimo ore paullo majore, labro inferiore demisso, opima et incurva cervice, humeris vastis et latis, ab ipso capite usque unguium summitates liniamentorum recta compage, unde viribus valebat et cursu. An einer anbern Stelle bemertt Ammianus noch einige Eigenschaften, welche mit Gregors Beschreibung mehr übereinflimmen: Levioris ingenii .... linguae fusioris et admodum raro silontis.

<sup>2)</sup> Daß Julian die Berstellungskunst frühe geilbt, und mährend er dem Seidenthum schon ganz geneigt war, äußerlich noch den Christen gespielt habe, ist nicht etwa blos gehässiger Berdacht driftlicher Schriftsteller (Gregor. orat. IV. 30. p. 90 u. 91.), sondern wird auch von Heiden ausdrücklich jugezeben. Ammian. Marcellin. XXI. 2. Bergl. mit lid. XXII. cap. 5. And der Lobredner und Freund Lidanius leugnet Julians Berstellun nicht, soudern such sie nur dienen schlechten Witz zu entschulden: Aκοωπος δε δεντά μόθον αν δεοντή πρώπτων, άλλ δνου υξά τον λέοντα κάκεινος ήδει μέν, α είδεναι κρείττον, έδόκει δε τά φαλέστερα. Επιτάφ. έπὶ Ιουλίαν. p. 528. Reisk.

Der Aufenthalt ber Freunde Bafilius und Gregorius in Athen scheint geraume Beit gebauert zu haben, wie man benn überhaupt damals bie Stubienzeit weit langer auszudebnen pflegte. als jest. Gregor tam als eben aufblühender Jungling nach Athen und verließ es ungefähr breißig Sabre alt. 1) Ein fo langer Aufenthalt machte ben meiften Junglingen Athen febr theuer, und ben Abschied ungemein schwer. 2) Den beiben Freunden wurde die Trennung noch auf eine besondere Weise badurch erfdwert, daß Lehrer und Mitschüler fie burchaus in Athen festbalten wollten. Gregorius mußte auch alles Widerstrebens ungeachtet gurudbleiben, mabrend Bafilius, ber triftigere Grunde gur fonellen Abreife batte, in bas Baterland gurudtebrte. Es icheint ber Bunfch berer, bie Gregor gurudhielten, gewesen gu febn, bag er felbft als Lehrer ber Berebsamteit in Athen auftreten follte: 3) allein biefe Lebensart mochte bem Sinne Gregors nicht entsprechen, benn taum war Bafilius abgereift, so feben wir auch Gregorius bem Freunde folgen. Er nahm ben Weg nach feinem Baterland über Conftantinopel, wo er ohne Berabrebung mit feinem Bruber Cafarius zusammentraf, ber von Alexandrien aus, two er in ben letten Jahren ftubirt hatte, ebenfalls auf ber Rudkehr ins Baterhaus begriffen war. 4) Cafarius hatte fich bem Studium ber Naturwiffenschaften und Arzneifunde gewihmet, und scheint sich bamals schon einen ausgezeichneten Ruf erworben gehabt ju haben; benn man machte ibm bie bortheilhafteften Borfcbläge, wenn er in Conftantinopel bleiben wollte. Allein über alle lodenben Aussichten fiegte in Cafarius Berg bie brüberliche und findliche Liebe; er konnte fich nicht entschließen, seinen Bruber allein ju ben Aeltern beimkehren zu laffen. Oft hatte Die alte Mutter Nonna gewünscht, und Gott im Gebete barum angefleht, bag ihre beiben Sohne gemeinschaftlich bas alterliche Baus wieder betreten möchten. Diefer Bunfc murbe ihr jest

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 112 u. 239. p. 2 u. 4.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 242. p. 4 seqq. Orat. XLIII. 24. p. 789. Οὐδεν γὰρ οῦτως οὐδενὶ λυπηρόν, ώς τοῖς ἐκεῖσε συννόμοις, Άθηνῶν και άλλήλων τέμνεσθαι.

<sup>3)</sup> Mehrere Lebensbeschreiber Gregors nehmen (auf bie Angabe bes Presbuter Gregorius hin, welcher fagt: Γρηγόριος δε απολέ κατείχετο τοις Αθηναίων φοιτηταίς, μήτε την έξοδον αυτώ συγχωρουσι, και παιδεύειν αθτούς έχλεπαρούσι, τόν τε σοφιστικόν θρόνον παρακαλούσι Θέχεσθαί) geradezu an, die Mitschiller Gregors hätten ihn nur zurück-gehalten, damit er selbst den Sophisten-Lehrstuhl besteigen möchte. Allein Gregor selbst drückt sich darüber nicht mit hinlänglicher Bestimmtheit aus. Er fagt Carmen de vita s. B. 256. ΄Ως δή λόγων δώσοντες ξα ψήφου αράτος.

<sup>4)</sup> Orat, VII. 5. 6. 7. 8. p. 201-204.

erfüllt. Sie kehrten beibe wohlbehalten, tuchtig fürs Leben aus-

gerüftet in bie Urme ber Meltern gurud.

In bem bisberigen Bilbungegange Gregore finben wir beinabe icon alle Reime ju bem gelegt, was fich nachber aus ihm entwidelte. Mit vorzüglichen Gaben verband er ichon von Natur einen ernften Ginn; fromme und ftrenge Erziehung wendete ibn noch mehr von ber Augenwelt ab und ber inneren Belt gu; er fernte fich von ber Rindheit an als bem Dienste Gottes geweibt betrachten, und bie Wiffenschaft als Mittel ju biefem 3med an-Für bas Studium ber Beredfamfeit begeifterten ibn alle Lebranftalten, Die er besuchte. Der Aufenthalt in Alexandrien flößte ihm Neigung jum Platonismus, Borliebe für Drigenes und origenianische Theologie und Eregese, Berehrung gegen Athanafius und feine bogmatischen Grundfate ein. In Athen wurde er noch vertrauter mit griechischer Literatur und Philosophie, und gewandter in ber gangbaren Dialectif und Rhetorif; feine Abneigung gegen bas ichimmernbe Beibenthum wurde ftarter, feine Liebe gu bem einfachen innerlichen Chriftenthum fefter. wurde hier icon jene innige Freundschaft mit Bafilius geschloffen und ber Grund jum Widerwillen gegen Julian gelegt; zwei Dinge, bie auf fein ganges Leben einen außerorbentlichen Gin= fluß hatten.

### Bweiter Abschnitt.

Gregorius Leben in Cappadocien, theils in ber Einsamkeit, theils in bffentlichen Kirchengeschäften. Ungefahr vom Jahre 860-379, also von feinem 30ten bis ju feinem 49ten Lebensjahre.

Chronologifder Ueberblid. Der Anfang biefes Abidnittes faut noch in bie Regierungszeit bes Conftantius, welcher jeboch balb vom Schauplat abtrat. Eben in ber Zeit, ba Gregor aus Athen in bie Beimath zurudgefehrt mar, murbe Julian (3. 360) bon ben gallischen Legionen in Baris jum Auguftus ausgerufen. 3m Rovember bes 3. 361 ftarb Conftantius und Julian bestieg ben taiferlichen Thron. Bermuthlich um biefelbe Beit, auf Beibnachten 361 warb Gregor von feinem Bater jum Bresboter geweiht. Als Julian icon im 3. 363 feinen fruben Tob im Berferfriege gefunden batte, murbe bie Reibe driftlicher Raifer nicht wieber unterbrochen. Jovian, auf bie Seite ber Athanastaner hinneigend, babei aber. alle Partheien bulbenb, regierte nur 7 Monate. 3hm folgte (364) Balentinian, ber feinen Bruber Balens jum Mitregenten annahm. Balentinian im Abenblande, tolerant ober inbifferent, vergonnte ben Anbangern ber Somoufie ben Sieg. Balens im Morgenlande begunfligte bie Arianer, und verfolgte bie Begenparthei. Das nicanische Befenntnig hatte inbeg fraftige Bertheibiger, im Abenblande Damafus (feit 366 Bifchof von Rom), Ambrofius (feit 374 Bifchof von Mailand), im Morgenlande noch eine Beit lang Athanafius († 373) und fobann feinen Nachfolger auf bem alexanbrinifchen Stuble, Betrus; außerbem hauptfachlich Bafilius, feit 370 Bijchof bon Caefarea in Cappabocien, beffen Bruber Gregorius von Myffa, unb unfern Gregorius von Naziang. Balentinian + im 3. 375, Balens 378. Dem erfteren folgten feine Gobne, Gratian und Balentinian II, welche, nach bem Tobe bes Balens, ben Theobofius im 3. 379 jum Mitregenten annabmen.

### 1. Verschiebene Geistesrichtung bes Gregorius und seines Brubers Caesarius.

Schon von Natur waren beibe Brüber mit sehr verschiebenen geistigen Anlagen begabt, aber jest ging durch freie Selbstbestimmung ihre Lebensrichtung noch weiter auseinander. Wohl waren beibe gleichmäßig mit vorzüglichen Talenten ausgestattet, lebendigen, leichtfassenden Geistes, durch Erziehung von frühester Jugend an zu unermüdeter Thätigkeit in den Wissenschaften

gewöhnt; aber Gregorius neigte von ber Rindheit an mehr jum Ernst, zur Entsagung, jur Abgezogenheit von weltlichen Dingen: Caefarius entwidelte fich mehr jum Weltmann, ohne jeboch bie frommen Grundfate, Die er im alterlichen Saufe empfangen hatte, au verleugnen; jener wendete fich mit feinem Denken und Streben ber unfichtbaren Welt zu und wurde Theologe, biefer ber ficht= baren und wurde Naturforicher und Arst. Beiben Brübern mar burch Erziehung Frommigfeit als die Grundlage ihres gangen Befens eingepflangt; aber biefe Grundgefinnung mirtte und außerte fich bei beiben fehr berschieben; bem Caefarius mar fie eine balb heller, balb auch getrübter brennenbe Leuchte auf ben vielfach verschlungenen Pfaben eines, theils vom Glud begunftigten, theils auch burch Ungludsfälle erschütterten, Lebens; bem Gregorius wurde fie ein verzehrendes Feuer, bas fein ganges Befen burchglübte, und frühe schon, wenn auch nicht alles, boch bas meifte in ihm vertilgte, mas uns an den Freuden und Genüffen ber Welt mit Luft Antheil nehmen lagt. Caefarius war zum thätigen Lebon geneigt und übernahm verschiebene Memter, Gregorius hatte eine unüberwindliche, nur ju febr borberrichende Neigung jum einfam beschaulichen Leben, er konnte fich nur mit Dube felbft gur firchlichen Birtfamteit entschließen, fein Blid eilte über Alles hinweg jur ruhigen Betrachtung aöttlicher Dinge.

Caefarius hatte nur eine furze Beit ben Aeltern und bem Baterlande gewidmet, als ibn jene glanzenden Berfprechungen und Aussichten wieber nach Conftantinopel lodten. Go begreiflich bieg bon einem jungen Manne ift, ber mit Biffenschaft und feinerer Weltbilbung ausgeruftet nicht in einem abgelegenen Stäbtchen ber Probing begraben febn, fonbern gern in eine größere Lausbahn eintreten wollte, so wurde boch bieser Schritt bon ben Seinigen, namentlich von feinem Bruder, nicht bollfommen gebilligt; er fürchtete, bie Tugend und Frommigkeit bes Caefarius möchte auf bem schlüpfrigen Boben bes Soflebens wanten. Der Glang verblenbete ben jungen Gregorius nicht, benn er hielt es für größer: "bei Gott ber lette, als bei einem irbischen Könige ber erfte zu sebn;" auch sah er wohl ein, baß die Handlungsweise seines Bruders, obwohl berselbe als Haupt= grund für seinen fünftigen Aufenthalt am Sofe bie icone Abficht angab, bon bortaus für fein Baterland befto nüplicher ju wirten, von Chrgeiz nicht frei fen. 1) Indeft ift boch Gregorius auch

<sup>1)</sup> Orat. VII. 9. p. 203 u. 204. — — Μετά τοῦτο δόξης ἐπιθυμία, καὶ τοῦ προσιατεύειν τῆς πόλεως, ὡς ἐμέ γε συνέπειθεν, τοῖς βασιλείοις δίδωσιν, οὐ πάνυ μὲν ἡμῖν φίλα ποιοῦντα, καὶ κατὰ γνώμην. κ. τ. l.

wieber mild genug, feinen Bruder wegen biefes Schrittes nicht ftrenge zu tabeln. Raum war Caefarius in Conftantinovel angekommen und hatte eine kleine Probe feiner medicinischen Kenntniffe abgelegt, fo wurde er bom Raifer Conftantius, in beffen mistrauifch bebachtigem Character es fonft nicht lag, einen noch Unbekannten fcnell ju boben Burben ju beförbern, unter feine Leibargte aufgenommen, und mit ausgezeichneter Achtung behanbelt. 1) Seine gefälligen Sitten machten ihn jum Liebling bes Raifers und ber mächtigften Männer am hofe. Aber alles Glud tonnte bie tiefen Ginbrude einer ernften Erziehung in feinem Gemuthe nicht vertilgen. Auch bier am Bofe mar es ber Stola bes Caefarius, ben Namen eines Chriften nicht nur gu führen, sondern auch durch die That zu verdienen; und, mas befonders erfreulich ift. Gregorius rubmt an feinem Bruber am meiften bie Eigenschaft, bie ben Grundzug im Befen ihres Baters bilbete, bie aber unter folden Berhältniffen fo felten rein bewahrt ju werben pflegt, bobe und ungeheuchelte Ginfalt. 2)

Gregorius, während sein Bruder jett erst in die Welt einstrat, fühlte schon Neigung sich aus berselben zurückzuziehen. Sein Wissensdurst war nun zum Theil gestillt und es erwachte in ihm eine höhere Sehnsucht. Seine Liebe zur stillen Contemplation entwickelte sich mit voller Kraft, und wenn man nicht leugnen kann, daß Gregor seinem Hange zu beschaulicher Einsamkeit zu viel nachgab, so muß man auch auf der anderen Seite nicht übersehen, daß es contemplative Naturen gibt, Menschen, die stets, sie mögen wollen oder nicht, vermöge eines geistigen Naturtriedes zur abgeschiedenen Betrachtung des Uebersinnlichen hingezogen werden, während andere eine eben so gewaltige innere Kraft ins Leben hineinsührt und zum Handeln antreibt. Jene contemplative Richtung, die ja immer auch nur die besondere

<sup>1)</sup> Orat. VII. 10. p. 204. Τάιτειαι μὲν γὰο την ποωίην ἐν λατροῖς τάξιν, — κῷν τοῖς φίλοις τοῦ βασιλέως εὐθὺς ἀριθμούμενος, τὰς μεγίστας καρποῦται τιμάς. Dies war feine geringe Auszeichnung bei Confantius, benn biefer Kaiser war in ber Bahl ber Menschen für seine nabere Umgebung böchft mißtrauisch und bebenslich. Ammianus Marcellin. XXI, 16. (Constantius) examinator meritorum nonnumquam subscruposus, palatinas dignitates velut ex quodam tribuens perpendiculo, et sub eo nemo celsum aliquid in regia repentinus adhibitus est vel incognitus. Das nemo Ammians fönnte uns sast an bem Berichte Gregors zweiseln machen, allein es ist wohl nicht so ganz strenge zu nehmen, daß nicht eine oder die andere Ausnahme zugegeben werden fönnte. Zudem ist die Stellung, welche Caesarius ansänglich einnahm, vielleicht nicht einmal unter die Aemter und Bürden zu zählen, die Ammianus zunächst im Sinne bat.

<sup>2)</sup> Orat. VII. 10. p. 204 u. 205. — - ως μηθέν είναι και την Κράτητος απλότητα πρός την εκείνου θεωρουμένην.

Anlage weniger Menschen ist, muß man für sich gelten lassen, sobalb sie sich nur nicht als höhere Frömmigkeit geltend machen und ihre Art und Weise zum allgemeinen Geset für viele erheben will. In diesem Sinn sinden wir auch die Neigung zur Einsamfeit, welche Gregor oft unwiderstehlich beherrschte, nicht so verswerslich, als sie Manchem erscheinen möchte.

### 2. Gregorius entwirft sich seinen Lebensplan.

Nach seiner Zuhausekunft sollte Gregorius auch in die Kreise bes bürgerlichen Lebens gezogen werden. Man verlangte von dem tüchtig ausgebildeten jungen Manne, daß er Proben seiner Studien in der Beredsamkeit ablege, daß er als Lehrer dieser Kunst aufträte, oder wohl gar die Lausbahn eines öffentlichen Sachwalters einschlage. 1) Gregorius gab zwar insofern nach, als er einigemal vor Zuhörern sprach, 2) aber zum Lebensgeschäft eines Sophisten oder gerichtlichen Redners konnte er sich seinem Sinn gemäß nicht entschließen. Ihm winkte ein anderes Ziel, zu bessen Erstrebung er sich jest aufs neue seierlich durch das Tausgelübbe verband.

Der alte Biograph des Gregorius 3) versest in diesen Zeitpunct die Taufe desselben, und wir haben, obgleich uns sonst bestimmtere Nachrichten sehlen, keinen hinreichenden Grund, an dieser Angabe zu zweifeln. Es ist vielmehr wahrscheinlich, daß Gregorius eben durch diese heilige Handlung, die ihm so wichtig

<sup>1)</sup> Sofrates hist. eccl. IV, 26. Wenn wir auch Sofrates etwas zweibeutiges Zeugniß nicht hätten, so wäre es für sich wahrscheinlich, benn es war dies die gewöhnliche Lausbahn junger Männer, die sich für die Berebsamkeit ausgebilbet hatten.

Orat. XLIII. 25. p. 790. Carm. de vit. sua. B. 265. p. 5.
 <sup>3</sup>Ηλθον. λόγους ἔδειξα, τὴν τινῶν νόσον
 <sup>3</sup>Επλησ ἀπαιτούντων με τοῦθ ὡς τι γρέος.

<sup>3)</sup> Gregorius Presbyter, unmittelbar nachdem er die Juhanse tunst unseres Gregorius berichtet, silgt hinzu: καλ πρώτον μέν το θείον λαμβάνει βάπτισμα ο καλ πρώην τη δυνάμει πεφωτισμένος. In den Schristen Gregors selbst sinde ich teine ganz deutliche Spuren, daß seine Taufe gerade in diesen Zeitpunct zu verlegen sey, und man könnte sich soger wundern, daß er, ein mal der Gesahr des Seesturmes entronnen, sich nicht sogleich tausen ließ, und sich wieder (ungefähr 10 Jahre hindurch) der Möglicht aussehte, ungetaust zu sterben. Allein es scheint, daß er die Taust die zu dem Beinpuncte verschieden wollte, da er sich eine Lebensart — nach eine Wunsche eine einsam-beschauliche — gewählt haben würde, in welcher er, dem Triede seines Gemilthes gemäß, ganz ausschließlich dem Dienste Gottes würde leben können.

war, besonders veranlast wurde, seinem Leben von nun an eine noch ernstere und strengere Richtung zu geben, wie wir es auch bei mehreren andern Kirchenlehrern sinden, daß sie mit der Tause einen neuen Abschnitt ihres Lebens begannen, und von da an das Ziel ihres Strebens bestimmter ins Auge fasten und sester verfolgten. Außerdem daß er bei seiner Tause das Gelübde ablegte, niemals zu schwören, 1) faste er wiederholt den heiligen Entschluß, alle Kunst und Wissenschaft, die er besäße, alle Kraft Leides und der Seele einzig und allein Gott und der Verdreitung des Reiches Christi zu weihen. Seine Beredsamkeit sollte nur

1) Carmen de vit. s. St. 1102. p. 18.

— — και γάρ ειμ' α ανώμοτος, Έξ οῦ λέλουμαι πνεύματος χαρίσματι.

Gregorins Presbyter unterläßt auch nicht biesen Umftanb zu bemerken. Zwar tommen in Gregors Schriften einige fehr feierliche, eibliche Betheurungen vor (z. B. Orat. XXVI. 1. p. 471.); allein es scheint, bag biese mehr als Ausbrude bes bochften rednerischen Schwunges, benn als eigentliche Schwüre betrachtet werben muffen. Gregor fpricht gang flar ben Grundfatz aus, bag er ben Gib als etwas ben Chriften ilberhaupt berbotenes aufebe. Orat. IV. 123. p. 146. Er hatte es alfo mit ben aus-gezeichnetften Rirchenlehrern ber fruberen Sahrhunberte und feiner Zeit gemein, ben Eid als ben Christen nicht geziemend, zu verwerfen. G. Stänblins Beschichte ber Borftellungen und Lebren bom Gibe. Götting. 1824. p. 72. ff. Ueber die Gründe dieser Ueberzeugung erklärt er sich zwar nicht näher, aber ohne Zweifel glaubte er, daß Thriftus den Sib ganz verboten habe, und daß der Chrift so durchaus wahrhaftig senn solle, daß es bei ihm keines Sibes bedurfe. Bielleicht wirkte bei Gregor auch die Rücksicht mit, die wir von seinem Freunde Basilius ausgesprochen finden: bag wer gar nicht schwöre, auch nicht in Gefabr tomme, falld ju foweren. Wenigstens scheint barauf bie Stelle Orat. IV. 123. p. 146. hinzubeuten: επίορχον δε (χωρησαι ή) ομόσαι οδτω δεινον και ύπερογχον, ώστε και τον δοχον μόνοις ήμιν τυγχάνειν ἀπώμοτον. Merkwürdige Meußerungen über ben Gib finden fic in Gregors 219tem Briefe an Theoborus p. 908. wo er auseinander fett, baß eine schriftliche Berpflichtung, wenn gleich ohne Berwilnschungen, so verbindlich seb, als ein milnblicher Eid, und zugleich seinen Begriff vom Gib aufstellt: παίζουσιν οί πολλοί ξαυτούς κατά τον ξμόν λόγον. τούς μέν κατά των άρων προκειμένους, δρχους νομίζοντες, τους έγγράφους δε δίχα άναθεμάτων (jo muß wohl flatt bes fluntoien δίχα των Θερμάτων gelejen werden) άφοσίωσιν, άλλ ούχ δρχον ύπολαμβάνοντες. παν γάρ το μέν των χρεών χειρόγραφον δεσμείν πλέον τῆς απλῆς όμολογίας τον δε έγγεγραμμένον δρχον, άλλο τι ή υρχον υποληψόμεθα; καλ συντόμως είπεῖν, δοχος ήμῖν έστιν ή τοῦ έπερωτήσαντος καλ πεισθέντος πληφοφορία. Gregor will, wie ich glaube, sagen: eine schriftliche Berpstächtung ist bindender als eine einsache mundliche Zusage, und tommt bem Eib naber ober gleich, wenn auch bamit feine apal xal αναθέματα verbunden find; fie foll alfo ebenfo heilig gehalten werden, wie ein munblicher Gib; benn ber Gib ilberhaupt ift ja nichts anbers, als bas, was bem Fragenben und Glaubenben volle Gewißheit und fefte Uebergeugung gemahrt. - In biefer Beziehung tonnte benn auch Gregor fagen, bag Die Chriften nicht fcworen follen, weil ihre (als volltommen mahrheitsliebenber, glaubwürdiger Menfchen) einfache Berficherung icon ben bochften Grab von Gewigheit für jeben haben milffe.

Gott und der Wahrheit bienen. "Diese bringe ich Gott dar," sagte Gregor sehr schön 1) von seiner Rede und Redekunst, ", diese weihe ich ihm, das Einzige, was mir übrig geblieben ist und wodurch ich reich bin. Alles Uebrige habe ich auf das Gebot des Geistes verlassen, um die kostdare Perle zu gewinnen und der Kausmann zu werden, der um das Kleine und Bergängliche das Große und Ewige eintauscht. Nur das Wort (die Redekunst) halte ich noch sest, als Diener des Wortes, und dieses Beststhum werde ich nie gestissentlich vernachlässigen. Und da ich alse irdische Ergözung gering achte, so hat sich, nach Gott, alle meine Liebe darauf beschänkt; oder vielmehr auf diesen (Gott) allein, denn die Rede erhebt ja zu Gott durch Einsicht, durch sie allein wird Gott auf die rechte Weise ergriffen, bewahrt und in uns zum Wachsthum gestracht.")

Inbem Gregorius auf biefe Beife bem, was ihn bisber fo fraftig in Unfpruch genommen batte, entfagenb fich gang bem Dienfte Gottes hinzugeben beschloffen batte, mar es ihm nur weifelhaft, wie er, um biefes Biel am gewiffesten zu erreichen, fein Leben junachft anordnen follte. Dem Genug ber Belt ju entfagen, war fein entschiedener Borfat; aber es zeigten fich ihm babei zwei Bege: follte er fich gang aus ber Belt gurudziehen, wie so manche beilige Manner bes Alterthums, ein Elias, Johannes und andere, wenigstens auf einige Zeit gethan hatten? Dber follte er, in ber menschlichen Gesellschaft fortlebenb, bei fich felbft und bei andern gegen alles Weltliche ankämpfen? Bei jener ganglichen Burudgezogenheit aus ber Gefellichaft, fo bachte 3) er, fann man wohl in ftiller Betrachtung gottlicher Dinge fich selbst und seiner Beiligung leben, aber man wird babei bem Gemeinwesen nicht nüglich, man ift für andere tobt - bleibt man bagegen in ber gefellschaftlichen Berbindung, fo fann man fich zwar andern gang hingeben, aber man lebt fich felbft nicht, und ift in ewiger Unruhe bes Geiftes. Go ftand ihm Bortbeil

<sup>1)</sup> Orat. VI. 5. p. 181.

<sup>3)</sup> Carmen de vit. s. 3. 280-311. p. 5.

und Nachtheil beiber Lebenswege vor ber Seele; er munichte bas Gute von beiben ju verbinden, bas Schlimme ju meiben, obwohl ibn, wenn er gang feiner Reigung gefolgt mare, ein geheimer Bug feines Befens mehr ju ftiller Ginfamteit eingelaben batte. 1) Er blieb alfo bor ber Sand in feinen bisberigen Berbaltniffen, um fo mehr, ba ihm bier auch ber Gebrauch und bas Stubium ber beiligen Schriften 2) mehr zu Gebote ftanb, und, was ihm eine besonders wichtige Rudficht war, ba er ju Saufe feinen greifen Meltern jum Troft und jur Freude, vornehmlich feinem schon nicht mehr fo ruftigen Bater jur Unterftugung in feinem Amte bienen konnte. 3) Bugleich aber lebte Gregorius in ber gangen Strenge eines einsamen Asceten. Alles was man nur weichlich nennen konnte, felbst erlaubte Genuffe, wenn fie nur bon ferne ben Sinnen ichmeichelten, ichienen ihm bermerflich. Er ging barin fo weit, bag er felbst bie Musik als etwas finnlich wohlthuendes mied. 4) Seine Speife war Brob und Salz, fein Trank Waffer, feine Schlafftelle bie blofe Erbe, fein Gewand von grobem und rauhem Beug. 5) Den Tag füllte Arbeit aus. einen großen Theil ber Nacht Gebete, Gefänge und beilige Betrachtungen. Sein früheres nichts weniger als ausschweifenbes. nur nicht eben fo ftrenges Leben ichien ihm verwerflich, fein früheres Lachen toftete ibn jest manche Thrane. Stillschweigen und ruhige Selbstbetrachtung war ihm Gefet und Genug. Mit einem Bort, Gregor warf fich nun mit bem gangen Feuereifer ber Jugend in eine Ascese, Die freilich bas Chriftenthum, bem es nicht um forverliche Abtobtung, fonbern um bas geiftige Opfer ber Gefinnung zu thun ift, nicht verlangt, bie aber in jener Beit auch bem Wohlgefinnteften fo leicht als wesentlich jur Frömmig= feit geborig erscheinen konnte, und bei Gregorius weniaftens nicht

<sup>1)</sup> Gregor, obwohl mehr zum contemplativen Leben geneigt, war boch weit entsernt, ben Werth bes practischen zu verkennen, ober zu leugnen, baß eben zu biesem letzieren bie Mehrzahl ber Menschen bestimmt sey; er wollte, daß hier jeder nach ursprünglicher Reigung wähle. Tetrastichon I. p. 156.

Πράξιν προτιμήσειας, ἢ θεωρίαν; "Οψις τελείων ἔργον, ἡ δὲ πλειόνων. "Λμφω μέν είσι δεξιαί τε καὶ φίλαι. Σὺ δὲ πρὸς ἣν πέφυκας, ἐκτείνου πλέον.

<sup>2)</sup> Carmen de vit. s. B. 296. p. 5.

<sup>3)</sup> Carm. de vit, s. B. 311-320. p. 5 u. 6.

<sup>4)</sup> Carm. 1. B. 70. p. 32.

Οὐ μούσης ἀταλοῖς ἐνὶ αρούμασι θυμὸν ἰάνθην.

<sup>5)</sup> Carm. 1. B. 75. p. 32. Carm. LIV. B. 153-175. In biefem Gebichte empfiehlt er vornehmlich auch bas mit Betrachtungen verbundene Stillschweigen als nützliche Uebung.

in selbstgenügsame Werkeiligkeit ausartete. Wenn Gregorius hierbei auch von der Entsagung weltlichen Besitzes spricht, so ist dies wohl nur so zu verstehen, daß er vieles den Armen mittheilte und überhaupt seine Seele mehr und mehr von der Lust an irdischen Gütern lostiß; an ein eigentliches Berzichtleisten oder Wegschenken, wie wir es bei Antonius und andern sinden, dürsen wir deswegen nicht denken, weil Gregorius noch nicht Herr seines Bermögens war und weil wir ihn auch nach seiner Aeltern Tode aus mehreren Berhältnissen und selbst aus seinem höchstwahrscheinlich ächten Testamente als einen wohlhabenden Mann kennen lernen.

Eine Sauptrudficht, welche unfern Gregorius bon ganglicher Einsamkeit gurudhielt, entsprang, wie bemerkt, aus findlich frommer Gefinnung gegen feine Meltern. 1) Er wollte feinen Bater unterftuten und follte es jest auch in Beziehung auf bas Sauswesen thun. Daraus erwuchsen ihm aber unendliche Wiberwärtigfeiten. Niemand war weniger geeignet als er, einem Saufe borgufteben, ein robes Gefinde in Ordnung zu halten, ein nicht unbedeutendes Bermogen ju verwalten, und in Nothfällen auch einen Broces mit ben erforberlichen Rudfichten und Klugheiten burchzuführen. Lieber hatte er fein ganges Bermogen ben Armen geschenft, ale Tage lang bor Berichten ju fteben, bas Beschrei ber Mätler, ber amtlichen Beitreiber und ahnlicher Berfonen gu hören. Er beklagt fich bitterlich über biefe Dinge; 2) und feine Seele, die gerne ben Flug jum Boberen genommen hatte, murbe baburch oft fo unangenehm zur Erbe gezogen, bag es ihm fchwer war, fich in ber fanften, rubigen und besonders in ber bemuthig ergebenen Stimmung zu halten, bie er als bie allein würdige erfannte.

### 3. Gregorius in der Einfamkeit.

Auf diese Weise mußte sich in Gregors Seele allmählig eine stärkere Sehnsucht nach vollkommener Zurückgezogenheit erzeugen. Schon in Athen war ein einsam ascetisches Leben sein höchster Bunsch gewesen, und er hatte seinem Freunde Basilius versprochen,

<sup>1)</sup> Carm. de rebus suis. S. 135-141. p. 33.

Carm. de reb. s. B. 140—160. p. 34.
 Καὶ γὰρ πυκιναί με καὶ ἀργαλέαι μελεδῶνες — — Οὐρανόθεν κατάγουσιν ἐπὶ χθόνα μητέρ' ἐμοῖο.

fich mit ihm an einen ftillen Rubeplat gurudzuziehen. Dieser hatte fich, nachbem er burch Reisen in ben Morgenlanbern, besonbers Sprien, Balaftina und Aegopten, noch eine höhere Berehrung für bas Mönchsleben gefaßt, ein einsames Afpl im Bontus bereitet und mehrere Gleichgefinnte um fich versammelt; 1) porzüglich aber wünschte er jest feinen alten Genoffen Gregorius bei fich ju feben, und lub ihn mit bringenber Berglichkeit ju fich ein. Gregorius, wie gerne er wollte, tonnte nicht fogleich folgen, und antwortete bem Freunde entschuldigend: 2) "Ich habe, ein redliches Bekenntnig abzulegen, mein Berfprechen nicht gehalten, bas ich bir icon mabrend unseres freundschaftlichen Busammenlebens in Athen gegeben, mein Berfprechen nemlich, mit bir auf eine philosophische 3) (ascetische) Beise zu leben. Aber mahrlich, ich habe mein Wort ungern gebrochen und nur weil eine höhere Bflicht, die mir Pflege meiner Aeltern gebot, die untergeordnete Pflicht ber brüberlichen Freundschaft beschwichtigte." Sobann verspricht Gregorius, wenigstens einen Theil seiner Beit abmed= felnd bei Bafilius jugubringen.

Es wurden über diesen Gegenstand zwischen beiben Freunden noch mehrere scherzhafte Briefe gewechselt, in welchen sich beibe bie Wiberwärtigkeiten ihres Aufenthalts in launigem Ton und mit lebhaften Farben schilbern. 4) Es mag nicht überflüssig sehn, aus einigen anderen ernsteren Briefen der Freunde Stellen auszuheben, die uns das Leben jener Einsamen von seiner schöneren und reineren Seite zeigen und uns lebendiger in ihre Verhältnisse

<sup>1)</sup> Sie sührten also ein coenobitisches Leben, welches auch Bastlius bem anachoretischen vorzog. Er wußte wohl, daß das ganz einsame Leben, wiewohl es eine ruhigere Betrachtung göttlicher Dinge zusäßt, doch auch zugleich dadurch sehr leicht gesährlich werden könne, daß es einen geistlichen Hochmuth erzeugt, indem der Einsame den Prüsungen der Eugend, bie im gewöhnlichen Leben statt sinden, nicht unterworsen ist, und keine Gelegenheit hat, sich mit anderen besseren und heiligeren Menschen zu vergleichen; deßhalb tras Bastlius die Einrichtung, welche Gregor so bezeichnet: ävznythous zud uorwarhous despacens piete, od nóchow de two zourwerzwer zud urzador, odde wonze zelchen, deschoor zuwarlachen zuwelsassen, alla nahnetor vorwahus zud dialeiczer va unter do geldsochor axolowingtor å, unter to neuxterdr ageldsochor. Greg. Orat. XLIII. 62. p. 817.

<sup>2)</sup> Gregor. epist. 5. al. 9. p. 769.

<sup>3)</sup> Es mag hier ein für allemal bemerkt seyn, baß Gregor nicht selten mit bem Ausbruck Philosophen bie christichen Aseten und Mönche, und beren Lebensart als die wahrhaft philosophische bezeichnet. Mau vergl. barüber unter andern besonders Orat. IV. 71. p. 110. — Diesen bem Sinn der Zeit angemessenn Rebegebrauch hat er mit anderen gleichzeitigen Schriststellern gemein. Suiceri Thesaur. eccles. s. v. geloosogta. t. II. p. 1441.

<sup>4)</sup> Gregor. epist. 6. 7. 8. al. 10. 11. 12. pag. 770-772.

und Umgebungen bliden laffen. Auch bamals ichon mußten fie freundliche ober wilbicone Gegenben ju ihrem Bobnorte ju mablen, wie bieß aus ber Beschreibung bes Bafilius von feinem Aufenthalte bervorgebt. 1) "Es ift ein hobes Gebirge, fcreibt er, bon bichtem Balb eingehüllt, bon fühlen und flaren Bachen gegen Rorben burchwäffert; ju feinen Fügen erftredt fich fanft angelehnt ein Gefilbe, bas bon ben Gebirgsquellen ftets befeuchtet und befruchtet wird. Diefes Wiefenland ift von ben verschieben= artigften Bäumen tunftlos fo bicht umwachsen, bag fie beinabe ein Gebege barum bilben und es abschließen, wie eine einsame Insel. Bon zwei Seiten sentt fich eine tiefe Felsschlucht binab. an ber britten Seite fturgt ber Fluß von einem Abhang in bie Tiefe und bildet eine feste unübersteigliche Mauer. - Und was foll ich noch ben Duft ber Wiefen und bie fühlenden Lufte bes Fluffes beschreiben — ober bie Saat von Blumen und bie Menge ber fingenben Bogel? Bas mir ben Ort am liebsten macht, ift, bag er mir, bei aller fonftigen Fruchtbarkeit, auch bie füßeste Frucht ber Rube barbringt — nicht blos wegen seiner Entfernung bom Gewühle ber Stadt, fonbern weil nicht einmal ein Wanderer biese einsame Wildnig betritt, außer bisweilen ein Sager, ber nicht nach Baren und Wölfen (bie giebt es bier nicht), fonbern nach Birichen, Reben, Safen, welche bie Gegenb in Menge nährt, umberftreift."

So freundlich schilbert Basilius seinen jetigen Aufenthaltsort. Aber die anmuthigste Gegend, die einsamste Stille kann
bem Gemüthe keine Ruhe geben, welches sie nicht schon mitbringt. Das Wogen der Leidenschaften wird nicht durch die
Natur besänftigt, dazu gehört eine andere Kraft, welche aber
allerdings auch durch die milden und großen Eindrücke der Natur
unterstützt werden kann. Darüber sinden wir ein sehr merkwürdiges Selbstbekenntniß in einem anderen Briefe? des Basilius:
"Was ich nun in dieser Einsamkeit Tag und Nacht thue, das
schäme ich mich fast zu sagen. Wohl habe ich den Aufenthalt in der Stadt als eine Quelle von tausend
Uebeln verlassen, aber mich selbst konnte ich nicht
verlassen. Ich gleiche den Menschen, welche, der Meerfahrt
ungewohnt, die Seekrankheit bekommen, und aus dem großen
Schiffe, weil es stärker schwankt, in einen kleinen Kahn steigen.

<sup>1)</sup> Basil. epist. 14. t. III. p. 93. ed. Garn. — Auf biesen Brief antwortet Gregorius munter, die pomphaste Beschreibung bes Basilius parodirend. Gregor. epist. 7. al. 11. pag. 770.

<sup>2)</sup> Basil. epist. 2. t. III. p. 71.

aber bennoch auch bort ben Schwindel und Etel behalten. So geht es auch mir; benn indem ich die einwohnenden Leidenschaften mit mir herumtrage, bin ich überall gleicherweise im Gedränge. Deßhalb bin ich durch diese Einsamkeit im Ganzen nicht viel gefördert worden.

Indeß sucht Basilius im Verfolge des Briefes doch zu erweisen, daß zur wahren Seelenruhe Abgezogenheit von Weltzgeschäften, Ehelosigkeit und Einsamkeit nothwendig seh; "aber diese Abgezogenheit, sagt er, besteht nicht in der körperlichen Entsernung aus der Welt, sondern darin, daß man die Seele von den Leidenschaft erzeugenden Einwirkungen des Körpers loszreißt, daß man Vaterstadt und Vaterhaus, Hab und Gut, Freundschaft und She, Geschäft und Gewerbe, Kunft und Wissenschaft, Alles ausgiedt und ganz derzi ist, nur die Eindrücke der göttzlichen Lehren in das Herz auszunehmen."

In ber Ginsamkeit, glaubt Bafilius, ift es möglich, bie Leibenschaften, wie wilbe Thiere burch fanfte Behandlung, allmählig zu gahmen, einzuschläfern, zu entwaffnen, burch Abwenbung bes Geiftes von bem finnlich Lodenben und Gintehr in fich felbst zur Anschauung Gottes und emiger Schönheit zu gelangen: es ift möglich, ben Menschen jum Bergeffen natürlicher Beburfniffe und feeliger Sorglofigkeit zu erheben. Die Mittel zu biefer geiftigen Erhebung find ihm Lefen ber beiligen Schriften, bie und Lebensregeln, bornehmlich aber auch Lebensbilder göttlicher Menschen vorzeichnen, bas Gebet, welches burch Anbacht bie Gottbeit zu uns berabzieht und bas Gemuth zu einer reinen Wohnung berselben macht, und ein ernstes, mehr jum Lernen als Lehren geneigtes, feineswegs aber murrifches, unfreundliches Stillfchweigen. - Bugleich verlangt Bafilius, bag bie außere Erichei= nung eines folden einsam fich Uebenden feinem inneren Befen entspreche: mit bemuthevoll niebergeschlagenem Auge und verwilbertem Saupthaar foll er in ichmutig nachläffiger Rleibung weber trage ichlenbernd noch leibenschaftlich ichnell, fonbern rubig einhergeben. Sein mit einem Gurtel über ben Lenben befestigtes Gewand feb raub, nicht bon ichimmernber Farbe, für Sommer und Winter paffend, fo bicht, bag es ohne Beigewand ben Rörper erwärmt; auch bas Schuhwert zwedmäßig, aber ohne Schmud. Bur Nahrung biene nur bas Rothigfte, vorzuglich Gemuße, jum Trant Baffer, wenigstens ben Gesunben. Bur Mablgeit, Die mit Bebet beginnt und folieft, foll eine Stunde bestimmt fenn. Der Schlaf feb furg, leicht und nie fo bumpf, bag bie Seele ben Gindruden berführerischer Traumbilber offen ftebt.

So schilbert Bafilius bas Monchsleben. Wie viel er burch feinen Gifer bagu beigetragen, baffelbe in jenen Gegenden gu verbreiten und bie Monde jur Unterftugung ber boberen Geiftlichkeit in die Nähe der Städte und baburch mehr in das kirchliche Leben ju gieben, wie febr ferner bie Monche bes Morgenlandes in folgenden Jahrhunderten bie Regeln bes Bafilius 1) verehrten, ift bekannt. Auch bei unserem Gregorius verfehlte jene Schilbe= rung ihre Abficht nicht. Wir feben ibn balb, fein Berfprechen zu erfüllen, in ben Bontus reifen. Sier lebte er mit Bafilius unter Gebeten, geiftlichen Betrachtungen und Sandarbeiten. Gin Theil bes Tages war ber Pflege bes Gartens und ber Besorgung bes hauswesens, ber andere bem Studium ber beiligen Schrift und frommen Uebungen gewidmet. Gine Frucht biefer Studien, welche bemgemäß nicht blos praktifc, sonbern auch gelehrter Art waren, follen die Auszuge aus ben eregetischen Werken bes großen Drigenes febn, bie wir unter bem Namen ber Philofalie als ein Wert beiber Freunde befigen. 2) Diefer Aufenthalt im Bontus gemahrte bem Gregorius großen Genuß; er erinnerte fich fpater mit berfelben findlichen Freude einer ichonen Platane, Die er in ber Nähe ihrer Wohnung gepflanzt und bie Bafilius zu begießen pflegte, als er mit ernfter Sehnsucht bes boberen gemeinsamen Lebens gebentt: 3) "Wer wird mich in jene früheren Tage gurudverseten, schreibt er bem Freunde, in welchen ich mit bir in Ent= bebrungen schwelgte? Denn die freiwillige Entbehrung ift ja boch weit herrlicher, als ber aufgenöthigte Genug. Wer wirb mir iene Lobgefänge und Nachtwachen, wer jene Erhebungen ju Gott im Gebete wiedergeben, jenes überirdifche untorperliche Leben.

<sup>1)</sup> Wir haben bekanntlich noch eine Reibe von Mönchsregeln, sowohl längere als fürzere, unter bem Namen bes Bastius; ob sie aber alle, und gerade in bieser Gestalt von Bastius herruhren, ist mehr als zweiselhaft. Man vergl. barüber die weitläuftigen Erörterungen des gelehrten Herausgebers bes Bastius, Garnier in Praesat. p. 34. sq.

<sup>2)</sup> Sokrates sagt (hist. eccles. IV, 26), nachdem er bemerkt, wie beibe Freunde gemeinsam das monastische Leben ergriffen hätten: — μετ' οὐ πολύ τὰ Ωριγ ένους βιβλία συνάγοντες, ἐξ αὐτῶν τὴν ἑρμηνεί—αν τῶν ἐξεῶν γραμμάτων ἐπέγνωσαν (was man denn auch wohl, ohne die Angabe des Sokrates, den Schrifterlärungsversuchen Gregors von selbst abmerken wittde). Gregor selbst isberschickt diese exegetische Chrestomathie aus Origenes Werken einem Freunde mit den Worten: ἔνα δέ τι καὶ ὑπόμνημα πας ἡμῶν ἔχης, τὸ ὁ αὐτὸ καὶ τοῦ άγιου Βασιλείου πυκτίον ἀπεστάλκαμέν σοι τῆς Ώριγένους Φιλοκαλίας, ἐκλογὰς ἔχον τῶν χρησίμων τοῖς φιλολόγοις. Epist. 87. p. 843. Die siterärischen Rachweisungen über die Philotatie sindet man beisammen in Fabric. biblioth. graec. vol. VII. p. 221. ed. Harl.

<sup>3)</sup> Epist. 9. p. 774.

jene Gemeinschaft und jene Seelenharmonie ber Brüber, die von dir zu einem gottgleichen Leben erhoben wurden? Wer das eifrige Eindringen in die heiligen Schriften und das Licht, das wir darin unter der Leitung des Geistes fanden?"

# 4. Erste öffentliche Wirksamkeit des Gregorius, um Frieden zu stiften.

Gregorius icheint indeß nicht fehr lange bei feinem Freunde geblieben ju fenn. Bielleicht beabsichtigte er überhaupt nur einen fürzeren Besuch, vielleicht murbe er, wie mehrere Lebensbeschreiber 1) bes Gregorius vermuthen, burch folgendes Ereignig nach Naziana gurudgutehren veranlagt. Bahrend ber endlofen und unglud= seligen Streitigkeiten über bas Berhältniß bes Göttlichen im Sohne zu bem Göttlichen im Bater, nach mancher Rirchenbersamm= lung, beren feine ein bauernbes und vereinigenbes Ergebniß ge= liefert hatte, schrieb Conftantius, 2) ber bekanntlich ben Arianismus begünstigte, im Jahr 359 eine neue allgemeine Rirchenversammlung aus, aber in ber Beife, daß die morgenländischen Bifchofe gu Seleucia in Sfaurien, bie abendlandischen zu Ariminium, bem jegigen Rimini, in Stalien zusammenkommen follten. Durch biese Bertheilung (divide et impera) gedachte er um so sicherer feine Abfichten burchzuseten. Die lettere Bersammlung geht uns hier vorzüglich an. Die ju Rimini 3) versammelten Bater beftätigten anfänglich, fo lange fie unabhängig und nicht gefdredt von ben Drohungen bes Hofes hanbelten, bas nicanische Symbol in feinem gangen Umfange, billigten ben Gebrauch bes besonbers

<sup>1)</sup> z. B. Tillemont Memoir. pour servir à l'hist. eccles. t. IX. p. 345. Shrëdh Kirch. Gesch. 13ter Eh. S. 287.

<sup>2)</sup> Confiantins Regierung war recht eigentlich das Zeitalter der Synoben. Er besörderte durch sein ewiges Synodehalten nicht allein die Lehrstreitigkeiten, sondern schadete auch der Staatstasse, verdarb das Postwesen und drachte alles in Berwittung. Ammian Marcellin XXI. 16. Chrstianam religionem absolutam et simplicem anili superstitione confundens: in qua scrutanda perplexius, quam componenda gravius, excitavit discidia plurima: quae progressa susius aluit concertatione verborum: ut catervis antistitum jumentis publicis ultro citroque discurrentidus per synodos, quas adpellant, dum ritum omnem ad suum trahere conantur arbitrium, rei vehiculariae succideret nervos.

<sup>3)</sup> Bergl. Mansi Collect. Concil. t. III. p. 293 sqq. Socrat. hist, eccl. II. 37. Sozem. IV. 17. Theodoret. II. 15. Was sonft noch aus ben Schriften bes Athanastus, Hilarius und hieronymus zur Renntniß bieses Concils beigebracht werben tann, finbet man bei Maust.

streitigen Wortes "Befen"1) und verbammten sowohl im allgemeinen bie arianischen Meinungen, als insbesondere bie Sauptvertheibiger berfelben, Urfacius, Balens, Germinius, Augentius, Gajus und Demophilus, nachdem zu Anfang ber Berhandlungen Urfacius und Balens vergeblich versucht hatten, die Synobe gur Bestätigung ber bem Arianismus gunftigen firmifchen Glaubensformel zu bringen. Sie benachrichtigten von biefen Beschlüffen ben Raifer burch eine Gefandtichaft bon 20 Mannern aus ihrer Mitte, und baten um Schut und um die Erlaubnig, ju ihren Gemeinden gurudtehren gu burfen. 2) Diefen Gefandten aber tamen die schlauen Säupter der Gegenparthei, die in folchen Geschäften geübter maren, juvor und wußten ben Raifer, ber ohnedieß Arianer war, für sich und gegen die Synobe einzunehmen. Als bie Gefanbten ber Orthoboren ankamen, ließ fie Conftantius gar nicht bor fic, entschulbigte fich mit einer bringenben friege= rifchen Unternehmung gegen bie Berfer, und wußte bie Bifchofe qu Ariminium fo lange hinguhalten, 8) bis er unterbeffen eine fleinere Berfammlung ju Nice 4) in Thracien veranstaltet batte. bie mehr in seinem Sinn handelte. Sier wurde die schon ju Rimini von den Arianern vorgelegte sirmische Formel mit wenigen Beränderungen angenommen, worin zwar die wahre Gottheit Christi und seine Erzeugung vor allem Anfang (vor allen Aeonen) behauptet, aber jugleich bie ftreitigen Sauptpuncte kluger Beife fo umgangen waren, bag in Beziehung auf biefelben auch gum

<sup>1)</sup> Substantia, ovola — natürlich zu Gunften bes homon fiastischen Lehrbegriffs.

<sup>2)</sup> Die Bischöfe sagen in bem, burch hisarins ausbehaltenen, Schreiben an Constantius: Oramus etiam ut praecipias tot episcopus, qui Ariminio detinentur, inter quos plurimi sunt, qui aetate et paupertate (bie gallischen und britannischen Bischöse, wahrscheinlich um sich in würdiger Unabhängigteit zu erhalten, verkösigten sich selbst, die andern sebten auf össentliche Untosen) desecti sunt, ad suam provinciam remeare: ne destituti suis episcopis laborent populi ecclesiarum.

<sup>3)</sup> Dem Kaiser saßen die Bischöse gut. Sie sollten durch Warten milirbe werden. Er bestellte die Gesandten auf unbestimmte Zeit — wenn er erst einen eben zu beginnenden Persertrieg beendigt haben würde — nach Abrianopel, und schrieb den Bischösen nach kimini: Vestrase autem gravitati, interea ne molestum sit, eorum reversionem exspectare. Die Bersammelten wiederholten daher ihre Bitte beim Herannahen des Winters noch einmal auss dringendste. Socrat. II. 37.

<sup>4)</sup> Sokrates und Sozomenus geben als Grund, warum gerade bie Stadt Rice gemählt worden sey, die Absicht an, durch Berwechselung des nice niscenischen und nicänischen Glaubensbekenntnisses Unwissende ut täuschen — τῷ παρομοίω τοῦ ὀνόματος συναρπάζειν τοὺς ἀπλουστέρους βουλόμενοι· τὴν ἐν Νιχαία γὰς Τίς Βιθυνίας πίστιν εἶναι ἐνόμιζον — sagt Socrat. II. 37. Allein in der That würde eine solche Berwechselung eine sehr große Einsalt und Unkenntniß des Streitpunctes voransgesetzt haben.

Bortheil ber arianischen Meinung gewirkt werden konnte. Bom Sohn wurde gesagt, daß er dem Bater "ähnlich (Huolog)" sehn ach der Schrift, aber die Bestimmung "in allen Bezieshungen (\*\*arà nárra)" wurde weggelassen und der Gebrauch des Wortes "Besen", weil es in der Schrift nicht vorkomme, verworfen. Die Resultate dieses sogenannten Conciliabulums zu Nice wurden dann auch der größeren Versammlung zu Rimini aufgedrungen, welche sie wirklich annahm, 1) und niederträchtig genug war, dem Kaiser für seine despotische Belehrung zu danken. Dieser, durch den Ersolg ermuthigt, wollte die Formel sofort von allen Bischöfen seines Neichs, auch in den Worgenländern, unterschreiben lassen, und zwang die widerstrebenden mit Gewalt.

Natürlich wurde auch von bem Bischofe zu Naziang, bem Bater unfere Gregorius, Die Unterschrift verlangt. Er, feb es nun burch bie faiferlichen Drohungen eingeschüchtert, feb es aus Friedensliebe, feb es aus Untunde ber gelegten Fallftride, unterzeichnete, obgleich er fonft ein Unbanger bes nicanischen Bekennt= niffes war. Aber diefer Schritt, ben er vielleicht ohne Arg that, hatte für ihn bebenkliche Folgen. Die Monche feiner Diocese waren, wie fast alle Monche, schon von ihrem Stammbater Untonius ber entschieben athanafianisch gefinnt und machten ihrem Bifchof auf eine etwas unfanfte Weife feinen bogmatifchen Rebler bemerklich. Sie waren, wie ber jungere Gregorius fagt, obwohl fonft ruhig und friedeliebend, boch, wenn es auf Bertheibigung bes orthodogen Glaubens ankam, höchst eifrig, kriegerisch und streitbar, und wurden burch bie öffentlichen Unruben, bie fie erregten, eine formliche Spaltung in ber fonft einmuthigen nazian= genischen Gemeinde veranlagt haben, wenn fich nicht ber Sohn bes Bischofs felbst ins Mittel geschlagen hatte. Es ist nicht gang flar, ob er, ber jungere Gregorius, an bem fo boch angeschlagenen Rebltritt feines Baters, an ber Unterzeichnung ber Formel bon

<sup>1)</sup> Benigstens die meisten Mitglieber berselben; nur 20 von ben mehr als 400 Bischösen blieben dem nicanischen Lehrbegriff getren. Es ist sehr mild ausgebrildt, wenn ein alter Berichterstatter sagt: cui orthodoxorum aliqui metu (bas werben wohl die meisten gewesen sehn), alii fraude decepti subscripserunt. Quidus qui assentiri nollent, in extremas orbis partes exulatum mittebantur.

<sup>2)</sup> Der Brief ber Bischsse an Constantins, ein Muster niedriger Schmeichelei, sängt an: Inlustratis pietatis tuae scriptis, maximas Deo retulimus et referimus gratias, quod nos beaveris intimans nobis illa, quae cum discursione pietatis tuae façere deberemus.... O nos deatos, quidus occurrit tanta felicitas. etc. Und so geht es in immer steigendem Tone sort dis zu dem domine piissime imperator, womit sie den von jeder Art der Pietät gleich weit entsernten Kaiser zum Schlusse begrüßen. S. Mansi. p. 315 u. 316.

Rimini, selbst Antheil genommen. Nach einigen Stellen möchte es fast so scheinen. 1) Allein ihm wurde von den Mönchen, bei denen er wegen seiner Borneigung für das einsame und ascetische Leben in ganz vorzüglicher Achtung stand, leichter verziehen. Er war also, von beiden Seiten geliebt und verehrt, der schickstickste Vermittler und brachte auch wirklich eine Aussschnung zu Stande, indem er seinen Bater vermochte, öffentlich ein ganz orthodoxes Glaubensbekenntniß abzulegen. 2) In einer bei dieser Gelegenbeit gehaltenen Rebe konnte er beide Theile loben, die Mönche wegen ihres warmen, wenn gleich misverstandenen und übertriebenen Eisers sur Rechtglaubigkeit — seinen Bater wegen seines offenen Bekenntnisses, wodurch er bewiesen habe, daß er, obwohl äußerlich hintergangen, doch im Herzen immer orthodox gewesen seh. 3)

Gregorius sieht die Trennung nur als ein Ereigniß an, wodurch das Bedürfniß des Friedens desto einleuchtender geworden sep; und dieser Friede, der alte Ruhm der nazianzenischen Gemeinde, wird von ihm auß dringendste empfohlen, Gott selbst in der ewigen Harmonie seines Wesens, die Engel in ihrem seligen Berein, und die Welt in ihrer schönen Wohlordnung werden von ihm als leuchtende Vorbilder des Friedens gebraucht. Der wahre Grund der Bereinigung aber müsse immer in der Uebereinstimmung im Glauben an Gott und in der Lehre von ihm liegen.

<sup>1)</sup> Besonders Orat. XVIII. 18. p. 342. Die Benedictiner find inbest nicht geneigt, bei einem so frastigen Bertheidiger ber orthodogen Lehre einen solchen Fehltritt zuzugeben, und sagen: Id pietati erga parentem et humanitati datum videri debet, ut de culpa velut communi loquatur. So auch schon Gregors Commentator Nicetas.

<sup>2)</sup> Ich habe hier die Anordnung der Begebenheiten befolgt, welche mir die natürlichste scheint, und welche auch Schröch beobachtet hat, ohne un libersehen, daß der gelehrte Benedictiner Clemencet in seiner Biographie Gregors pag. 95 seq. ganz andere cronologische Bestimmungen annimptt. Er verlegt die durch die Unterschrift des alten Gregorius veranlaste Spaltung in der nazianzenischen Gemeinde erst ins J. 363, also nicht in die Regierungszeit des Constantius, sondern an den Schuß der Regierung Julians oder schon in die Zeit Iovians, und die Beilegung des Streites ins Jahr 364. Die Gründe muß man dei ihm selbst nachlesen. Sie schienen mir nicht ganz überzeugend. Vielmehr dünkt es mir aus inneren Grinden weit wahrscheinlicher, daß der alte Gregor noch während der Regierungszeit des Arianers Constantius (also 360) die Formel von Mimininterschrieb, und daß sich die Stellen späterer Reden Gregors (aus den Jahren 362 u. 363), welche einen ganz friedlichen Zustand der Gemeinde von Nazianz voraussetzen, eben darauf beziehen, daß die Einigkeit wieder bollsommen hergestellt war.

<sup>3)</sup> Bergl. Orat. VI. 12. pag. 178-194.

### 5. Gregorius wird Presbyter und entflieht.

Mag nun Gregorius zur Ausgleichung biefer Disberhaltniffe aus ber Einsamkeit hervorgetreten febn, ober borber ichon in seiner Baterftabt fich befunden haben — er war jest wieber ba. und hatte fich wohlthätig in öffentlicher Wirksamkeit gezeigt. mußte ihm boberes Unsehen und allgemeine Liebe verschaffen. Die Bemeinde und fein Bater, besonders ber lettere, munichten. baß er die geiftliche Sorge für die nazianzenische Gemeinde theilen mochte. Er felbft weigerte fich, theils aus Liebe gur beschaulichen Burudgezogenheit, theils aus heiliger Scheu bor ben boben und ernften Berpflichtungen, welche bas geiftliche Amt auflegt. ereignete fich Folgenbes, was in unfern Beiten auffallenber ift, als bamals, wo es nicht felten geschah. An einem boben Refttage (vermuthlich war es Weihnachten 361) trat ber alte Bischof Gregorius bei versammelter Gemeinbe, Die damit einverstanden gewesen ju fenn scheint, ober vielleicht fogar ben Bischof unter= ftuste, 1) hervor und weihte seinen Sohn, ber bieg nicht abnete, aber bem baterlichen Unsehen und ber bischöflichen Gewalt nicht wiberstreben konnte, jum Presbyter. 2) Dag sich ber junge

<sup>1)</sup> Dieß nimmt 3. B. ber alte Commentator Gregors, Nicetas, ganz bestimmt an, indem er (t. II. p. 1091.) sagt: (Nazianzeni) Theologum hortati suerant, vel potius computerant, ut sacerdotium susciperet, ipsosque pasceret.

<sup>2)</sup> Solche gezwungene Wahlen und Ordinationen waren damals etwas lehr gewöhnliges. "Benn weltlichgesinnte Menichen (lagt Neander im Leben des Johannes Chrysslomus II. 97.) durch die für eine kurze Zeit augenommene Larve der Mönchsheiligkeit, durch Bestechungen, ränkedolle Machinationen in dem Hauptstädten geistliche Aemter sich zu erwerben suchten, so wurden dagegen from mie Gemilither demter sich zu erwerben suchten, so wurden dagegen from mie Gemilither durch die Bermischung des Geistlichen und Weltsichen in der Kirche abgeschreckt, und konnten sich nicht ohne langen Kampf zur Uebernahme eines bischischen Amtes entschließen." Mitunter war die Weigerung, ein geistliches Amt anzunehmen, auch nur scheindar und verschlieberung eines Stolzes, dem das angebotene Amt zu gering war. Alles, was hierher von Gebräuchen und Nisstäuchen gehört, sindet man am vollständigsten beisammen in Bingham. Antiqu. eccles. lid. IV. cap. 7. vol. II. p. 189 sq. Gewöhnlich ging eine solche überzaschen, unwillsührlich nöttigende Wahl vom Bolt aus, wie unter andern ist Wahl Augustin deigt, von der uns Possidius vit. Augustin cap. IV. erzählt: —— eum (Augustinum) erzo tenuerunt, et ut in talidus consuetum est, episcopo ordinandum intulerunt, omnibus id und consensu et desiderio sieri persicique petentidus, magnoque studio et clamore slagitantidus, ubertim eo stente. Man konnte sich gegen einen solchen Zwang nur durch den augenblicklichen Schwur retten, daß man sich währe ordiniren sassen. Basil. epist. canon. ad Amphiloch cap. X. ol durvortes un xaradexeasat riv xetqotoriav, Esourvoxevo. un avaracescoswar encoquer. Eine Reihe von Beispielen ausgebrungener

Gregorius nicht blos scheinbar weigerte und etwa aus geistlichem Hochmuth nur mit Gewalt zum Kirchenamte wollte nötzigen lassen, beweißt sein nachfolgendes Betragen. Er erklärte nicht nur jest, sondern auch in der Folge noch häusig die Handlung für eine geistliche Tyrannei 1) und glaubte im Unmuth darüber sich ein Wittel erlauben zu dürsen, wodurch er gewissermaßen Gewalt der Gewalt entgegenseste. Er entstoh zu seinem Freunde Basilius in den Bontus (wahrscheinlich um das Epiphaniensest 362). Hier hatte er Zeit sich zu besinnen und sah auch wahrscheinlich das Nebereilte seines Schrittes bald ein. In der Einsamseit mochten ihm die Wünsche seiner Aeltern und Landsleute um so lebhafter ans Herz sprechen, 2) und der äußere durch den Bater ihm aufgedrungene Ruf auch eine lebendige innere Stimme werden. Gegen Oftern 3) (des J. 362) kehrte er wieder nach Nazianz

Orbinationen, besonbers aus bem 4ten und 5ten Jahrh., findet sich bei Bingbam I. c. p. 189 sq. Unter die von ihm nicht angesührten gehört tas Beispiel des Basilius, der wie sein Freund Gregor, wider Willen zum Presbyter geweiht wurde. Gregor. epist. 11. al. 15. p. 775. Uns seh der noch erlaubt, an den edeln, frommen, träftigen Reformator Schottlaubs, Joh. Knor zu erinnern, bei dem sich in weit späterer Zeit diese sitte des dristlichen Alterthums wiederholte, und der sich dabei so zartsühlend und gewissenhaft benahr, als sich die frömmsten Männer der früheren Jahrhunderte nur benehmen konnten. S. Thom. M' Erie's Leben des J. Knor, bearbeitet von Planck. pag. 76—80.

1) Carm. de vita sua. B. 345.

Οὕτω μὲν οὖν ἤλγησα τῆ τυραννίδι — Οὕπω γὰρ ἄλλως τοῦτ' ὁνομάζειν ἰσχύω, Καί μοι τὸ θεὶον πνεῦμα συγγινωσκέτω Οὕτως ἔχοντι . . .

Dieg idvieb Gregor wohl einige Jahrzebente nach bem Borfall, also nicht mehr in ber leibenschaftlichen Bewegung bes erften Augenblicks.

2) Benn Gregorius Presbyter in der Lebensbeschreibung unseres Gregorius auch noch besondere Ermahnungsbriese des alten Baters (ὁ δὲ πιατής — Επιστολαίς δυσωπητικαίς τον Γρηγόριον πείθει πρός τήν Επάνοδον ὁ δὲ φοβερον κρίνας παρακοήν πατρός, και ίερεως, και πρεσβύτου, ἐπάνεισι —) dazu mitwirken läßt, so mag diese, wie so manches andere in dieser, sast ausschließlich panegyrischen Biographie aus der Lust gegriffen seyn. Gregorius selbst Carmen de vit. s. B. 361. p. 6. sagt nur:

3) Gregorius sagt Orat. I. 2. p. 4. Μυστήριον ξχρισέ με, μυστηρέφ μιχρον ύπεχώρησα — μυστηρέφ καὶ συνεισέρχομαι. Man fann diese Ausdricke nicht schicket austegen, als auf das Weihnachts-, hanien- und Ostersest. So schon Nicetas im Commentar u diese (t. II. p. 1093). In die festo sacerdos factus sum, fortasse lis Christi, et in festo die secessi, Luminum fortasse, et in die redii, Paschatis scilicet.

zurud und hielt an biesem Feste bie erste Rebe 1) in seiner neuen geistlichen Burbe.

Er trat mit ben Worten auf: "Der Tag ber Auferstehung ein gludlicher Anfang, lagt uns leuchten an biefem Feste und uns wechselseitig umarmen. Lagt uns "Brüber" nennen auch bie, welche uns haffen, wie viel mehr bie, welche aus Liebe etwas (Gewaltsames) gethan ober gelitten haben; laffet uns alles verzeihen bei ber Auferstehung bes Berrn; sichern wir einanber Bergebung ju, ich ber auf eine rühmliche Beise thrannisch bebanbelt wurde, benn so febe ich es auch jest an, und ihr, bie ihr mich auf rühmliche Weise thrannisirt habt; wenn ihr mich wegen meiner Bogerung tabeln folltet, obgleich fie bor Gott vielleicht beffer und ehrenvoller febn möchte, als bie Gilfertigkeit Anderer. Es hat fein Gutes, fich bor bem Rufe Gottes ein wenig gurudjugieben, wie vor Alters jener Mofes und fpater Jeremias, es hat aber auch fein Gutes, bereitwillig hervorzutreten, wenn Gott ruft, wie Aaron und Jefaias, nur muß beibes mit frommem Sinn gefcheben, jenes wegen einwohnenber Schwachbeit, biefes im Bertrauen auf bie Rraft beffen, ber ba ruft."

Die eben erzählte Hanblungsweise bes Gregorius ift von manchen gebilligt, von vielen milber ober strenger getadelt worden. Unbedingtes Lob hat sie bei denen gefunden, welche unsern Gregorius nicht anders als im Strahlenglanze des Heiligen sahen und darum jede seiner Handlungen als kanonisch anerkannten; unbedingten Tadel bei denen, welche eben aus Opposition dagegen, selbst Schwachheiten dieses und anderer heiligen Männer gerne zu schreichen Fehlern steigerten. Man fand darin eitle Thorebeit, Berachtung des geistlichen Standes, Hochmuth, der gerne mit Uebergehung des Preschteriats zum Bischofsamte aufgestiegen wäre. 2) Solche und ähnliche Urtheile wurden schon zu Gregorius Zeit selbst gefällt. Er sah sich deswegen genöthigt, in einer größeren Bertheibigungsschrift 3) sein Betragen und die Ueber-

<sup>1)</sup> Die erfte Rebe bei ben Benebictinern, bie fie mit Recht an biefen Plat ftellten, ba fie fonft als bie vierte gezählt wurde.

<sup>2)</sup> Denselben Borwurf machte man auch bem Augustin, als er sich unter Thränen wider die Beibe zum Preschter sträubte; Nonnullis quidem lacrymas ejus, ut nobis ipse retulit, tunc superbe interpretantibus et tamquam eum consolantibus ac dicentibus, quia et locus presbyterii, licet ipse majore dignus esset, appropinquaret tamen episcopatui. Possid. in vita Augustin. cap. IV.

<sup>3)</sup> Diese Schrift: ἀπολογητικός τῆς εἰς τὸν πόντον φυγῆς Ενεκεν x. τ. λ. ist als die zweite Rebe bei den Benedictinern abgedruckt, allein sie ist wie der erste Andlick zeigt, zu lange (von pag. 11—65) um, in dieser Gestalt wenigstens, wirklich gehalten worden zu sein. Bielleicht trug Gregorius

zeugungen, die ihn dabei leiteten, naher zu beleuchten. Es ift nicht überfluffig, das Wichtigste daraus hervorzuheben, und ben Mann felbst statt seiner eifrigen Lobpreißer und strengen Tabler

zu hören.

Gregorius gesteht zwar zu, daß es eine Art von Widerfetlichkeit und Kleinmuth (στάσις καὶ όλιγοψυχία) gewesen seh, was ihn zur Flucht bewogen habe, er bemerkt aber zugleich, bag er biefen Schritt nicht wie ein erfahrungslofer Anabe fo finnlos in ben Tag binein gethan, sonbern bie Ueberzeugung gehabt habe, baf er bie göttlichen Gefete und Anordnungen babei nicht übertrete. Die Grunde, die ihn jum Ungehorsam gegen seinen Bater bewogen batten, feben folgenbe gewefen. Buerft batte ibn bie gange Sache fo überrafcht, bag er wie Menschen bie vom Donner getroffen werben, fast alle Befinnung verloren habe. Gobann habe ihn auch gerade damals eine unenbliche Sehnsucht nach bem schönen Leben in einsam gurudgezogener Stille ergriffen. welche er von frühe an fo leibenschaftlich geliebt, und in einem ber gefahrvollften Augenblide feines Lebens (mabrent jenes Seefturmes) Gott angelobt hatte. Ferner tam bazu eine Urfache, beren Bultigfeit und Lauterkeit Gregorius felbst zu bezweifeln iceint. Der ichlechte Buftanb, in welchem fich bie Geiftlichkeit befand, war ihm so zuwider, daß er sich schwer entschließen konnte, in bie Reihen biefer Unwürdigen ju treten. "Ich schämte mich ber Vielen, sagt er, die um nichts beffer als die übrige Menge, ja es wird viel fenn wenn nicht schlimmer, mit ungemaschenen Sanden und ungeweihten Bergen gum Seiliaften fich bingubrangen, und ebe fie wurdig find, an ben beiligen Sandlungen nur Untheil zu nehmen, Die Geschäfte bes Altars selbst verwalten. Uch es sind beren icon so viele, Dieser unberufenen Berricher in ber Rirche, bag fie bie Bahl ber Beberrichten faft überfteigen!"

Der letten, und wie Gregorius heilig betheuert, gewichtvollsten Ursache seiner Flucht, wird gewiß niemand seine volle Zustimmung versagen. Seine eigenen einfachen Worte sprechen sie treffend aus: "Ich hielt mich nicht für würdig und halte mich noch nicht bafür, einer Heerde als hirte, vorzustehen und die Leitung mensche licher Seelen zu übernehmen." Um dieß zu zeigen, entwickelte er

nur ben eigentlich apologetischen Theil berselben vor, und überarbeitete ste nachber mit Zusägen, so bag ber weitläufige Aussag baraus wurde, ber noch vor und liegt, und hauptsächlich die Ansichten des Gregorius über den geistlichen Stand im allgemeinen enthält. — Dieß war schon die Ansicht des Elias von Ereta über dies Apologie Gregors.

weitläusig, welche Forderungen mit Recht an den wahren Geistlichen gemacht werden konnen.

Dieß sind seine Gründe. Wenn wir dem ersten, als einer vorübergehenden Empsindung, kein Bestimmungsrecht zugestehen und auch dem zweiten als einem falschen Gefühl nichts einräumen wollen, ja in dem dritten sogar einigen geistlichen Hochmuth entbecken sollten (benn kein Mensch darf sich von einem an sich ehre würdigen Stande zurückziehen, weil er viele, ja eine Mehrzahl unwürdiger Mitglieder zählt, vielmehr ist er desto stärker verpsichtet, die geschändete Ehre desselben zu retten) — so werden wir doch in dem letzen eine wahrhaft ehrwürdige Gesinnung nicht verkennen; und da Gregorius ehrlich genug ist, seine Schwächen einzugestehen, so werden wir auch so gerecht sehn, seiner heiligen Versicherung zu glauben, daß das Bewußtsehn seiner Unzulängslichkeit und Unwürdigkeit sein wichtigster Bestimmungsgrund war, wir werden also seinen Schritt wo nicht billigen, doch entschulbigen und das Eble darin gelten lassen.

In berselben Bertheibigungsschrift giebt Gregorius auch die Rücksichten an, welche ihn zur Heimkehr und zur Uebernahme bes ihm aufgebrungenen Presbyteriats bewogen hätten. Es sind folgende: die Sehnsucht nach der Gemeinde von Nazianz und das Gefühl, daß er von derselben geliebt und zum geistlichen Vorsteher gewünscht werde — die Sorge für seine ergrauten Aeltern, welche durch seine Entsernung mehr gebeugt worden sehen, als durch ihr hohes Alter — vornemlich aber das Beispiel heiliger Männer der Borzeit, deren Leben ihm kräftiger Rath und ernste Warnung für seine eigene Handlungsweise gewesen seh. Er hatte daraus ersehen, daß Riemand dem Ruse Gottes sich entziehen könne und solle. 1)

Raum hatte Gregorius fein Amt angetreten, fo mußte er ben Bechfel menschlichen Beifalls erfahren. Die lebhafte Sehn-

<sup>1)</sup> Noch einen anderen Grund giebt Gregorius in einem Briefe an Bastlins an. Auch dieser war etwas später (wahrscheinlich im J. 363 ober 364) wider seinen Willen zum Presbyter geweißt worden; barauf bezieht es sich, wenn ihm Gregorius schreibt (epist. 9. al. 15. p. 575 sqq.) "Du bist gesangen, wie ich, ber ich dieß schreibe; wir sind beide zur Annahme der Presbyterwirbe gezwungen worden, denn wir strebten wahrlich nicht darnach; und wir sind einander, mehr als irgend jemand, wechselseitig glaubwürdige Zengen, daß wir die niedrige und demithige Philosophie lieden. Wohl wäre es besser, wenn dieß nicht geschehen wäre (ober ich weiß nicht, wie ich sagen soll, die die Ordnung des göttlichen Geistes ertannt habe) — da es aber geschehen ist, so muß man es, wie es mir scheit, ertragen, besonders wegen der jetzigen Zeit, die uns so viele Irrlehrer bringt, und um sowohl die Hoffnungen derer, die ühr Bertranen auf uns setzen, als auch unser eigenes srüheres Leben nicht zu Schanden zu machen.

fucht ber nazianzenischen Gemeinbe nach ihm war nicht so balb gestillt, als ihre Liebe auch schon ansing zu erkalten. Seine Predigten wurden schlechter besucht, und er glaubte überhaupt eine gewisse Gleichgültigkeit gegen seine Person zu bemerken. Er nahm sich in einer eigenen Predigt Gelegenheit, seine unzufriedene Berbwunderung darüber auszudrücken, doch thut er dieß mit Milbe und klug beigemischtem Lobe. 1) Borzüglich führt er in dieser Rede in Beziehung auf sich den Sat aus, wie dem Menschen gemeinhin nur das noch zu Erstrebende von höchstem Werthe set, der errungene Besit aber gering geschätt werde.

- 6. Ueber Julian im Allgemeinen und das Verhältniß bes Gregorius zu ihm insbesondere.
- a. Berhältniß bes Christenthums jum heibenthum bei Julians Regierungsantritt. Seine Abneigung gegen bas Christenthum.

Bon bieser beschränkteren Thätigkeit bes Gregorius in seiner Gemeinde zu Nazianz sind wir veranlaßt, unsere Blide zu einem größeren Schauplaß, zu dem römischen Kaiserthron hinzuwenden, welchen im November des J. 361 ein Mann bestieg, der zu einzig merkwürdig in der Religionsgeschichte hervortritt und mit unserem Gregorius selbst in zu bestimmten Verhältnissen stand, als daß wir ihm nicht eine etwas aussührlichere Betrachtung widmen sollten. Es war Julian, der jest mit einer dem Christenthum die höchste Gesahr drohenden Begeisterung sür die alten Götter Roms und Griechenlands die Zügel der Herrschaft über das römische Weltreich männlich und kräftig ergriff, und der religiösen Entwickelung der Menschheit eine andere Wendung zu geben versuchte.

Durch ben zeitgemäßen Uebertritt Constantins zum Christenthum schien ber Sieg ber driftlichen Sache im römischen Reich auch vom Thron aus völlig entschieden. Aber nach breihundertjährigem oft blutigem Kampf, und fünfzigjährigem Triumph brohte jest ber driftlichen Kirche eine noch größere Gefahr, ba unter bem Schein ber Dulbung von einem klugen Fürsten gefährlichere Wassen gegen sie gebraucht wurden, als Feuer und Schwert.

<sup>1)</sup> Die britte Rebe p. 69 ff. bei ben Benebictinern πρός τούς χαλέσαντας και μή απαντήσαντας.

Die Lage ber Dinge war Julians Unternehmen nicht gunftig. Die Bahl ber Chriften war in einem Beitraum von ungefähr fünfzig Sahren, in welchem bas Chriftenthum bom Thron und Sofe aus entschieben begunftigt wurde, bedeutend angewachsen.1) In ben gebilbeteren Brovingen bes Reichs und in ben großen Stäbten (Rom, Conftantinopel, Alexandrien, Antiocien) war eine Mehrzahl von Chriften, und auf die Legionen mußte bas Beisviel bes Raifers und ber ersten Generale bon entscheibenber Wirkung sehn. Die Chriften waren bei Julians Regierungsantritt wo nicht an Bahl, boch an weitverbreiteter, wohlbegrundeter Macht ben Nichtdriften bei weitem überlegen. Es fand fich in ihrer Mitte zugleich im Allgemeinen ein böherer Grab religiöfer Ertennt= nig und eine thatfraftigere Begeisterung für ihren Glauben als unter ben Beiben. Wohl war jene Erkenntnig burch eine Maffe von Aberglauben und burch bogmatische Streitsucht getrübt, und biefe Begeifterung burch ben errungenen Gieg und ben ruhigen Besit bebeutend abgefühlt, 2) aber es lag in ber Sache felbst, baß auch unter biefen Berhältniffen bie driftliche Religion ihren Bekennern eine reinere, festere, befriedigendere Ueberzeugung mittheilen konnte und wirklich mittheilte, als die heibnische es bermochte. Im Chriftenthume lagen bie Reime ju einer neuen religiöfen und geiftigen Bilbung ber Welt, bas Beibenthum mar in fich abgestorben und konnte nur mit fünftlicher Dube festge=

<sup>1)</sup> Die Anzahl ber Christen in ihrem Berhältnis zu ben heiben beim Regierungsantritt Julians genau ersorschen zu wollen, scheint vergebliche Mibe; so wie auch die gelehrten Forschungen und schaffstnigen Bermnthungen (z. B. Gibbon's u. a.) über die Zahl ber Spristen in ben ersten Jahren der Regierung Constantins zu keinem zuberlässigen Resultate sühren konnten, weil sich alle Annahmen auf ganz specielle locale und temporäre Berhältnisse gründen, von denen in diesem Fall kein Schluß aus Allgemeine gilt. So ganz gering (wie z. B. Diauber in seinem Ausah der Christen und Tzschirners Archiv IV. B. 2. St. annimmt) kann die Zahl ber Christen in der ersten Zeit Constantins nicht gewesen senn weil dieser Regent wenigstens kein hinderniß seiner politischen Ptane darin sah, wenn er sich sür das Christenthum erklärte; aber so absolut vorherrschend dürsen wir auch auf der andern Seite die Mehrzahl der Christen beim Regierungsantritt Iulians nicht aunehmen, weil dieser, wenn auch sir das Heiden sahren seite die Mehrzahl der Christen beim Regierungsantritt Iulians nicht aunehmen, weil dieser, wenn auch sir das Heidenthum schwen, weil dieser, wenn auch sir das Heidenthum schwen, weil dieser, wenn auch den Gedanken sassen sall das Heidenthum noch eine geraume Zeit im römischen Reiche hielt. Bu übersehen ist aber bierbei nicht, daß es in solchen Berdältnissen nicht sowohl auf die äußere Wenge als auf bie innere Krast einer Religionsgemeinschaft andommt.

<sup>2)</sup> Unser Gregorius von Nazianz läßt es auch nicht unbemerkt, wie viel besser im Allgemeinen die Christen während der Bersolgungen waren, als nachber im Glid und Sieg. Orat. IV. 32. p. 92. — ην έν τοῖς διωγμοῖς καὶ ταῖς θλίψεσι συνελεξάμεθα δόξαν καὶ δύναμιν, ταύτην εὖ πράττογτες κατελύσαμεν.

halten werben. Dieß beweisen einzelne Vorfälle im Leben Julians mit überzeugender Anschaulichkeit. Er, mit aller Macht eines Raisers und mit allem Sifer eines frommen Priesters konnte auch nicht einmal den Schein der Theilnahme für die alte Religion unter seinen Unterthanen erwecken. Als er einst in Antiochien das Jahressest des einst so hoch gefeierten daphneischen Apoll recht prachtvoll zu begehen dachte, stellte sich kein Mensch von der Sinwohnerschaft mit einem Opfer ein — außer ein Priester mit einer Gans. 1) Da hätte Julian sehen können, was an der Zeit war.

Das Christenthum, welches anfangs als einfache Boltsreligion aufgetreten mar, batte bie Elemente gur Ausbilbung einer Biffenschaft, die in ihm lagen, im Berlauf ber letteren Sahrhunderte entwickelt. Nachdem bie Apologeten ben Anftoß gegeben hatten, war vornehmlich burch bie Lehrer ber alexandrinischen und sobann ber antiochenischen Schule ber Grund zu einer driftlichen Biffenicaft gelegt worben, und auch von biefer Seite konnten fich jest manche Bekenner bes Chriftenthums mit gelehrten Beiben 2) meffen. Besonders ift nicht zu übersehen, daß das Chriftenthum damals fcon in alle Lebensberhältniffe eingebrungen und lebenbig fest= gewurzelt war. Die Kirche mit ihrem Klerus und feit Conftantin mit ihren immer bedeutenberen Besitzungen stand ichon als eine bedeutende politisch-geistliche Macht ba, und alles im öffentlichen wie im Familienleben bom Reichspannier an bis jum Siegelring eines Burgers hatte ein driftliches Geprage angenommen. fonnen also alles zusammenfaffend behaupten: bas Chriftenthum hatte fich burch innere und außere Macht, burch Rabl feiner Bekenner, burch Aneignung höherer Bilbung und Ginbringen in alle Lebensverhältniffe in ben wichtigften Theilen bes romifchen Reichs vollfommen festgesett.

Das Unternehmen Julians, bas heibenthum wieder herrschend zu machen, war also eine politischereligiöse Revolution, welche verändernd in alle Berhältnisse des äußerlichen wie des geistigen Lebens eingreifen mußte; eine Revolution, die höchst schwierig und von äußerst zweiselhaftem Erfolg sehn mußte, und an deren Bersuch Julian wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 362. edit. Spanhem.

<sup>2)</sup> Indessen behaupteten die Heiden boch hierin immer noch einen gewissen. Die berühmtesten Sophisten, ober Lehrer der Philosophie und Beredsamteit, wie Libanius, himerius, The mistius u. a. waren immer noch heiden, und wenn sich hristliche Jünglinge recht vollftändig wissenschied ausbilden und besonders zu kinftigen Rednern ausbilden wollten, so besuchten sie immer noch die heidnischen Schulen zu Alexandrien, Athen und Antiochien.

früher ober fpater boch zu Grunde gegangen mare, wenn er auch nicht im Berferfriege jenes fcnelle Enbe gefunden batte. Diefem Ginn als ein revolutionares Unternehmen fah man bas Beftreben Julians auch ichon ju feiner Zeit an. Die Antiochener machten ihm ben Borwurf, bag er eine völlige Umwälzung in ben Beltverhältniffen hervorbringen wollte, 1) und Gregorius von Naziang fagt 2) noch beutlicher: "Der scharffinnige Mann (Julian) bemerkte nicht, bag bei ben früheren Berfolgungen bie Berwirruna und Erschütterung noch nicht fo bebeutend war, weil bamals unfere Lehre noch nicht fo verbreitet war; jest aber, nachdem fich bie Beilslehre fo febr ausgebreitet und besonders bei uns berrichend geworben, war ber Berfuch bie driftliche Religion umquanbern und qu ericuttern, nichts anbers als eine Erschütterung bes romifden Reichs, und ein Angriff auf bas Bohl bes Staates, etwas fo fclimmes, 3) als es unfere äraften Reinbe uns nicht wünschen fonnten."

Es war nicht Staatsklugheit, welche Julian jum Versuch dieser Umwälzung bewog, benn biese ersorberte, bas Werk Conftantins verbessernb fortzuseten, nicht es zu zerstören, sondern der Grund lag in dem Widerwillen gegen den von ihm verkannten christlichen Glauben und seine Bekenner und in der lebendigen Begeisterung für die alte Religion, welche beiderseits sehr natürlich aus seiner Jugendbildung hervorgingen. Die Religion, welche der Mörder seiner Familie Constantius bekannte, und welche ihm dieser durch Geistliche, zu denen er kein Zutrauen sassen konnte, einprägen ließ, mußte ihm ein Gegenstand der Berachtung

Misopogon. p. 360. — - ὅτι πας' ἐμοῦ τὰ τοῦ χόσμοῦ πράγματα ἀνατέτ ρ απται.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 74 u. 75. p. 113.

<sup>3)</sup> Alle Boblthaten, welche bie Regierung Julians brachte, scheinen bem Gregorius gegen bas Unheil einer allgemeinen Religionsspaltung, welche die Begünstigung bes heibenthums bewirkte, gering. "Der Aufruhr ber Propinzen und Städte (sagt er Orat. IV. 75. p. 113.), die Spaltung in den Samilien, der Streit in den häusern, die Tennung der Eben, welches alles jenem Uebel natürlich folgen mußte, und wirklich gesolgt ist, haben sie benn Jenem (bem Julian) zum Ruhm und dem Staate zum heil gebient?"

<sup>4)</sup> Es tann hier meine Absicht nicht seyn, eine vollständige Schilderung Julians in seiner Entwidelung und Denkweise zu geben. Dies läge nicht allein außer meinem Wege, sondern ware auch überstülfig, da außer manchem anderen Guten, die treffliche Charakteristik Julians von Reauder vielsach gelesen ist, und durch eine bald zu erwartende zweite Auslage noch allgemeiner verbreitet werden wird. Einiges konnte indes hier nicht umgangen werden, besonders das Berfahren Julians gegen das Christenthum, weil die richtige Ansicht badon zur Charakteristik unseres Gregorius nothwendig ift.

Rimini, selbst Antheil genommen. Nach einigen Stellen möchte es fast so scheinen. ) Allein ihm wurde von den Mönchen, bei denen er wegen seiner Borneigung für das einsame und ascetische Leben in ganz vorzüglicher Achtung stand, leichter verziehen. Er war also, von beiden Seiten geliebt und verehrt, der schillichste Bermittler und brachte auch wirklich eine Aussöhnung zu Stande, indem er seinen Vater vermochte, öffentlich ein ganz orthodoges Slaubensbekenntniß abzulegen. ) In einer bei dieser Gelegenheit gehaltenen Rede konnte er beide Theile loben, die Mönche wegen ihres warmen, wenn gleich misverstandenen und überztriebenen Sifers für Rechtglaubigkeit — seinen Bater wegen seines offenen Bekenntnisses, wodurch er bewiesen habe, daß er, obwohl äußerlich hintergangen, doch im Herzen immer orthodog gewesen seb.

Gregorius sieht die Trennung nur als ein Ereigniß an, wodurch das Bedürsniß des Friedens desto einleuchtender geworden set; und dieser Friede, der alte Ruhm der nazianzenischen Gemeinde, wird von ihm aus dringendste empsohlen, Gott selbst in der ewigen Harmonie seines Wesens, die Engel in ihrem seligen Berein, und die Welt in ihrer schönen Wohlordnung werden von ihm als leuchtende Vorbilder des Friedens gebraucht. Der wahre Grund der Bereinigung aber müsse immer in der Uebereinstimmung mit Glauben an Gott und in der Lehre von ihm liegen.

1) Besonders Orat. XVIII. 18. p. 342. Die Benedictiner find inbest nicht geneigt, bei einem so fraftigen Bertheidiger ber orthodoxen Lehre einen selchen Fehltritt zuzugeben, und sagen: Id pietati erga parentem

et humanitati datum videri debet, ut de culpa velut communi loqua-

tur. Go auch ichon Gregore Commentator Nicetas.

<sup>2) 3</sup>ch habe hier die Anordnung ber Begebenheiten befolgt, welche mir die natürlichste scheint, und welche auch Schröch beobachtet hat, ohne zu übersehen, daß der gelehrte Benedictiner Clemencet in seiner Biographie Gregers pag. 95 seq. ganz andere chronologische Bestimmungen anuimmt. Er verlegt die durch die Unterschrift des alten Gregorius veranlaßte Spaltung in ter nazianzenischen Gemeinde erst ins 3. 363, also nicht in die Regierungszeit des Constantius, sondern an den Schluß der Regierung Inland oder schon in die Zeit Iovians, und die Beilegung des Streites ins Jahr 364. Die Gründe muß man dei ihm selbst nachlesen. Sie scheinen mir nicht ganz überzeugend. Vielmehr dünkt es mir aus inneren Gründen weit wahrscheinlicher, daß der alte Gregor noch während der Regierungszeit des Arianers Constantius (also 360) die Formel von Rimini unterschried, und daß sich die Stellen späterer Reden Gregors (aus den Rahren 362 u. 363), welche einen ganz friedlichen Zustand der Semeinde von Nazianz vorausseigen, eben daraus beziehen, daß die Einigkeit wieder vollkommen hergestellt war.

<sup>3)</sup> Bergl. Orat. VI. 12. pag. 178-194.

## 5. Gregorius wird Presbyter und entflieht.

Mag nun Gregorius zur Ausgleichung biefer Misberhältniffe aus ber Einfamteit hervorgetreten febn, ober borber ichon in feiner Baterstadt fich befunden haben — er war jest wieder ba. und hatte fich wohlthätig in öffentlicher Birtfamteit gezeigt. mußte ihm boberes Unfeben und allgemeine Liebe verschaffen. Die Gemeinbe und fein Bater, besonders ber lettere, munichten, baß er die geiftliche Sorge für die nazianzenische Gemeinde theilen mochte. Er felbft weigerte fich, theils aus Liebe gur beschaulichen Burudgezogenheit, theils aus beiliger Scheu bor ben boben und ernsten Berpflichtungen, welche bas geiftliche Amt aufleat. ereignete fich Folgenbes, was in unfern Zeiten auffallenber ift, als bamals, wo es nicht felten geschah. An einem hoben Fest= tage (vermuthlich war es Weihnachten 361) trat ber alte Bijchof Gregorius bei versammelter Gemeinde, bie bamit einverstanden gewesen zu febn scheint, ober vielleicht fogar ben Bischof unterftutte, 1) herbor und weihte feinen Sohn, ber bieg nicht abnete, aber bem baterlichen Ansehen und ber bischöflichen Gewalt nicht wiberstreben konnte, jum Bresbyter. 2) Daß sich ber junge

<sup>1)</sup> Dieß nimmt 3. B. ber alte Commentator Gregors, Nicetas, ganz bestimmt an, indem er (t. II. p. 1091.) sagt: (Nazianzeni) Theologum hortati fuerant, vel potius compulerant, ut sacerdotium susciperet, ipsosque pasceret.

<sup>2)</sup> Solche gezwungene Wahlen und Ordinationen waren damals etwas sehr gewöhnliges. "Wenn weltsichgefinnte Menschen (lagt Reander im Leben des Johannes Chrysossims II. 97.) durch die sür eine kurze Zeit angenommene Larve der Mönchsheiligkeit, durch Bestechungen, rönkedolle Machinationen in den Hauptstädten geistliche Aemter sich zu erwerden suchten, so wurden dagegen from me Gemitther durch die Bermischung des Geistlichen und Weltsichen in der Kirche abgeschreckt, und konnten sich nicht ohne langen Kampf zur Uebernahme eines bischssischen Amtes entschließen." Mitunter war die Weigerung, ein geistliches Amt anzunehmen, auch nur scheindar und verschlieberte einen böheren Ehrgeiz, ja dieweilen war sie auch die Aeuserung eines Stolzes, dem das angebotene Amt zu gering war. Alles, was hierher von Gebräuchen und Misstäuchen gehört, sindet man am vollständigsten beisammen in Bingham. Antiqq. eccles. lid. IV. cap. 7. vol. II. p. 189 sq. Gewöhnlich ging eine solche überraschehe, unwillsührlich nöthigende Wahl vom Bolf aus, wie unter andern der Wahl augustinständigten beisammen in Possidius vit. Augustin. cap. IV. erzählt: —— eum (Augustinum) ergo tenuerunt, et ut in talidus consuetum est, episcopo ordinandum intulerunt, omnibus id uno consensu et desiderio sieri perficique petentidus, magnoque studio et clamore slagitantidus, ubertim eo stente. Wan konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Wan konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Wan konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Wan konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnte studio et clamore skapitantidus, ubertim eo stente. Van konnten schol gegen einen solchen Zwanzusessum et viewessum et viewessum et viewessum et viewessum et viewessum et vie

Gregorius nicht blos scheinbar weigerte und etwa aus geistlichem Hochmuth nur mit Gewalt zum Kirchenamte wollte nöthigen lassen, beweißt sein nachfolgendes Betragen. Er erklärte nicht nur jest, sondern auch in der Folge noch häusig die Handlung für eine geistliche Thrannei! und glaubte im Unmuth darüber sich ein Mittel erlauben zu dürsen, wodurch er gewissermaßen Sewalt der Gewalt entgegenseste. Er entsloh zu seinem Freunde Basilius in den Pontus (wahrscheinlich um das Spiphaniensest 362). Hier hatte er Zeit sich zu besinnen und sah auch wahrscheinlich das Uebereilte seines Schrittes bald ein. In der Einsamkeit mochten ihm die Wünsche seiner Aeltern und Landsleute um so lebhaster ans Herz sprechen, und der äußere durch den Bater ihm aufgedrungene Ruf auch eine lebendige innere Stimme werden. Gegen Oftern (bes J. 362) kehrte er wieder nach Razianz

Orbinationen, besonbers aus bem 4ten und 5ten Jahrh., findet sich bei Bingham I. c. p. 189 sq. Unter die von ihm nicht angesührten gehört das Beispiel des Basilius, der wie sein Freund Gregor, wider Billen zum Presbyter geweist wurde. Gregor. epist. 11. al. 15. p. 775. Uns seh der noch erlaubt, an den ebeln, frommen, frastigen Resormator Schottlands, Joh. Knoz zu erinnern, bei dem sich in weit späterer Zeit diese Sitte des cristichen Alterthums wiederholte, und der sich dabei sartsühlend und gewissendst, als sich die frömmsten Wänner der früheren Jahrhunderte nur benehmen konnten. S. Thom. M' Erie's Leben des J. Knoz, bearbeitet von Planck. pag. 76—80.

1) Carm. de vita sua. B. 345.

Οὕτω μὲν οὖν ἤλγησα τῆ τυραννίδι — Οὕπω γὰρ ἄλλως τοῦτ' δνομάζειν ἰσχύω, Καί μοι τὸ θεῖον πνεῦμα συγγινωσκέτω Οὕτως ἔγοντι . . .

Dieß schrieb Gregor wohl einige Sahrzebente nach bem Borfall, also nicht mehr in ber leibenschaftlichen Bewegung bes erften Augenblicks.

2) Wenn Gregorius Presbyter in der Lebensbeschreibung unseres Gregorius auch noch besondere Ermahnungsbriese des alten Baters (ὁ δὲ πατής — Επιστολαϊς δυσωπητικαϊς τον Γρηγόριον πείθει πρός την ξπάνοδον ὁ δὲ φοβερὸν κρίνας παρακοήν πατρός, καὶ ίερξως, καὶ πρεσβύτου, ἐπάνεισι —) dagu mitwirken läßt, so mag dieses, wie so manches andere in dieser, sal ausschließlich panegyrischen Biographie aus der Luft gegrissen sehn. Gregorius selbst Carmon de vit. s. B. 361. p. 6. sagt nur:

— αὐθις εξ βυθόν τρέχω, ` Δείσας στεναγμόν πατρικών κινημάτων (al. μηνιμάτων).

3) Gregorius sagt Orat. I. 2. p. 4. Μυστήριον ξχρισέ με, μυστηρίω μιχρον ύπεχώρησα — μυστηρίω καὶ συνεισέρχομαι. Man fann biefe Ausbriide nicht schichter auslegen, als auf bas Weibnachts, Epiphanien- und Oftersest. So schon Nicetas im Commentar zu biefer Stelle (t. II. p. 1093). In die festo sacerdos factus sum, fortasse Natalis Christi, et in festo die secessi, Luminum fortasse, et in festo die redii, Paschatis scilicet.

zurud und hielt an diesem Feste die erste Rebe 1) in seiner neuen geistlichen Burbe.

Er trat mit ben Worten auf: "Der Tag ber Auferstehung ein gludlicher Anfang, lagt uns leuchten an biefem Feste und und wechselseitig umarmen. Lagt uns "Brüber" nennen auch bie, welche uns haffen, wie viel mehr bie, welche aus Liebe etwas (Gewaltsames) gethan ober gelitten haben; laffet uns alles verzeihen bei ber Auferstehung bes herrn; fichern wir einanber Bergebung ju, ich ber auf eine rühmliche Beise thrannisch bebanbelt wurde, benn so sehe ich es auch jest an, und ihr, die ihr mich auf rübmliche Weife thrannifirt habt; wenn ihr mich wegen meiner Bogerung tabeln folltet, obgleich fie bor Gott vielleicht beffer und ehrenvoller febn möchte, als bie Gilfertigfeit Unberer. Es hat fein Gutes, fich bor bem Rufe Gottes ein wenig jurud= jugiehen, wie bor Alters jener Mofes und fpater Jeremias, es hat aber auch fein Gutes, bereitwillig hervorzutreten, wenn Gott ruft, wie Naron und Jefaias, nur muß beibes mit frommem Sinn geschehen, jenes wegen einwohnender Schwachheit, biefes im Bertrauen auf bie Rraft beffen, ber ba ruft."

Die eben erzählte Hanblungsweise bes Gregorius ist von manchen gebilligt, von vielen milber ober strenger getadelt worden. Unbedingtes Lob hat sie bei benen gesunden, welche unsern Gregorius nicht anders als im Strahlenglanze des Heiligen sahen und darum jede seiner Handlungen als kanonisch anerkannten; unbedingten Tadel bei denen, welche eben aus Opposition dagegen, selbst Schwachheiten dieses und anderer heiligen Männer gerne zu schreienden Fehlern steigerten. Man fand darin eitle Thoreheit, Berachtung des geistlichen Standes, Hochmuth, der gerne mit Uebergehung des Preschteriats zum Bischofsamte aufgestiegen wäre. Dolche und ähnliche Urtheile wurden schon zu Gregorius Zeit selbst gefällt. Er sah sich deswegen genöthigt, in einer größeren Bertheibigungsschrift bein Betragen und die Uebers

<sup>1)</sup> Die erste Rebe bei ben Benebictinern, bie fie mit Recht an biefen Plat ftellten, ba fie sonft als bie vierte gezählt wurde.

<sup>2)</sup> Denselben Borwurf machte man auch bem Augustin, als er sich unter Thränen wider die Beihe zum Preschter sträubte; Nonnullis quidem lacrymas ejus, ut nobis ipse retulit, tunc superbe interpretantibus et tamquam eum consolantibus ac dicentibus, quia et locus presbyterii, licet ipse majore dignus esset, appropinquaret tamen episcopatui. Possid. in vita Augustin. cap. IV.

<sup>3)</sup> Diese Schrift: &noloyntunds the ets tor nortor quyng Evener u. t. d. ift als die zweite Rebe bei ben Benedictinern abgebruckt, allein fie ift wie ber erste Anblid zeigt, zu lange (von pag. 11—65) um, in bieser Gestalt wenigstens, wirklich gehalten worben zu sehn. Bielleicht trug Gregorius

zeugungen, die ihn babei leiteten, näher zu beleuchten. Es ift nicht überflüssig, das Wichtigste baraus hervorzuheben, und ben Mann selbst statt seiner eifrigen Lobpreißer und strengen Tabler

zu hören.

Gregorius gefteht zwar zu, daß es eine Art von Wiberfetlichteit und Rleinmuth (στάσις καὶ όλιγοψυχία) gewesen seb, was ibn jur Flucht bewogen habe, er bemerkt aber jugleich, bag er biefen Schritt nicht wie ein erfahrungelofer Anabe fo finnlos in ben Tag hinein gethan, sonbern bie Ueberzeugung gehabt habe, bag er bie göttlichen Gesetze und Anordnungen babei nicht übertrete. Die Grunde, die ihn jum Ungehorfam gegen feinen Bater bewogen hatten, feben folgende gewesen. Buerft hatte ihn bie gange Sade fo überrafcht, bag er wie Menfchen bie vom Donner getroffen werben, fast alle Befinnung verloren babe. Gobann habe ibn auch gerabe bamals eine unenbliche Sehnsucht nach bem schönen Leben in einsam zurückgezogener Stille ergriffen, welche er von frühe an fo leibenschaftlich geliebt, und in einem ber gefahrbollften Augenblide feines Lebens (mabrent jenes Seeflurmes) Gott angelobt hatte. Ferner tam bazu eine Urfache, beren Gultigkeit und Lauterkeit Gregorius felbst zu bezweifeln icheint. Der ichlechte Buftand, in welchem fich bie Beiftlichkeit befand, war ihm fo zuwider, daß er fich ichwer entschließen konnte, in die Reihen diefer Unwürdigen ju treten. "Ich schamte mich ber Bielen, fagt er, die um nichts beffer als bie übrige Menge, ja es wird viel fenn wenn nicht schlimmer, mit ungewaschenen Banben und ungeweihten Bergen gum Beiligften fic hingubrangen, und ebe fie wurdig find, an ben beiligen Bandlungen nur Antheil ju nehmen, Die Geschäfte bes Altars felbft verwalten. Uch es find beren icon fo biele, biefer unberufenen Berricher in ber Rirche, daß fie bie Bahl ber Beberrichten faft überfteigen!"

Der letten, und wie Gregorius heilig betheuert, gewichtvollsten Ursache seiner Flucht, wird gewiß niemand seine volle Zustimmung versagen. Seine eigenen einfachen Worte sprechen sie treffend aus: "Ich hielt mich nicht für würdig und halte mich noch nicht bafür, einer Heerbe als hirte vorzustehen und die Leitung mensche licher Seelen zu übernehmen." Um dieß zu zeigen, entwicklte er

nur ben eigentlich apologetischen Theil berselben vor, und überarbeitete sie nachber mit Zusätzen, so baß ber weitlänfige Aufsatz baraus wurde, ber noch vor uns liegt, und hauptfächlich bie Ansichten bes Gregorius über ben geistlichen Stand im allgemeinen enthält. — Dieß war schon die Ansicht bes Clias von Creta über biese Apologie Gregors.

weitläufig, welche Forberungen mit Recht an ben wahren Geiftlichen gemacht werden konnen.

Dieß sind seine Gründe. Wenn wir dem ersten, als einer vorübergehenden Empsindung, kein Bestimmungsrecht zugestehen und auch dem zweiten als einem salschen Gefühl nichts einräumen wollen, ja in dem dritten sogar einigen geistlichen Hochmuth entbecken sollten (benn kein Mensch darf sich von einem an sich ehre würdigen Stande zurückziehen, weil er viele, ja eine Mehrzahl unwürdiger Mitglieder zählt, vielmehr ist er desto stärker verpslichtet, die geschändete Ehre desselben zu retten) — so werden wir doch in dem letzten eine wahrhaft ehrwürdige Gesinnung nicht verkennen; und da Gregorius ehrlich genug ist, seine Schwächen einzugestehen, so werden wir auch so gerecht sehn, seiner heiligen Bersicherung zu glauben, daß das Bewußtsehn seiner Unzulängslichkeit und Unwürdigkeit sein wichtigster Bestimmungsgrund war, wir werden also seinen Schritt wo nicht billigen, doch entschulbigen und das Eble darin gelten lassen.

In berselben Vertheibigungsschrift giebt Gregorius auch die Rücksichten an, welche ihn zur heimkehr und zur Uebernahme des ihm aufgedrungenen Preschteriats bewogen hätten. Es sind folgende: die Sehnsucht nach der Gemeinde von Nazianz und das Gefühl, daß er von derselben geliebt und zum geistlichen Vorsteher gewünscht werde — die Sorge für seine ergrauten Aeltern, welche durch seine Entsernung mehr gebeugt worden sehen, als durch ihr hohes Alter — vornemlich aber das Beispiel heiliger Männer der Borzeit, deren Leben ihm kräftiger Rath und ernste Warnung für seine eigene Handlungsweise gewesen seh. Er hatte daraus ersehen, daß Niemand dem Ruse Gottes sich entziehen könne und solle. 1)

Raum hatte Gregorius fein Amt angetreten, fo mußte er ben Bechfel menschlichen Beifalls erfahren. Die lebhafte Gebn-

<sup>1)</sup> Noch einen anberen Grund giebt Gregorius in einem Briese an Basilius an. Auch bieser war etwas später (wahrscheinlich im J. 363 ober 364) wider seinen Willen zum Presbyter geweiht worden; barauf bezieht es sich, wenn ihm Gregorius schreibt (epist. 9. al. 15. p. 575 sqq.) "Du bist gesangen, wie ich, der ich dieß schreibe; wir sind beibe zur Annahme der Presbyterwürde gezwungen worden, denn wir strebten wahrlich nicht darnach; und wir sind einander, mehr als irgend jemand, wechselieitig glaubmütrdige Zengen, daß wir die niedrige und demithige Philosophie lieben. Wohl wäre es besser, wenn dieß nicht geschehen wäre (ober ich weiß nicht, wie ich sagen soll, dis ich die Ordnung des göttlichen Geistes erkannt habe) — da es aber geschehen ist, so muß man es, wie es mir schint, ertragen, besonders wegen der jetzigen Zeit, die uns so viele Irrektrer bringt, und um sowohl die Hossfnungen derer, die ühr Vertrauen auf und setzten, als auch unser eigenes stückeres Leben nicht zu Schanden zu machen.

sucht ber nazianzenischen Gemeinbe nach ihm war nicht so balb gestillt, als ihre Liebe auch schon anfing zu erkalten. Seine Predigten wurden schlechter besucht, und er glaubte überhaupt eine gewisse Gleichgültigkeit gegen seine Person zu bemerken. Er nahm sich in einer eigenen Predigt Gelegenheit, seine unzufriedene Berwunderung darüber auszudicken, doch thut er dieß mit Milbe und klug beigemischtem Lobe. 1) Borzüglich führt er in dieser Rede in Beziehung auf sich den Satz aus, wie dem Menschen gemeinhin nur das noch zu Erstrebende von höchstem Werthe set, der errungene Besitz aber gering geschätzt werde.

6. Ueber Julian im Allgemeinen und das Verhältniß bes Gregorius zu ihm insbesondere.

a. Berhältniß bes Christenthums zum Heibenthum bei Julians Regierungsantritt. Seine Abneigung gegen bas Christenthum,

Bon bieser beschränkteren Thätigkeit bes Gregorius in seiner Gemeinde zu Nazianz sind wir veranlaßt, unsere Blicke zu einem größeren Schauplaß, zu dem römischen Kaiserthron hinzuwenden, welchen im November des J. 361 ein Mann bestieg, der zu einzig merkwürdig in der Religionsgeschichte hervortritt und mit unserem Gregorius selbst in zu bestimmten Verhältnissen stand, als daß wir ihm nicht eine etwas aussührlichere Betrachtung widmen sollten. Es war Julian, der jest mit einer dem Christenthum die höchste Gesahr drohenden Begeisterung für die alten Götter Roms und Griechenlands die Zügel der Herrschaft über das römische Weltreich männlich und kräftig ergriff, und der religiösen Entwickelung der Menschheit eine andere Wendung zu geben verssuchte.

Durch ben zeitgemäßen Uebertritt Constantins zum Christenthum schien ber Sieg ber christlichen Sache im römischen Reich auch vom Thron aus völlig entschieden. Aber nach breihundert jährigem oft blutigem Kampf, und fünfzigjährigem Triumph drohte jest der christlichen Kirche eine noch größere Gefahr, da unter dem Schein der Duldung von einem klugen Fürsten gefährlichere Wassen gegen sie gebraucht wurden, als Feuer und Schwert.

<sup>1)</sup> Die britte Rebe p. 69 ff. bei ben Benebictinern πρός τους καλέσαντας και μή απαντήσαντας.

Die Lage ber Dinge war Julians Unternehmen nicht gunftig. Die Bahl ber Chriften war in einem Beitraum von ungefähr fünfzig Jahren, in welchem bas Christenthum bom Thron und hofe aus entschieden begunftigt wurde, bedeutend angewachsen.1) In ben gebilbeteren Brobingen bes Reichs und in ben großen Stäbten (Rom, Constantinopel, Alexanbrien, Antiocien) war eine Mehrzahl von Chriften, und auf die Legionen mußte bas Beispiel bes Raifers und ber erften Generale bon entscheibenber Wirkung fenn. Die Chriften waren bei Julians Regierungsantritt wo nicht an Bahl, boch an weitverbreiteter, wohlbegrundeter Dacht ben Nichtdriften bei weitem überlegen. Es fand fich in ihrer Ritte zugleich im Allgemeinen ein böherer Grab religiöfer Erfennt= nig und eine thatfräftigere Begeisterung für ihren Glauben als unter ben Beiben. Wohl war jene Erkenntnig burch eine Daffe bon Aberglauben und burch bogmotische Streitsucht getrübt, und biefe Begeisterung burch ben errungenen Sieg und ben ruhigen Befit bebeutend abgefühlt, 2) aber es lag in ber Sache felbst, bak auch unter biefen Berhaltniffen bie driftliche Religion ihren Bekennern eine reinere, festere, befriedigendere Ueberzeugung mittheilen konnte und wirklich mittheilte, als bie heibnische es ber-Im Chriftenthume lagen bie Reime ju einer neuen religiösen und geiftigen Bilbung ber Welt, bas Beibenthum war in fich abgestorben und tonnte nur mit fünftlicher Dube festge=

<sup>1)</sup> Die Anzahl ber Christen in ihrem Berhältnis zu ben heiben beim Regierungsantritt Julians genau ersorschen zu wollen, scheint vergebliche Milbe; so wie auch die gelehrten Forschungen und scharfstnigen Beramuthungen (z. B. Gibbon's u. a.) über die Zahl ber Christen in ben ersten Jahren der Regierung Constantins zu keinem zuverlässigen Resultate sühren tonnten, weil sich alle Annahmen auf ganz specielle locale und temporäre Berhältnisse gründen, von denen in diesem Fall kein Schluß aus Allgemeine zilt. So ganz gering (wie z. B. Diander in seinem Austazi im Stäudlins und Tzschirners Archiv IV. B. 2. St. annimmt) kann die Zahl der Christen in der ersten Zeit Constantins nicht gewesen sehn, weil dieser Regent wenigstens kein hinderniß seiner politischen Plane darin sand, wenn er sich sür das Christenthum erklärte; aber so absolut dorderischend dirfen wir auch auf der andern Seite die Mehrzahl der Christen beim Regierungsantritt Iulians nicht annehmen, weil dieser, wenn auch sür das Heidensten sand weil eiser, wenn auch sir das Seidenthum schwärmerische, doch keineswegs unstuge Fürst, noch den Gedanken sassen fassen sallenherrschend zu machen, und weil sich auch nach Justans Fall das Heidenthum noch eine geraume Zeit im römischen Reiche hielt. Bu übersehen ist aber hierbei nicht, daß es in solchen Berhältnissen nicht sowohl auf die äußere Wenge als auf die innere Krast einer Religionsgemeinschaft ankommt.

<sup>2)</sup> Unser Gregorius von Razianz läßt es auch nicht unbemerkt, wie viel besser im Allgemeinen die Christen während der Bersolgungen waren, als nachber im Gliid und Sieg. Orat. IV. 32. p. 92. — ην έν τοῖς διωγμοῖς καὶ ταῖς θλίψεσι συνελεξάμεθα δόξαν καὶ δύναμιν, ταύτην εῦ πράττοντες κατελύσαμεν.

halten werben. Dieß beweisen einzelne Vorfälle im Leben Julians mit überzeugender Anschaulichkeit. Er, mit aller Macht eines Raisers und mit allem Eifer eines frommen Priesters konnte auch nicht einmal den Schein der Theilnahme für die alte Religion unter seinen Unterthanen erwecken. Als er einst in Antiochien das Jahresfest des einst so hoch gefeierten daphneischen Apoll recht prachtvoll zu begehen dachte, stellte sich kein Mensch von der Einwohnerschaft mit einem Opfer ein — außer ein Priester mit einer Gans. 1) Da hätte Julian sehen können, was an der Zeit war.

Das Christenthum, welches anfangs als einfache Bolksreligion aufgetreten war, hatte bie Elemente gur Ausbilbung einer Biffenfcaft, die in ihm lagen, im Berlauf ber letteren Sahrhunderte entwickelt. Rachbem bie Apologeten ben Unftof gegeben batten, war bornehmlich burch bie Lehrer ber alexandrinischen und sobann ber antiodenischen Schule ber Grund zu einer driftlichen Biffenschaft gelegt worben, und auch von biefer Seite konnten fich jest manche Betenner bes Chriftenthums mit gelehrten Beiben 2) meffen. Besonders ift nicht zu übersehen, daß bas Chriftenthum bamals fon in alle Lebensverhältniffe eingebrungen und lebenbig fest= gewurzelt war. Die Kirche mit ihrem Klerus und feit Conftantin mit ihren immer bebeutenberen Besitzungen stand icon als eine bebeutenbe politisch-geiftliche Macht ba, und alles im öffentlichen wie im Familienleben bom Reichspannier an bis jum Siegelring eines Burgers hatte ein driftliches Geprage angenommen. Wir fonnen also alles zusammenfaffend behaupten: bas Chriftenthum hatte fich burch innere und außere Dacht, burch Rabl feiner Bekenner, burch Aneignung höherer Bilbung und Gindringen in alle Lebensverhältniffe in ben wichtigften Theilen bes romifchen Reichs vollfommen festgesett.

Das Unternehmen Julians, das Heidenthum wieder herrschend zu machen, war also eine politisch=religiöse Revolution, welche verändernd in alle Verhältnisse dagerlichen wie des geistigen Lebens eingreisen mußte; eine Revolution, die höchst schwierig und von äußerst zweiselhaftem Ersola sehn mußte, und an deren Versuch Julian wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 362. edit. Spanhem.

<sup>2)</sup> Inbessen behaupteten bie Beiben boch hierin immer noch einen gewissen Borzug. Die berühmtesten Sophisten, ober Lehrer ber Philosophie und Beredsamkeit, wie Libanius, himerius, Themistus u. a. waren immer noch heiben, und wenn sich driftliche Inglinge recht vollständig wissenschaftlich ausbilden und besonders zu künstigen Rednern ausbilden wollten, so besuchten sie immer noch die heidnischen Schulen zu Alexandrien, Athen und Antiochien.

früher ober später boch zu Grunde gegangen ware, wenn er auch nicht im Berferfriege jenes fcnelle Enbe gefunden batte. In Diefem Sinn als ein revolutionares Unternehmen fab man bas Beftreben Julians auch icon ju feiner Beit an. Die Antiochener machten ihm ben Borwurf, bag er eine völlige Umwälzung in ben Weltverhältniffen hervorbringen wollte, 1) und Gregorius von Raziang fagt 2) noch beutlicher: "Der scharffinnige Mann (Julian) bemertte nicht, bag bei ben früheren Berfolgungen bie Berwirrung und Erschütterung noch nicht so bebeutend war, weil bamals unsere Lebre noch nicht so verbreitet war; jest aber, nachbem fich bie Beilelehre fo fehr ausgebreitet und befonbers bei uns berrichenb geworben, war ber Berfuch bie driftliche Religion umzuändern und zu erschüttern, nichts anders als eine Erschütterung bes romischen Reichs, und ein Anariff auf bas Wohl bes Staates, etwas fo fclimmes, 3) als es unfere ärgften Reinde uns nicht wünschen tonnten."

Es war nicht Staatsklugheit, welche Julian zum Versuch dieser Umwälzung bewog, benn diese erforderte, das Werk Conftantins verbessernd fortzusezen, nicht es zu zerstören, sondern der Erund lag in dem Widerwillen gegen den von ihm verkannten dristlichen Glauben und seine Bekenner und in der lebendigen Begeisterung für die alte Religion, welche beiderseits sehr natürlich aus seiner Jugendbildung hervorgingen. 4) Die Religion, welche der Mörder seiner Familie Constantius bekannte, und welche ihm dieser durch Geistliche, zu denen er kein Zutrauen sassen konnte, einprägen ließ, mußte ihm ein Gegenstand der Verachtung

<sup>1)</sup> Misopogon. p. 360. — — ὅτι πας' ἐμοῦ τὰ τοῦ χόσμοῦ πράγματα ἀνατέτς απται.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 74 u. 75. p. 113.

<sup>3)</sup> Alle Bohlthaten, welche bie Regierung Julians brachte, scheinen bem Gregorius gegen bas Unheil einer allgemeinen Religionsspaltung, welche bie Begunftigung bes Seibenthums bewirfte, gering. "Der Aufruhr ber Provingen und Stäbte (sagt er Orat. IV. 75. p. 113.), die Spaltung in den Familien, ber Streit in den Häusern, die Trennung der Eben, welches alles jenem Uebel naturlich folgen mußte, und wirflich gefolgt ift, haben sie benn Jenem (bem Julian) zum Ruhm und dem Staate zum heil gebient?"

<sup>4)</sup> Es tann hier meine Absicht nicht seine vollständige Schilberung Julians in seiner Entwickelung und Dentweise zu geben. Dieß läge nicht allein außer meinem Wege, sondern wäre auch überstülfig, da außer manchem anderen Guten, die treffliche Charafteristt Julians von Reauder vielsach gelesen ift, und durch eine bald zu erwartende zweite Aussach und allgemeiner verbreitet werden wird. Einiges tonnte indeß hier nicht umgangen werden, besonders das Verfahren Julians gegen das Christenthum, weil die richtige Ansicht bavon zur Charafteristit unseres Gregorius nothwendig ift.

und bes Abscheues werben. Er erblickte im Christenthum 1) wur oine ungludliche Berunftaltung bes Jubenthums 2) und fonnte fich bie Biberfpruche nicht lofen, welche bie driftlichen Urfunden im Berhältniß ju ben jubifchen, abgeseben von manchem vermeint= lichen Unfinn ber letteren, ju enthalten ichienen. Unbegreiflich war ibm die Berehrung, welche die Chriften bem Jesus weihten, ber boch mahrend feines Lebens gar wichts ber Rebe werthes gethan, außer einige Lahme und Blinde geheilt, und einige gemeine Leute jum Glauben an ibn überrebet babe: 8) eine un= beareifliche Berblendung schien es ihm, baß sich bie Chriften von ben emigen Göttern binmeg zu einem getöbeten Juben binmenbeten. baß fie Sonne und Mond, die ihnen fichtbar Jahr aus und ein Die bochften Wohlthaten erzeigten, nicht verebren wollten, biefen Refus aber, ben weber fie noch ihre Bater gefeben, für einen Gott hielten. 4) Sehr begreiflich ift, wie Julian bas Göttliche in ber Erscheinung Resu berkennen konnte, und wir hoffen ibm nicht Unrecht ju thun, wenn wir bie Urfache babon in bem Grundfehler feines Befens, in feinem Stolz und philosophischen Uebermuth zu finden glauben. Julian war zu fehr burch bie glangenben und gewaltigen Geftalten ber alten Beroen verwöhnt, als bag er jene einfache, noch bagu in die Anechtsgestalt leibenber Demuth berhüllte Erscheinung bes Göttlichen in Chrifto hatte würdigen; er war zu fehr von ber Weisbeit in ber Form ber Speculation begeiftert und bon bem mpftischen Schimmer feiner rebnerischen Philosophen geblendet, als bag fein Ginn noch für jene volksmäßige Beilslehre, bie ibm in bem anspruchlosen Gewande einer kindlichen, ja unbeholfenen Sprache entgegen trat, batte offen fteben konnen. Die Gefinnung, welche Chriftus überall, wo er als gottlicher Beilelehrer aufgenommen werben foll, berlangt, Demuth und liebevolle Singebung fannte Julian nicht. Er wollte thatfraftig feinen gefeierten Belben, voll Weisheit feinen

<sup>1)</sup> Julian legte seine Ansicht vom Christenthum befanntlich in eigenen Büchern nieder, die er in langen Winternächten, von Regierungsgeschäften ansruhend, schrieb. (Liban, Entrap. End Toulian, p. 581. Reisk.) Rur Fragmente dieser Bücher sind uns durch die Widerlegung des alexandrinischen Chrill ansbehalten. Juliani opp. ed. Ezech. Spanheim. Lips. 1696. Hätten wir doch statt weitläuftiger Widerlegungen Cyrills die vollständige Schrift Julians. Auch einer Darftellung der Ansich Julians vom Christenthum, so sehr ich mich dazu gereizt fühle, enthalte ich mich aus dem angegebenen Grunde.

<sup>2)</sup> Cyrill. adv. Julian. lib. I. p. 6. lib. VII. p. 238.

<sup>3)</sup> Cyrill. adv. Julian. lib. VI. p. 191. p. 213.

<sup>4)</sup> Julian. epist. 51. ad Alexandrinos. pag. 432. Cyrill, adv. Jul. lib. VI. p. 194.

55

betrachtenben Philosophen nachstreben und kehrte bem goriden. Dulber mit bem Rreuze verächtlich ben Rücken. Seine lebendige Phantasie und sein alterthümlicher Sinn zogen ihn gewaltig zu ben Göttern hin, unter beren Schutz jene Helben, wie er unter ben christlichen Kaisern keine fand, gesiegt hatten. Durch Göttergunst glaubte auch er sich aus allen Gesahren, die Constantius Argwohn ihm brohte befreit, und aus der Stille des Privat-lebens und der Berbannung auf den Thron gehoben. Sollte er diese machtvoll gutigen Götter nicht anbeten und sich ihnen nicht bankbar beweisen durch Ausbreitung ihrer Berehrung?

## b. Julians Berfahren gegen bas Chriftenthum und feine Betenner.

Was Julian that, um die alte Religion wieder herrschend zu machen und die neue zu stürzen, ist bekannt, doch mag es, um nachher das Urtheil des Gregorius über dieses Verfahren richtiger zu würdigen, hier in einer kurzen Uebersicht zusammen= gestellt werden.

Julian, obwohl man in mancher seiner Handlungen eine Art politischer Schwärmerei 1) nicht verkennen wird, unternahm ben ungleichen Kampf mit von dem Zeitalter begünstigten Shristenthum mit höchster Klugheit. Die Geschichte hatte ihn belehrt, daß offener Krieg die verfolgte Parthei stärke und daß das Blut der Märthrer nur eine Aussaat neuer Bekenner seh. Er haßte das Märthrerthum 2) und wollte der dristlichen Kirche die Shre und den Bortheil desselben nicht gönnen. Deswegen ging sein Plan auf allmähliges Untergraben, er übte seine Verfolgung unter dem Schein der Milbe und Billigkeit; er unterjochte sanft. 3)

<sup>1)</sup> Julians politische handlungsweise war ganz auf seine religiöse Ueberzeugungen gegründet. Er hatte ein ungemein hohes Ideal von einem wahren herrscher und war überzeugt: "daß das Regieren etwas seb, was menschiche Kraft übersteigt und wozu eine göttliche Natur ersorderlich ist." Orat. ad Themist. philosoph. p. 253—267. an mehreren Setlen. Er wandte sich beswegen in schwierigen Lagen an den Rath und die hilfe der Götter. Er wollte ihren Willen Aber die Art, wie er des göttlichen Willens gewiß zu werden meinte, hatte etwas Schwärmerisches. Er glaubte an wirkliche Erscheinungen, Berührungen, unmittelbare Mitheilungen der Götter. Welches Feld sür die Kunst der ihn umgebenden magischen und theurgischen Priester und Philosophen!

<sup>2)</sup> Julian. Fragment. orat, epistolaeve cujusd. p. 298. Auch biefer leiber verftummelte Auffat mag noch febr viele charafteriftifche Bemerkungen Inlians über bas Chriftenthum und bie Chriften enthalten haben.

<sup>3)</sup> Gregor. Orat. IV. 79. p. 116. fagt fehr treffent von Julian: έπιειχως έβιάζετο. Bergl. Diefelbe Rebe §. 69. p. 129.

Seine Schriften, Briefe und Dekrete enthalten die offensten Erklärungen einer allgemeinen Duldung für die Christen, er bedauert sie nur, und will sie als Unverständige nicht bestraft, sondern belehrt wissen. Rein Jüngling soll gehindert sehn, die Schulen und Kirchen der Galiläer zu besuchen, niemand durch Furcht oder Gewalt zur bäterlichen Religion gezwungen werden. ) Ebenso sprach er für die verschiedenen christlichen Partheien gleiche Duldung aus. Die wegen Glaubensmeinungen vertriebenen Geistlichen durften (außer dem ihm dis in den Tod verhaßten Athanassus) ohne Unterschied zurücklehren.

Aber es war mit dieser Duldung nicht so redlich gemeint. Julian hatte keinen Grund einer Parthei unter den Christen einen Borzug zu geben, er ließ sie neben einander bestehen, damit sich die Christen selbst schadeten und durch das ärgerliche Schausspiel der Religionöstreitigkeiten den christlichen Namen serner dessechen, ja er verschaffte sich zum bloßen Hohn disweilen das Bergnügen, die Häupter christlicher Partheien in seiner Gegenwart disputiren zu lassen. Im Allgemeinen stellte er, troß der ausgesprochenen Grundsätze, die Christen in der That keineswegs den heiden gleich; er zog die letzteren bei Anstellungen nicht blos vor, sondern begünstigte sie kakleichlich. Unruhige Christen

<sup>1)</sup> Epist. 42. p. 129.

<sup>2)</sup> Julian, Edict. ad Alexandr. epist. 26. p. 398. unb bes. Epist. ad. Alexandr. 51. p. 432. etc. bann Epist. 6. p. 376. u. s. w.

<sup>3)</sup> Ammian. Marcellin. XXII. 5. Wenn fie in ber hite bes Streites waren, rief er ihnen qu: "Sort auch mich, ben ja felbst bie Alemannen und Franken gehört haben!"

<sup>4)</sup> Julian. Epist. 7. ad Artab. p. 376. Gregor. Orat. IV. 96. p. 129. Sozom. hist. eocl. V. 18. Liban. Epitaph. p. 564. Julian verdiente also keineswegs den Dank, welchen er für seine Duldung aller Bartheien don den Christen fordern zu dürsen glaubt. Epist. 52. ad Bostrenos. p. 435. Man kann allerdings behaupten, Julian seh mehr ein Berfolger des Christen thum sals der Christen gewesen, indem er nicht sowohl darauf ausging, die Christen personich zu vertigen, sondern sie durch kung angedrachten Druck und andere Mittel sitr das Seidenthum zu gewinnen, also das Christenthum dadurch zu flützen, daß er ihm seine Bekenner entsoge. (Bergl. G. F. Wiggers de Juliano Apostata religionis es schristianae et Christianorum persecutore dissert. Rostoch. 1810.) Allein es is dabet zu bedenken, daß Julian nicht einmal ein eigentlicher Christianae et Christianorum persecutore dissert. Rostoch. 1810.) Allein es is dabet zu bedenken, daß Julian nicht einmal ein eigentlicher Christianab auf Sulian aus einem Bersolger der dissert überwiegenden Macht der christichen Parthei selbst die äußeren Mittel dazu sehligion später ein Bersolger ihrer Besenner geworden seh wistlichen Religion später ein Bersolger ihrer Besenner geworden seh wistlichen Religion später ein Bersolger ihrer Besenner geworden seh, wird sich, da Julian so kurz regierte, schwerlich mit historischer Gewißheit nachweisen lasser, aber es ist nicht unwahrscheinlich, daß die Sache diese Wendung genommen haben würde, wenn Julian durch den Wiederstand, den er in der Folge gewiß gefunden kätte, noch mehr erbittert worden, und die heidnische Barthei wieder dei mehreren Krästen gewesen wäre.

bestrafte er aufs schärste, Heiben aber, sowohl Obrigkeiten als Bolk, die sich Unrecht und Gewalt gegen Christen erlaubten, behandelte er weit milder, ja sogar günstig. 1) Sein strenges Berfahren gegen die Christen begleitete Julian oft noch mit bitterem Spott. Als die Arianer in der Gegend von Sbessa, die sehr reich waren, in Streitigkeiten mit den dortigen Balentinianern geriethen, ließ er sämmtliche Schäße der Ebessenischen Kirche wegnehmen und unter seine Soldaten vertheilen, die Güter aber seinen Privatbesitzungen einverleiben. Er wolle ihnen damit, sagte er, da sie ja den wunderlichen Ausspruch im Munde sührten, daß es für einen Reichen schwer seh ins Himmelreich zu kommen, nur den Sintritt in den Himmel erleichtern. 2)

Aehnlichen Spott über " bie leichtgläubigen Schüler unwissenber Fischer, die mit alten Beibern ganze Nächte zusammen säßen und beteten und von Fasten ganz matt und halbtodt wären",3) erlaubte sich Julian häusig, und der öffentliche Spott eines-Regenten über einen Theil seiner Unterthanen hat eine furchtbare Gewalt.

Das unverfänglichste, gesetzlich tabelloseste, aber auch gefährlichste Mittel, wodurch Julian dem Christenthum zu schaden suchte, war die Uebertragung der Einrichtungen, welche die christliche Kirche vorzüglich gehoben hatten, in das Heidenthum. Er wollte die alte Religion durch eine Reformation ihrer Institute volksmäßiger machen. Damit begann er bei der Wurzel, bei einer Berbesserung des Priesterstandes, 4) dem er mehr innere Tüchtigteit und höhere Würde zu geben suchte. Er selbst war darin als Oberpriester Vorbild. Die Heiden sollten dieselbe Sorge sür Bestattung der Todten, dieselbe Sasisfreundlichkeit gegen Fremde, dieselbe Wohlthätigkeit gegen Arme beweisen, wodurch sich die

<sup>1)</sup> Dieß geht, um nur ein Beispiel von jeder Seite anzussuhren, bestimmt genng aus der Art hervor, wie Inlian die alerandrinischen Heiben, die den Bischof Georgius ermordet hatten, schont — die antiochenischen Christen aber auf den bloßen Berdacht, den Tempel des Daphneischen Apoll angezündet zu haben, mit härte behandelt. Man sehe hierüber den Heiben Ammian. Marcellin. XXII. 11 u. 13. Außerdem Sozomen. V. 3. u. Gregor. Naz. Orat. IV. 93. p. 127.

<sup>2)</sup> Julian. epist. 43. ad Hecebol. p. 424. Achnliches, wenn gleich vielleicht übertrieben ergählt, finbet man bei Sozom. V. 4. 5. 8. Es finb Spottreben, wie sie bem Tempelranber Dionpfins zugeschrieben werben. Cicero de Nat. Deor. III. 34.

<sup>3)</sup> Gregor. Orat. V. 25. p. 163. Anbere Spottereien, besonbers mit Schriftworten f. Greg. Orat. IV. 97. p. 130.

<sup>4)</sup> hierliber eine Beilage, wo bas, was Julian von einem heibnischen Briefter, und bas, was Gregor von einem driftlichen Geiftlichen verlangt, ausmmengestellt wirb.

Christen so beliebt gemacht hatten. 1) Zu biesem Zwed verordnete Julian die Errichtung von Armenhäusern und Fremdenherbergen und wieß ansehnliche Summen dafür an. 2) Auch das Justitut der religiösen Bolksbelehrung, 3) das im Christenthum so Großes gewirkt hatte, eignete er der heidnischen Religion an, und suchte überhaupt dem Gottesdienst mehr Leben, Würde und Glanz zu ertheilen, wozu er sich besonders auch der Wirkungen der von ihm sehr beachteten und geschätzen Kirchenmusik 4) bediente.

Julian wußte, wie wichtig es sey, daß eine Religion ins bürgerliche Leben eingreife und mit Staatseinrichtungen in Berbindung stehe. Die heidnische Religion hatte hierin der christlichen unter den letzteren Kaisern weichen müssen; 5) er suchte das Verhälteniß wieder umzukehren. Alles Christliche wurde an öffentlichen Insignien vertilgt, das Reichspannier wieder in seine altrömische Form verwandelt. 6) Seine zur öffentlichen Verehrung aufgestellte

Prudentius.

<sup>1)</sup> Julian giebt besonders ben driftlichen Frauen Schuld, daß fie durch Wohlthätigteit viele zu ihrer Secte hinüberzögen. Misopogon. p. 363. Ueberhaupt ist er auf die driftlichen Frauen ganz und gar nicht gut zu sprechen (Misopogon. p. 356.), beren Tugend selbst dem Libanius einst den Ausruf abnöthigte: "Welche Frauen haben doch die Christen!"

<sup>2)</sup> In jeder Stadt sollten solche kevodoxeia angelegt werden für jeden Dürftigen ohne Unterschied der Religion. Für die Provinz Galatien weißt Julian zu diesem Zweck jährlich 30,000 Modien Getraibe an. Epist. 49. ad Ursacium, Ponificem Galat. p. 429. Außerdem fordert er alle Heiben zu freiwilligen Beiträgen auf, und such sie durch bas Borbild ber Chriften beschänend zu ermuutern.

<sup>3)</sup> Sozom. V. 16. Διενοείτο πανταχή τους ελληνικούς ναούς τή παρασκευή και τή τάξει τής Χριστιανών θοησκείας διακοσμείν. βήμασί τε και προεδρίας, και έλληνικών δογμάτων και παραινέσεων διδασκάλοις τε και άναγνώσταις. Ferner ftiftete Julian nath διδασκάλοις τε και άναγνώσταις. Ferner ftiftete Julian nath ber ganze Geist des Zeitalters zum monastischen Leben hinneigte —, ahmte die Einrichtung der christlichen literae formatae nach, sührte eine Art Bußzucht nach dem Borbild der christlichen Kirche, nur gemildert (wie es der Klugheit gemäß war) ein, und übte wohl auch selbst als Pontisex Maximus das Recht, mit dem Kirchenbanne zu belegen, aus. Julian. epist. 62. 451. Έγω τοίνυν επειδήπερ είμι κατά μέν τὰ πάτρια μέγας άρχιερεύς, ελαχον δὲ νῦν και τοῦ Διθυμαίου προφητεύειν, ἀπαγορεύω σοι τρεῖς περιόδους σελήνης μή τοι τῶν εἰς Ιερέα μηδὲν ἐνοχλεῖν. κ. τ. λ.

<sup>4)</sup> Julian. Fragment. p. 301. Epist. 56. ad Ecdic. p. 442. In Alexandrien sollten talentvolle Anaben burch öffentliche Unterfilitung jum Tempelgesang gebildet werben. Guten Sängern eröffnete er die besten Austichen. Die Kirchenmust ift ber hauptpunct, wo auch für ben protestantischen Cultus so viel Gutes geschehen tonte. Möchte boch bas, was Inlan sür seinen Glauben that, viele christliche Nachsolger sinden!

Christus purpureum gemmanti textus in auro Signabat labarum; clypeorum insignia Christus Scripserat; ardebat summis crux addita cristis.

<sup>6)</sup> Sozom. V. 17.

Statue umgab Julian mit Götterbildern, und wer nun berselben seine Gererbietung bezeugte, wie dieß bei seierlichen Gelegenheiten micht selten geschah, war zugleich genöthigt, sich vor den damit verdundenen Göttergestalten zu beugen. 1) Auch von falschem Bekehrungseiser ist Julian nicht frei zu sprechen. Es mußte ihm vorzüglich wichtig sehn, das heer für seinen Glauben zu gewinnen, und er bediente sich dazu folgenden Mittels. An dem Tag der allgemeinen Löhnungsvertheilung erschien der Kaiser von den Insignien des Reichs und Götterbildern umgeben. Die Soldaten zogen an ihm vorüber; vor ihnen lag Gold und Beihrauch. Konnten sie sich nun, wenn sie Christen waren, entschließen, Weihrauch in die Opferslamme zu wersen und die Götter anzubeten, so belohnte sie ein gnädiger Blid des Monarchen und reichlicherer Sold. 2) So verkauften manche ihre Religion.

Was bisher bemerkt worden ist, war mehr Begünstigung des Heibenthums, als Verfolgung des Christenthums; wir sinden aber auch eine Verordnung Julians, die als eigentlicher Angriss auf das Christenthum angesehen werden kann, zugleich aber so verschieden beurtheilt worden ist, daß wir etwas weitläusiger das von sprechen müssen. Es ist die Versügung, vermöge deren er den Christen die Beschäftigung mit nicht eigentlich christlichen Wissenschaften verboten haben soll, wodurch also den Christen alle Vortheile einer classischen Vildung entzogen worden wären. Der philosophische Kaiser verachtete die so einsachen, im besten Sinn einsältigen Schriften des alten und neuen Testaments gegen die tiessinnigen und schönen Producte des griechischen Genius. Der glaubte, nur die von einem hohen vaterländischen Geiste besselten, in die vollendetste Form gekleideten Werke des Alterthums könnten eine reinere Weisheit mittheilen, während die Schriften

<sup>1)</sup> Dieß berichten uns zwar nur Christen, allein es ist innerlich nicht unwahrscheinlich. Gregor. Naz. Orat. IV. 81. p. 117. Sozom. V. 17. Sewöhnlich ließ Julian ben Zeus neben sich abbilben, ber ihm Krone und Burpur reichte, ober ben Mars und Merkur, bie ihm burch freuubliche Blide bas Zeugniß kriegerischer Tugenb und ausgezeichneter Beredsamkeit gaben.

<sup>2)</sup> Auch bieß beruht nur auf driftlichem Zeugniß. Sozom. III. 17. Grogor. N. Orat. IV. 82-85. p. 117-120. Gregor inbeß erzählt gerabe von biesem Berfahren Julians ganz specielle Thatsuchen und Anecboten; und man lernt Julian schon aus seinen eigenen Schriften und benen seiner heibnischen Lobredner als einen Mann von so kluger Partheilichkeit gegen die Christen tennen, daß man ihm wohl, neben so manchem Großen in seinem Charakter, auch eine so kleine List zutrauen dars.

<sup>3)</sup> Cyrill. contra Julian. VII. p. 229.

ber Christen nichts bergleichen zu wirken vermöchten. 1) Da nun aber die Christen meinten, jene Werke seyen vom Satan selbst, ober von Dienern des Satans hervorgebracht, so wollte er auch nicht, daß dieselben an den Schriften und Wissenschaften der Hellenen herumnaschen sollten; 2) sie möchten dann auch nur allein bei den armseligen Büchern, auf welche sie so hohen Werth legten, bleiben. Er glaubte also vollsommenes Recht zu haben, die Christen von den Schriften, die sie doch nicht mit gehöriger Achtung und Liebe behandelten, gänzlich abzuhalten. Auch ist es nicht zu leugnen, obgleich es sich aus der strengen Opposition des Heibenthums und Christenthums in damaliger Zeit wohl erklären läßt, daß die ausgezeichnetsten Kirchenlehrer, wie viel mehr der gemeine Hausen der Christen, 3) die Werke des Alterthums mit ungebührlicher Geringschätung behandelten.

Ganz besonders war es dem Julian zum Abscheu, daß Männer, welche das Daseyn der Götter leugneten, Schriften erklären sollten, als deren Urheber er die Götter ansah, und deren beseelende Idee die Berehrung berselben Götter war. 4) Da Julian von dem Jugendlehrer strenge Sittlickeit verlangte, schien es ihm die verächtlichste Heuchelei, daß ein Lehrer um des Lohnes willen jene vom Geist der alten Religionen durchdrungenen Schriften auslege, während er selbst die Wahrheit dieses Geistes ableugne; er verlangt dabei nicht, daß die Lehrer um der Jünglinge willen ihre Ansichten verändern, sondern nur, daß sie nicht lehren sollen, was ihnen nicht wahrer Ernst ist. Werglaubt, daß sich jene Schriftseller durch Irrthum an dem Heiligen

All ថστε και ὑμεῖς, ὡς ἐμοι φαίνεται, τὸ διάφορον εὶς σύνεσιν τῶν παρ ὑμῖν... οὐδ ἂν γένοιτο γενναῖος ἀνὴρ μάλλον οὐδὲ ἐπιεικής. ἐκ δὲ τῶν παρ ἡμῖν, αὐτὸς αὐτοῦ πᾶς ἂν γένοιτο καλλίων, εἰ καὶ παντάπασιν ἀφυής τις εἴη.

Τοῦ χάριν ὑμεῖς τῶν παρ Ἑλλησι παρεσθίετε μαθημάτων, εἴπερ αὐτάρχης ὑμῖν ἔστιν ἡ τῶν ὑμετέρων γραφῶν ἀνάγνωσις. κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Gregor felbft sagt, ohne es jedoch zu billigen, daß die meisten Ehriften weltliche Gelehrsamkeit ganglich verachteten, als ob sie sittlich-gefährelich und versuhrerisch ware und von Gott entferne. Orat. XLIII. 11. p. 778. Indeg finden sich auch bei Gregor manche Stellen, die einem ftarten Partheieiser gegen heibnische Geisteswerte an ben Tag legen.

<sup>4)</sup> Julian. epist. 42. p. 422. "Bie? — sagt er — bie Götter sind Urheber und Führer ber Gestesbildung eines homer, hestoh, Demosthenes, herodot, Thuchbides, Isofrates, Lysias: haben nicht die einen ihre Schriften bem hermes, die andern ben Musen geweiht? Es sommt mir also ungereimt vor, die Schriften bieser Männer auszulegen, und zugleich die van ihnen verehrten Götter zu verachten... Ob μην επειδή τουτ άτοπον οίμαι, φημί δείν αὐτούς μεταθεμένους τοις νέοις συνδίσωμι δε αίζεστν, μή διδάσχειν α μη νομίζουσι σπουδαία."

berfündigt hatten, ben berweißt Julian in die Rirchen ber Galiläer, um ben Matthäus und Lucas erklären ju hören. Daraus geht berbor: Julian untersagte ben Chriften bie Beschäftigung mit ber beibnischen Literatur keineswegs gerabezu, im Gegentheil ex wünschte gewiß, bag recht viele driftliche Junglinge in bie Schulen der beidnischen Rhetoren und Sophisten geben möchten, in ber Ueberzeugung, daß jeder, in bem bon Natur etwas Ebleres ware, burch Beschäftigung mit jenen Werken vom Atheismus, benn bas war ihm bas Chriftenthum, abfallen und für bie Götterberehrung ge= wonnen werben mußte. 1) Aber er wollte, bag, wer bie bon ben Göttern eingegebenen, ihre lebendige Macht anerkennenden Werke auslege, biefe Götter auch in Wort und That verehren solle, ober bestimmter gefagt, bag nur Beiben Jugenblebrer sehn sollten. 2) Damit waren also bie Chriften von den Lebrftublen ausgeschloffen. Gine langfam wirkende, aber höchft folgen= reiche Maagregel. Es mußte eine unausbleibliche Wirkung auf bas nachwachsenbe Geschlecht hervorbringen, wenn bie Wiffenicaften nur bon beibnischen Lehrern vorgetragen wurben. Wollten bie Chriften ihre Sohne bon boberer Bilbung nicht ausgeschloffen feben, fo mußten fie biefelben ju Beiben in bie Schule ichiden mit ber Gefahr, bak burch berebte und eifrige Lehrer ber Saame bes Beibenthums in die jugenblichen Gemüther geftreut wurbe. 3) Bobl fucten driftliche Lehrer Diesem Uebelftand burch poetische Broductionen in driftlichem Geifte abzuhelfen. Aber biefe nothgebrungenen Machwerke eines Apollinaris und felbst eines Gregorius von Nazianz waren nur bürftige Surrogate für bie freien, begeisterten Schöpfungen eines Homer, Sophokles und Plato, biefe ewigen Bilbungsmittel und Borbilber bes menschlichen Geiftes. Bar ben Chriften, besonbers ben bamaligen griechischen Chriften, bertrauter Umgang mit griechischer Wiffenschaft entzogen, fo war ihnen allerbings viel entzogen, und es wird mit Unrecht behauptet,

<sup>1)</sup> Cyrill. contra Julian. VII. p. 229.

<sup>2)</sup> Hiernach ist also ohne Zweisel Sozomenus zu berichtigen, wenn et hist. eccl. V. 18. sagt: "Er erlaubte ben Söhnen ber Christen nicht, die griechischen Dichter und Redner zu studien: und zu den Auslegern betselben in die Schule zu gehen." Dem Sinue nach mit den Keußerungen Sulians übereinstimmend, sagt viel richtiger Ammianus Marcellin. XXV. 4. Inter quae erat illud inclemens, quod docere vetuit magistros rhetoricos et grammaticos Christianos, ni transissent ad numinum cultum. Und Orosius lid. VII. c. 30. Aperto tamen praecepit edicto, ne quis Christianus docendorum liberalium studiorum professor esset. Schlossers Beltgeschichte. 1ter Theil p. 650, und dessen ganze Schilberung Justians.

<sup>3)</sup> Wie bieß 3. B. in Athen wirflich ber Fall mar. Siehe oben p. 19.

bas der Christenthum in seiner bamaligen Stellung aus ber Aneignung klassischer Bildung noch keine, ober sehr gevinge Bortheile gezogen habe. Wie konnte es ohne Entwicklung ber wissenschaftlichen Elemente, die in ihm lagen (und diese Entwicklung wurde eben durch Berbindung mit den Forschungen und Leistungen früherer Geschlechter bewirkt) den Angrissen gelehrter und philosophischer Heiden, namentlich eines Julianus selbst, Trop bieten? Wie konnte es ohne sie Religion des gebildetsten Theiles der Menschheit, ja Universalreligion werden?

Rulian batte Grund ju feinem Berfahren. Bon feinem religiösen Standpunct 1) aus ichien es unerträglich, daß die Chriften aus ber Schaale berfelben Werte wiffenschaftliche Rahrung faugen wollten, beren religiöfen Rern fie wegwarfen. Seinem wirklich frommen Gemuthe mar biefer religiofe Gehalt Sauptfache; wer ben verschmähte, follte gar nichts haben. Doch war auch etwas Ungerechtes 2) in Julians Anordnung (benn wäre fie wahrhaft gerecht und allgemein anwendbar, fo burften auch wie uns nicht mit Auslegung flassischer Werte beschäftigen, ba wir ja auch, obwohl milber über die beidnischen Religionen urtheilend, als bie Rirchenlehrer bes vierten Jahrhunderts, boch Bekenner ber Religion find, die bas Beibenthum zerftort hat). Auf biefes Ungerechte macht besonders auch unser Gregorius 3) aufmerksam, indem er bemerkt, bag hellenische Literatur und Sprache mit beibnischer Religion keineswegs so nothwendig verknüpft feb, daß eines ohne bas andere gar nicht benutt und genoffen werben konnte. Sehr richtig fieht er zugleich bie Werke bes griechischen Geiftes als ein bon bem religiblen Bekenntnig gang unabbangiges Gemeingut ber Menschheit an, über welches ein einzelner, wenn auch noch fo mächtiger Mensch nicht zu gebieten hatte. Er fragt ben Julian, ob benn ibm die bellenische Bilbung, die attische Sprache, bie

<sup>1)</sup> Julian betrachtete die heidnischen Schriftseller, vornemlich die Dichter, jugleich als Religionsurfunden, und als solche wollte er sie nicht von Betennern einer fremden, für das heidenthum geradezu zerstörenden Religion erlären lassen. Er versuhr von seine m Geschieduncte aus nach demselben Grundsay, wornach wir die driftlichen Urt unden sitr die heranwachsende Jugend von keinem Bekenner einer fremden, dem Christenthum seinbeligen Religion würden aussegen sassen. Aber man konnte die Werte des Kassichen Alterthums auch von einem andern Standpunct ansehen, auf welchem das resigiöse Bekenntniß nicht unmittelbar in Bekracht kommt, von dem Standpunct, der in der neueren Zeit der allgemeine geworden ist, als universelle, nicht einem Bolt oder Bekenntniß, sondern der Menschheit angehörende, Bildungsmittel edlerer Menschlichkeit, als erwedende Borbilder des Großen, Guten und Schönen.

<sup>2)</sup> Inclemens nennt es felbft ber beibnifche Ammianus I. I.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 102. p. 132-136.

herrlichen Gebichte allein angehörten? Ob er wohl den Christen blos die feine und zierliche griechische Rede, oder am Ende die griechische Sprache überhaupt, selbst die gemeine und bäurische verbieten wolle? u. s. w.

Allerbings hätte Julian, obwohl von den Christen gereizt, die Gränzen seiner Macht anerkennen sollen, da es nicht in der Besugniß eines Herrschers liegt, seinen Unterthanen ein wichtiges Bildungsmittel zu entziehen. Wir können nicht in Julians Seele bliden, ob er unter dem Scheine des Eisers für die Sache der Götter die schlaue Absicht verdeckte, dem Christenthum den empfindlichten Streich zu versehen; offenbar aber waren mit seinem Berfahren die schlimmsten Folgen zur allmähligen Untergrabung des Ehristenthums nothwendig verknüpft.

Derfelbe Grundfat, vermöge beffen Julian mit aller Rraft an einer Berbefferung und Erneuerung ber beibnischen Briefter= fcaft arbeitete, ließ ibn alles aufbieten, ber driftlichen Beiftlichfeit ihre Macht, ihren Reichthum, ihr Ansehen zu entziehen. Durch Herabwürdigung ber Geiftlichen konnte er ber Rirche im Allgemeinen am gewiffesten ichaben. Während er fich gegen bie Menge bes driftlichen Boltes, als einen Saufen von Berführten und Frrenden, milber zeigte, verfuhr er mit Strenge gegen bie geistlichen Borfteber, in benen er bie Berführer und Aufruhrstifter fab, vorzüglich gegen die unerschrockenen Bertheibiger des Chriften= thums, g. B. Athanafius. Er entzog ber Geiftlichkeit bas ihr bis auf einen gewiffen Grab zugeftanbene Recht ber Gerichtsbarteit, bie Immunität von Staatslaften, bie Erlaubnig, Teftamente abzufaffen und Bermächtniffe anzunehmen, welches fie freilich oft misbraucht haben mochten. 1) Statt beffen gewährte Julian ben beibnischen Brieftern ihre früheren Freiheiten wieber, und fuchte bie Tempel burch öffentliche Beiträge ju bereichern. 2)

So viel über das Verfahren Julians gegen das Christenthum. Auf die eigentlichen Christenversolgungen, die unter seiner Regierung vorsielen und wovon besonders Gregorius von Nazianz<sup>3</sup>) und Sozomenus viele Beispiele mit einer Genauigkeit erzählen, welche Schauder und Unwillen erregen soll, brauchen wir wohl hier nicht Rücksicht zu nehmen, da es schwerlich zu erweisen sehn wird, daß Julian solche Grausamkeiten angeordnet habe oder daß sie mit seinem Wissen verübt worden sind. Nur mag er allerbings gegen die erbitterten, durch den Druck, den sie in den

<sup>1)</sup> Julian. epist. 52. ad Bostrenos. p. 437. Sozom. V. 5.

<sup>2)</sup> Sozom. V. 3.

<sup>3) 3.</sup> B. Orat. IV. 93. p. 127. u. a. St.

letten Beiten von ben Chriften erfahren hatten, 1) aufs höchfte gereizten und verfolgungssuchtigen Beiben zu nachsichtig gewesen sebn.

Wir können bas Verhalten Julians gegen bas Chriftenthum großentheils aus feinen religiöfen und politischen Ueberzeugungen ju entschuldigen geneigt febn. Allerbinge floß g. B. bie Uebertragung bes Jugenbunterrichts an beibnische Lebrer aus Julians glaubensvoller Unficht von bem religiöfen Gehalte ber Berte bes Alterthums - feine ausschliegliche Begunftigung ber Beiben bei Besetzung ber Staatsamter aus bem Grundsage, bag bie Institute bes Staates und ber Rirche in einander greifen und ein Ganges bilben mußten. Allein baß Julian biese Grundsate gerabe fo anwenbete, bas heißt, auf eine Art anwenbete, bie auf bas Chriftenthum bon Grund aus gerftorend einwirken mußte, barin lag boch offenbar nicht blos religiöse Begeisterung für bas Beibenthum, die wir an Julian als ben ebelften, wenn auch entftellten, Bug feines Gemuthes anerkennen, fonbern es offenbarte fich barin auch ein ftarter und undulbfamer haß gegen bas Chriftenthum, 2) ber um fo weniger mit schonenber Milbe überseben werben barf, ba er nicht in feiner offenbar feindlichen und gehäffigen Geftalt, fonbern unter bem Schein gerechtigfeitliebenber Dulbung auftrat.

Dabei sollen die sonstigen Menschen- und Regententugenden Julians nicht abgeleugnet oder in Schatten gestellt werden. Uebersehen wir den jugendlichen Uebermuth, womit Julian das Christenthum behandelt, das stolze Selbstgefühl, das in seinen Handlungen und Schriften, besonders in der so geistvollen und lebendigen Schrift, die Casaren" in der satyrischen Behandlung selbst der größesten Männer durchblickt, die Eitelkeit, womit er sich als chnischer Stoiker auf dem Throne gefällt und die Erscheinung eines alten Helden, eines schlichten Republikaners wiederholen möchte — so sinden wir auf der andern Seite in ihm auch viel

<sup>1)</sup> Ungemein bitter spricht sich fiber biese Bersolgungen ber Christen gegen bie Beiben ber Sophist Libanius aus. Morwola ent Toular. p. 509. 'Entrap. ent Toul. p. 529. ed. Reisk. In ber ersten Stelle giebt er auch an, was Julian gethan habe, um bem barnieber liegenden Beibensthum wieber aufzuhelsen. p. 510 ff.

<sup>2)</sup> And Ammianus Marcell. gesteht, daß Julian gegen die Christen keineswegs seines sonstige Gerechtigkeitsliebe bewiesen habe, und in bieser Beziehung "interdum dissimitis sui" gewesen seb. M. vergl. die ganze merkwürdige Stelle lib. XXV. 4. 19. Auch Libantus giebt sich nicht viele Mibe, die Partheilichkeit Insians für die Heiben und gegen die Christen zu verbeden. Man sehe unter andern Enerasp. p. 564.

wahrhaft Großes und Edles, rastlose Thätigkeit 1) für das Bohl ber Unterthanen, besonders des Bürgers, Liebe zu rückschissloser Gerechtigkeit, die er nur gegen die Christen vergaß, Streben nach höchster Einfalt der Sitten, ausopfernde Entbehrung aller Lebensgenüsse, alterthümliche Tapserkeit, männlichen Ernst und Strenge, verbunden mit menschlichschoner Herzlichkeit gegen Männer, in denen er nur Geist, nicht Macht und Rang verehrte. 2) Zu bedauern ist, daß diese liebevolle Theilnahme keine anderen Gegenstände fand, als jene eiteln Rhetoren und Sophisten, daß die religiöse Begeisterung Julians durch so vielen Aberglauben besieckt war, vor allem, daß sein hoher Geist den Sinn des Zeitalters und den Geist des Christenthums so verkennen konnte, und dadurch nur eine kurze, vorüberstürmende, wildaufregende Erscheinung wurde, während er der wohlthätigste Genius hätte werden können.

## c. Gregors Bücher wiber Julian.

Die minder erfreuliche Seite in Julians Wesen hervorzuheben, schien um so mehr Pflicht, da nur daraus erklärbar wird, warum sich manche ältere driftliche Schriftsteller, die wir doch sonst nicht so geradezu verwersen dursen, mit so unerhörter Bitterkeit über biesen Mann aussprechen. Ihre Schilderungen sind übertrieben,

<sup>1)</sup> Act γας είχεν εν χεροίν η βίβλους η δπλα — sagt Libanins im Epitaph. p. 546. Er tonnte, bem Cajar ahnlich, verschiebene Beichäfte zugleich besorgen, und sich in berselben Zeit burcheinander vorlesen lassen, bictiren und Audienz ertheilen. Τι μέν ἀναπαύεσθαι τῶν διαχύνων ην, αὐτοῦ δ' ἐπ' ἔργον ἀπ' ἔργον μεταπεδάν. Liban. Epitaph. p. 580. — Der Geist und Charatter Julians ergiebt sich am besten und lebenbigsten aus seinen eigenen Schriften, wenn man, wie es sich versteht, manchen seiner Aeuserungen das sobissisch-rhetorische Gewand auszieht. Rebst Julians eigenen Schriften ist Ammian vorzüglich zu gebrauchen (interessante Stelle Ammian. Marc. XXV. 4.) — nicht eben so zuvertässis die allzu partheitschen und rhetorischen Freunde, wie Libanius (in mehreren Schriften, vornemlich dem Epitaphios sind der Monodia), und die gleich partheitschen Gegner Gregorius, Sozomenus u. a.

Oregorius, Sozomenus u. a.

2) Man vergleiche in bieser Beziehung Julians Briese an mehrere Gelehrte, Rhetoren und Philosophen seiner Zeit, unter andern Epist. 40. p. 417. an Jamblichus, welchem er z. B. sagt: "bann kam der trefsiche Sopater zu mir; als ich ihn erkannte, sprang ich vor Freude auf und umarmte ihn, vor Lust weinend, weil ich ahnete, daß er mir Briese von dir bringen würde; als ich sie empfangen hatte, küste ich sie, drildte sie an die Augen" u. s. w. Aehnlich Epist. 44. p. 425. an Libanius, dem er den Bunsch ausspricht, "daß er seiner Freundschaft werth sehn möchte." — Die Schattenseite dieses Umgangs Julians mit seinen Sophisten, welche freilich auch nicht übersehn werden darf, ist vorzüglich hervorgehoben von Schlosser in der Weltzeschichte. 1ter Th. p. 649 st, und noch mehr in einer Recension von Keanders Julian. Jen. Lit. Zeit. Januar 1813.

ibre Erzählungen nicht felten burch Bartbeibag entstellt, aber als bloge Ausfluffe eines (übrigens wohlgemeinten) Belotismus burfen wir fie boch auch nicht ansehen. Namentlich ware es fast unbegreiflich, wie ber fonft im Ganzen wurdig gefinnte Gregorius bon Ragiang feine Schmähreben ober Inbectiven 1) gegen ben bamals ichon tobten Julian ichreiben und mit fo beigenber Lauge hatte falgen konnen, wenn fich Julian nicht auch wirklich manches Emporenbe gegen bie Chriften erlaubt batte. Bon biefen beiben Reben haben wir noch etwas beftimmter ju fprechen. Es möchte nicht blos unerquidlich, fonbern auch überfluffig feyn, ben Inhalt biefer mehr bom Feuer ber Leibenschaft, als achter driftlicher Begeisterung belebten Schriften ausführlich ju entwideln; boch muß, ihren Character zu bezeichnen, einiges baraus bervorgehoben werben. Gregorius hatte, wie er felbst andeutet, 2) bie Abficht, burch biefe Reben, die übrigens bochstwahrscheinlich nicht bestimmt waren, öffentlich gehalten, sonbern nur gelesen zu werben, bem Julian ein Denkmal ju fegen, woburch er bei ber Mitwelt sowohl als ber nachwelt aller Jahrhunderte ber allgemeinen Somach und Berachtung preisgegeben mare. Er verbirgt fein

<sup>1)</sup> Diese Invectivae ober Adyor Grylireurixol, nach ber alten Orbnung bie britte und vierte Rebe, nach ber neuen bie vierte und fünfte, fullen in ber Benebictinerausgabe ben Raum von G. 78-176. Merkwürdige altere und neuere Urtheile über biefe Invectiben und literärische Rachweisungen findet man in der Einseitung des Benedictiners Clemencet p. 73-77. Die letzteren noch vollständiger bei Fabrio. biblioth. graec. vol. VIII. p. 392. ed. Harl. Unter den mir aus Ersahrung bekannten Einzelausgaben der Invectiven ift solgende (rara et praestans odit. bei gabricius genannt) bie intereffantefte: S. Gregorii Nazianzeni in Julianum invectivae duae. Cum scholiis graecis nunc primum editis et ejusdem Authoris nonnullis aliis. Omnia ex biblioth. Henr. Savilii edid. R. Montagu. Etonae exc. J. Norton. 1610. 4. Diefe Ausgabe zeichnet fich vorzüglich burch eine Sammlung trefflicher Barianten über alle Schriften bes Gregorius aus, welche von Savile, ber eine Ausgabe Gregors von Nazianz beabsichtigte, Montagu und einigen Freunden dieser Männer aus vielen Handschriften zusammengestellt sind. Was die gewöhnliche Benennung στηλιτευτικός λόγος betrifft, so ift Dariiber besonders ein Scholion bes Nonnus (beffen Scholien gu ben Sinvectiven bei Montagu abgebruck find) zu vergleichen: δ στηλιτευτικός ούτοσι λόγος, ψόγος έστι των Ιουλιανώ πεπραγμένων. διαφέρει δε ψόγος στηλιτευτικοῦ, ὅτί ὁ μὲν ψόγος διὰ τῶν ἐγκωμιαστικών κεφαλαίων προέρχεται, οἰον γένους, ἀναστροφής, πράξεων, ουγκρίσεως ό δε στηλιτευτικός δια των πράξεων μόνον εξ τύχοι δε και συγχρίσιως στηλιτευτικός δε εξόηται άπο μεταφοράς τῆς στήλης. στήλη δε εστι λίθος, ἢ χαλκός εν επιμήκει τετραγώνο σχήματι, εν ψ εγγεγραπται ἡ τοῦ στηλιτευομένου ἕβρις. κ. τ. λ. Das Wort orglerever und bamit verwandte tommen in ter Rebe felbft mehrmals vor. Bergl. barüber außerbem Stephan. Thesaur. tom. 1. p. 1807, u. ben bott citirten Budaeus in Comment, ling. gr., ferner Suid. Lexic tom. III. p. 374. unb Montagu ad Gregor. Invect. 1. not. 1. 2) Orat. IV. 1. p. 78. — IV. 92. p. 126. — V. 42. p. 176.

Bestreben nicht, den großen Herrscher, mit dem ihn schon der Tod hätte einigermaßen versöhnen können, als ein schwarzes Unseheuer darzustellen, und verschmäht zu diesem Zwek auch die härtesten Worte nicht. "Der Abtrünnige, der Assprier, der Drache, der gemeinsame Feind, der allgemeine Mörder" und ähnliche Ausdrücke schallen uns von allen Seiten aus den beiden Reden entgegen. ") Die erste derselben hat besonders die Absicht, Julians Fehler und seine gegen die Christen geübte Thrannei ins helleste Licht zu setzen, die zweite, von der Gregorius glaubt, daß sie seinen Lesen, die zweite, von der Gregorius glaubt, daß sie seinen Lesen besonders angenehm und nüglich sehn würde, ") will die unausbleiblichen Strasgerichte Gottes an den Ungerechten zeigen, und hebt in dieser Beziehung als Hauptbeleg das Beispiel Julians hervor.

Merkwürdig ist, wie der Redner, während er Julian in die Hölle verstößt, die große Seele des Constantius vom himmel heradruft und mit unerhörten Lobsprüchen überhäuft. Dur tadelt es Gregorius an dem in seinen Augen so großen und edlen Constantius, daß er in Julian einen dem Reiche so schädlichen Menschen erhalten und zur herrschaft erhoben habe; er nennt dieses Versahren des Constantius eine unmenschliche Menschen die Menschen bes Constantius eine unmenschliche Menschen faufen müssen, wenn er seinen Blutsverwandten Julian nicht hätte erhalten wollen. Es war doch in der That ein

<sup>1)</sup> Orat. IV. 35. p. 93. IV. 68. p. 108. IV. 77. p. 115. u. a. Bergl. Orat. XVIII. 32. p. 352. Einmal nennt Gregor wortspielend ben Julianus Είδωλιανός, ein andermal spöttisch νοῦς μέγας, u. dergl.

<sup>2)</sup> Orat. V. 1. p. 147.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 34. p. 93 ff. Die Lobspriiche, welche Gregor bem Constantius ertheilt, sind natürlich durch den Gegensatz gegen Julian gesteigert. Sonst hatte Gregor, wie sich benten läßt, auch manches an Constantius zu tadeln, besonders seine Begünstigung des Arianismus. Aber selbst dasst weiß er eine Entschuldigung; er sagt, Constantius habe am Ende seines Ledens breiersei bereut, erstens daß er seine Berwandten habe ichne lassen, zweitens daß er den abtrilinnigen Julian zum Edsar ernannt, besonders aber drittens daß er neue Glaubenssätz begünstigt habe. Orat. XXI. 26. p. 402 ff. Wir können den Gregorius wegen seiner lobpreisenden Aussprüche über den schon verstorbenen Constantius nicht eigentlich der Schweichelei, sondern nur der Partheilichkeit zeihen. Des Fehlers der Schweichelei hat sich vielmehr Julian selbst gegen den Constantius schuldig gemacht, indem er diesen, damals noch leben den Fürsten auf eine wirtlich unverschämte Art erhebt. Es sehlt nicht viel, daß er ihn nicht allein den größten Regenten, sondern den größten aller Wienschen nennt. Jul. Orat. I. in Constantii laudes 3. B. p. 46. Desto bitterer äußert sich Julian. Kpiter über Constantius, besonders nach bessen Tode. Hauptsellen: Julian. Kpiter ad Atheniens. p. 270. Caesares p. 335 u. 336.

<sup>4) &#</sup>x27;Απάνθοωπος φιλανθοωπία. Orat, IV. 35. p. 93. 3n einer andern Stelle fagt er: οὐ καλῶς ἐφιλανθοωπεύσατο. IV. 3. p. 79.

hoher Grad von Partheieifer, welcher die sonst gute und milbe Gesinnung unseres Gregorius bis zu einem solchen Ausspruch verblenden konnte. Unerfreulich ist es, auch solche Züge aufzuzeichnen;

allein fie geboren gur Wahrheit bes Bilbes.

Gregorius entschulbigt indeß (als ob Menschenpflicht einer Entschuldigung bedürfte) den Constantius wegen der Erhaltung Julians. mit folgenden Gründen: er habe sich damit von dem Berdacht, gewisse Berbrechen (die Ermordung von Julians Familie) begangen zu haben, reinigen, dem Julian ein Beispiel von Großmuth geben, und seine Herrschaft mehr befestigen wollen — im Ganzen aber freilich mehr Herzensgüte als Weisheit bei diesem Versahren bewiesen. Dagegen wird Julian desto bitterer getadelt, daß er Gott und dem Constantius seine Erhaltung mit so schwarzem Undank vergolten, dem einen durch Abfall, dem andern durch Empörung. Desonders beschuldigt Gregorius den Julian auch der Heuchelei, weil er, längst schwolzes den Heidenen seh, ein Vorwurf, der allerdings auch durch das Zeugniß heidnischer Schriftseller bestätigt wird.

Ein sonderbares Schauspiel, das sich so oft in der Geschichte wiederholt, bietet die Betrachtung dar, wie Aberglaube auf beiden Seiten, der heidnischen sowohl als der christlichen, herrschend war, beide Partheien aber sich darüber die stärkften Borwürfe machten, indem sich jede davon frei hielt, während sie von demselben Aberglauben, nur in einer andern Form, befangen war. Hiedon geben uns auch diese Reden Beispiele. Magisches Wesen, Theurgie und Wahrsagerei gehörten zu den Richtungen des Zeitalters und zeigten sich unter veränderter Gestalt bei Heiden und Christen; selbst eine Bildung, wie sie Julian hatte, konnte nicht davon befreien. Während Julian die weibische, wundersüchtige Leichtgläubigkeit der Christen tadelt, träumt er sich in fortwährende unmittelbare Verdindung mit Göttern und Göttinnen, die er das sanste Wehen ihrer Gegenwart fühlt, und scheut sich nicht, die unglaublichsten heidnischen Mährchen mit der devotesten Vernunft-

<sup>1)</sup> Orat. IV. 22. p. 87.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 21. p. 87.

<sup>3)</sup> Gregor ergahlt, Julian habe in ben jugenblichen philosophischen Streitübungen gegen seinen Bruber Gallus oft bie Bertheibigung bes heibenthums übernommen, unter bem Borwand, ber Uebung wegen sich auf bie schwächere Seite zu stellen, in ber That aber, weil er seine Borliebe fürs heibenthum boch nicht ganz unterbruden konnte. Orat. IV. 30. p. 91.

<sup>4)</sup> Liban. Epitaph. p. 528. Ammian. Marcellin. XXI. 2. XXII. 5.

verleugnung anzuerkennen; 1) und während Gregorius den heidnifden Aberglauben feines Begners fcmabt, trägt er feinen driftlichen jur Schau und erzählt Dinge, Die ihm nicht leicht jemand nachglauben wirb. Go foll bem Julian, ber befanntlich außerordentlich viel auf Prodigien hielt und felbst die Wahrsager= funft als Meifter trieb, 2) einft ein gefrontes, also fiegreiches, Rreug in ben Gingeweiben eines Opferthieres ericbienen febn. Und als fich Julian unter ber Anleitung feiner theurgischen Philofopben in einer unterirbifden Soble befand, um Beifter au befcmoren, biefe Beifter aber (fo berichtet Gregorius 3) mit fdreden= erregender Gewalt auf ihn einbrangen, ba nahm Julian ju bem bon ihm ichon verleugneten Rreugeszeichen feine Buffuct, bas auch jest wirksam war und die Damonen verscheuchte. - Auf bem perfischen Feldzuge läßt Gregorius außer feinem Beere von Solbaten ben Julian ein zweites Beer von Damonen begleiten. fein Berehrer Libanius bagegen eine Schaar von Göttern. 4) Go ftand beiben Seiten eine unfichtbare Welt zu Gebot.

Wir übergehen die harten, ungerechten Vorwürfe, welche Gregorius dem Julian macht, als ob er dem Trunk und der Bollust<sup>5</sup>) ergeben gewesen wäre, und sogar das schwarze Versbrechen, den Tod des Constantius bewirkt zu haben, 6) auf sich geladen hätte, und bemerken zum Schlusse nur noch, um auch gegen Gregorius als Schmähredner nicht ungerecht zu werden, daß derselbe seine Leser kräftig ermahnt, nicht Gewalt, sondern milde Geduld als die wahrhaft christliche Wasse gegen die Tyrannen zu gebrauchen, von Christo Sanstmuth zu lernen, nicht selbst Rache zu nehmen, sondern Gott die Vergeltung zu überlassen, und dem

<sup>1) 3.</sup> B. die Fabel, baß eine reine Bestalin an ihrem Gürtel bas mit bem Bilb ber großen Göttermutter belabene Schiff, welches vorher keine physische Gewalt in Bewegung setzen konnte, fortgezogen habe. Julian. Orat. in Matrem Door. p. 159 ff.

Sozom. V. 2. Liban. Epitaph. p. 582 . . . μαντέων τε τοῖς ἀρίστοις χρώμενος, αὐτός τε ῶν οὐδαμῶν ἐντῆ τέχνη δεύτερος.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 54. 55. 56. p. 101 sog. Dieselben Anecboten ergählt, wahrscheinlich auf bas Zeugniß bes Gregorius bin, Sozomenus h. e. V. 2.

<sup>4)</sup> Gregor. Orat. V. 7. p. 151. Liban. Monod. p. 508. Der lettere fagt: άλλ' έχων άμφ' αὐτὸν τοὺς θεοὺς, ὀλίγην στρατιὰν μέγα δυναμένην.

<sup>5)</sup> Orat. V. 22. p. 175. Dagegen Liban. Epitaph. p. 582. Ammian. Marcell. XXV. 4. Et primum ita inviolata castitate enituit, ut post amissam conjugem nihil umquam venereum agitaret.

<sup>6)</sup> Orat. IV. 47. p. 99. Man lese über biesen Bunct die Erklärung Julians selbst. Epist. XIII. ad Julian. avuncul. p. 382. Belder schwarze heuchler mitte bann Julian bei seiner Trauer über Constantius Tob gewesen sehn! Liban. Epitaph. p. 561. So heuchelte boch Julian nicht. Zum Menchelmord war er zu ebel.

Gott, ber fie fo munberboll aus ber brobenben Gefahr gerettet, burch ein besto eifrigeres driftliches Leben zu banten. 1) Möchte er nur in feinen eigenen Worten bie bulbenbe Nachficht geübt baben. bie er andern für die That empfiehlt. Gewiß nur ber Bartbeiifche fann bie Reben unferes Gregorius gegen Julian bon Bartheieifer freifbrechen; ber Unbefangene muß munichen, bag bie gute Sache bes Chriftenthums bon bem für fie begeifterten Rebner beffer, bas beißt mit mehr Ginficht und Liebe und mit weniger Leibenidaft vertheibigt worben feyn mochte. Dann hatte fein Wort unendlich mehr gewirft. Aber er verbient auch einige Entschuldi= Julians Regierungsweise rief jeben, bem es ums Chriftenthum Ernft war, jum Kampf gegen ihn auf, und wer biefen Rampf magen wollte, mußte fraftig und ftreng auftreten, um auch in Bufunft bie fuhne Sand, welche bie Rirche Chrifti wieber antaften wollte, abzuschrecken. Gregorius fah im Chriftenthum bas bochfte Beil, bas theuerste Ballabium ber Menschheit: wie leicht konnte sein Born aufflammen gegen einen Mann, ber bieß theuerste Gut vertilgen wollte. Ferner; ba Gregorius schrieb, war fast noch die gange driftliche Welt vom Schreden ber Regierung Julians erfüllt; eben erft war biefe Erscheinung wie ein unbeilichwangeres Meteor am driftlichen Simmel vorübergegangen, und so spricht sich auch in biefen Reben bie aufgeregte Stimmung bes frifchen Saffes aus, ber ben größten Theil ber Chriften befeelte. In jener Zeit bes großen auf Leben und Tob gebenden Rampfes zwischen Beibenthum und Christenthum mar eine gerechte Würdigung bes Mannes, ber an ber Spite ber beibnischen Barthei bem Chriftenthum Untergang brobte, nicht möglich, ober erfor= berte übermenschliche Umficht und Mäßigung. Mit geringerer Leibenschaft hatte Gregorius freilich mehr ber inneren Rraft ber göttlichen Sache vertraut; er hatte bie gereizten Gemuther nicht noch mehr aufgeregt; er mare nicht fo leichtgläubig gegen Julian und für bie Chriften gewesen; er batte nicht ben beftig abfprechenden Ton angeftimmt, womit bie merkwürdige Erscheinung Julians fo häufig als etwas burchaus Nichtswürdiges verworfen wurde. Aber wer halt immer bas Maas, auch im gerechten Rorne?

d. Perfonliche Berhaltniffe bes Gregorius und feiner Familie ju Julian.

Julian hatte bekanntlich fast alle Menschen, welche seinen berhaften Vorfahren als rathgebenbe ober bienenbe Lieblinge

<sup>1)</sup> Orat. V. 37. p. 172 ff.

umgaben, bom Sofe entfernt, und einige mit ungerechter Barte behandelt. 1) Der Bruder unseres Gregorius aber hatte sich als Leibargt bes Conftantius burch feine Runft und fein Betragen folches Ansehen erworben, daß sich Julian überwand, ihn am Sofe zu behalten. Ja ber philosophische Raifer entschloß fich fogar. nachbem er hie und ba in feinem Betchrungseifer glüdlich gewesen war, auch einen Berfuch mit Cafarius anzustellen, und ließ sich mit ihm in ein Religionsgesprach ein. Leiber halt es Gregorius für überflüsfig, ben Gang und Inhalt biefer Unterhaltung mitautheilen, und bemerkt nur, daß fein Bruder, mit eben fo viel Glaubenstraft, als philosophischer Gewandtheit seine Ueberzeugung gegen ben Raifer vertheibigt und bor einer großen Berfammlung mit Festigkeit erklärt habe: "er seb ein Christ und wolle es immer bleiben." Der Raiser hatte bie Gebuld, ihn bennoch in feiner Umgebung zu behalten. Nur prefte ihm bie Stanbhaftigfeit feines Leibargtes und ber Gebante an ben noch größeren driftlichen Gifer von beffen Bruber Gregorius ben später berühmt geworbenen Ausruf aus: "D gludlicher Bater, o ungludliche Sobne!" Bobl war ber Bater gludlich ju preifen, ber folche Sobne erzogen hatte, aber bie Sohne nicht minber, bie feine äußere Macht in ihrer Ueberzeugung erschüttern Fonnte. 2)

Gregorius, damals bei den Aeltern lebend, war wegen der bebenklichen Stellung seines Bruders am kaiserlichen Hofe nicht wenig besorgt. Er konnte nicht wissen, wie ftark die Glaubenstreue seines Bruders sehn würde, aber er konnte überzeugt sehn, daß Julian alles aufbieten würde, dieselbe zu besiegen. In dieser Berlegenheit, da er wahrscheinlich keine Nachrichten von seinem Bruder hatte, und zweiselhafte Gerüchte über denselben umherschleichen mochten, schrieb er ihm einen Brief, dest um beinettlicher Inhalt hier stehen mag: "Wir sind recht sehr um deinetwillen erröthet und mit Trauer erfüllt worden. Alle Christen, Freunde und Fremde sprechen von dir. Bald, sagen sie, kämpse der Sohn eines Bischofs, bald strebe er nach äußerer Macht und Ehre, bald seh er vom Geld überwunden. Wie können denn die Bischöfe andere zur Standhaftigkeit im Christenthum ermuntern, wenn sie nicht einmal mit Zuversicht auf ihre eigene Familie hin-

<sup>1)</sup> Beispiele bavon erzählt Ammianus Marcell. XXII. 3. Bon ber Hinrichtung eines solchen Hosbeienten, bes Comes largitionum Ursulus, sagt unter andern bieser Schriststeller: Ursuli vero necem ipsa mihi videtur flesse Justitia, Imperatorem arguens ut ingratum.

<sup>2)</sup> Man sehe fiber bieses alles Gregor. Orat. VII. 11. 12. 13. p. 205-207.

<sup>3)</sup> Epist. 17. p. 779.

bliden können? . . . Wie soll ich unseren ohnehin lebensmüben Bater aufrichten? Unsere Mutter aber würde ganz untröftlich sehn, wenn sie das von dir hörte, was wir ihr disher noch künstlich verborgen haben. Deßwegen fasse aus Rücksicht für dich selbst und für uns einen heilsameren Entschluß. Wir haben ja, wenigstens sür einen genügsamen Menschen, Bermögen genug, um anständig leben zu können. Verlässest du aber deine jezige Lage nicht, so bleibt dir nur die traurige Wahl, entweder als ächter Christ auf die niedrigste Stuse heradgestoßen zu werden — oder deine ehrzgeizgen Plane zu verfolgen, dann aber in wichtigeren Dingen Schaden zu leiden und dich, wo nicht dem Feuer, doch dem Rauche auszusesen."

Balb barauf faßte Cafarins ben Entschluß, in bie Mitte feiner Familie jurudgutehren, und führte benfelben auch, als

Julian feinen Felbzug gegen bie Berfer antrat, aus. 1)

Gregorius suchte unter Julians Regierung auch durch eindringliche Ermahnungen bei ausgezeichneten Männern der Sache des Christenthums zu nüten. So schrieb er unter andern an einen ihm befreundeten angesehenen Beamten Candianus, der, nicht dem Zeitphantom huldigend, sondern aus redlicher Treue die heidnische Religion, als den Glauben seiner Bäter, bekannte, einen fast schmeichelnden Brief, der mit den Worten endigt: "für alle deine Freundschaft wünsche ich dir keine Vermehrung deiner Macht und beines Ruhmes, sondern nur das Eine Größeste, daß du einst uns und Gott angehören, daß du auf der Seite der Versolgten und nicht der Versolger stehen mögest; denn jenes vergeht mit der Zeit, dieses aber gewährt unsterbliches Heil."

Merkwürdig ist auch das muthvolle Betragen des Baters Gregorius während der Julianischen Bedrückungen, wovon uns folgende Züge ausbewahrt sind. Julian, dem viel daran gelegen sehn mußte, manche christliche Kirche in einen Göttertempel zu verwandeln, machte damit auch einen Versuch zu Nazianz. Der kaiserliche Besehlshaber in Cappadocien kam mit einer Schaar Vogenschützen in die Stadt, und verlangte, daß ihm die Kirche übergeben würde. Deine Begleitung deutete auf einen Gewaltstreich. Der Vischof aber, der wohl auf den Sifer des ihm ergebenen christlichen Volkes zählen durfte, widersetze sich muthig;

<sup>1)</sup> Gregor. Orat. VII. 13. p. 207.

<sup>2)</sup> Epist. 181. p. 891 seq.

<sup>3)</sup> Σημεῖον, οι τε τοξόται, καὶ ὁ τούτων στρατηγὸς, οῦς ἐπῆγεν ἔκεῖνος, τοῖς ἱεροῖς οἰκοις ἡμῶν, ὡς ἢ παραληψόμενος, ἢ κάταστρεψόμενος.

und ber Präfect fand es gerathen, sich zurudzuziehen, froh, ohne Schaben babon zu kommen. 1)

Bebeutenber ist folgender Fall. 2) Durch eine fturmische Boltswahl wurde im 3. 362 in ber hauptstadt Cappadociens ein faiserlicher Beamter Gusebius jum Bischof ernannt. Die bersammelten Bischöfe ber Proving wurden wider ihren Willen genöthigt, ihn zu bestätigen und zu weihen, erklarten aber nachher bie gange Sandlung für ungültig. Auch Julian wiberfette fich ber Bahl, weil er an Eusebius einen guten Staatsbiener ungern verlor. Der alte Gregorius, obgleich einem kleinen und unbedeutenden Bisthum vorstehend, unternahm es, bie Bohl bes Bolls gegen die Einwendungen ber Bischöfe 3) und ben Unwillen bes Kaifers zu verfechten. Als ber taiferliche Statthalter bie Bifcofe, welche ben Gufebius geweiht hatten, fdriftlich ju fich berief, um bie Sache nach bem Buniche bes Raifers ju fcblichten, erwiederte ibm ber Bischof Gregorius folgendes: "Erlauchtester 4) Statthalter, wir haben in allem, was wir thun, nur einen Richter und König, und biefer wird jest angefochten. Er wird auch diese Bischofsweihe untersuchen, die wir auf eine gesetliche und ihm wohlgefällige Weise vorgenommen haben. Es wird euch, wenn ihr uns in irgend einer anderen Sache Gewalt anthun wollt, gar nicht schwer fallen, aber bas wird uns kein Menich verwehren können, die Ordnung und Gerechtigkeit unferes Berfahrens zu vertheibigen; wenn ihr bas nicht etwa auch burch ein Gefet verbietet; mabrend es euch boch nicht einmal gutommt. euch auf irgend eine Art um unsere Sachen zu bekummern." Der Statthalter wurde burch bie mannliche Rebe bes Bifchofs

<sup>1)</sup> Gregor. Orat. XVIII. 22. p. 353. Gregor rühmt es bei biefer Gelegenheit von seinem Bater, daß er nicht allein durch Wort und That zur Standhastigseit in jener schlimmen Zeit ermuntert, sondern anch die Rächte durch für das Gemeinwohl der Kirche gebetet habe, die zur Zerrüttung feiner Gesundheit.

<sup>2)</sup> Gregor. Orat. XVIII. 34. p. 355.

<sup>3)</sup> Unser Gregorius urtheilt über ben Hall so: die Weihe war zwar erzwungen, also der Form nach sehlerhaft, allein die Wahl war doch aus dem frommem Sinn des Bolks hervorgegangen, und in der That auf einen wilrdigen Mann gesallen. War sie indeß gegen die Ueberzeugung der Bischse, so mußten sie im entscheidenden Moment selbst widersprechen und den äußersten Widerhand leisten, und nicht nachber dagegen arbeiten und den außersten Beiten die kirchlichen Unruhen vermehren. Berlangen sie sin so gesahrvoller Zeit die kirchlichen Unruhen vermehren. Berlangen sie sin sich Rachsicht, daß sie dem Orang der Umstände gewichen sind, so muß noch viel mehr dem Eusebins Berzeihung zu Theil werden, der ja auch auf den Bischssischlicht genöthigt wurde. Orat. XVIII. 33. p. 354.

<sup>4) 3</sup>Ω αράτιστε ήγεμών, wie Felix und Festus Actor. XXII. 26. XXIV. 3. XXVI. 25. und wie ber Theophilus, bem Lucas seine Schriften zueignet. Luc. I. 3.

überwunden, der Kaiser gab nach, und die Bürgerschaft von Safarea sah sich nicht blos von der Gesahr, die der kaiserliche Unwille brohte, befreit, sondern auch ihre Wünsche erfüllt.

## 7. Gregorius abermals als Friedensstifter.

Wir verweilen noch etwas in Cafarea, wo wir unfern Gregorius wieber bas Geschäft eines Bermittlers übernehmen feben. Sein Bufenfreund Bafilius mar ebenfalls aus bem einfamen Leben im Bontus in feine Baterftabt gurudgefehrt und bon bem neugewählten Bischof Eusebius, eben fo wie früher Gregorius, wiber feinen Willen jum Bresbyter geweiht worden. (Bermuthlich im 3. 363 ober 364.) Diefer Bischof, ber bermoge feiner bisherigen Laufbahn in theologischen Studien nicht fehr bewanbert febn fonnte, munichte einen grundlich gebilbeten, zum Streit gerüfteten Bresbyter neben fich ju haben, und als einen folden Mann hatte fich Bafilius icon burch mehrere Schriften ausgewiesen. Db ber neugemählte Bresbyter ben Bischof feine Ueberlegenheit im Denken und Reben bisweilen fühlen ließ, ober mas fonft gwifden fie tam: turg ihr gutes Bernehmen mabrte nicht lange, und Gufebius ging in feiner Leibenfchaft fo weit, 1) bemfelben Manne bas Bresbyteramt, bas er ihm eben gewaltsam aufgebrungen hatte, eben fo gewaltsam wieder ju nehmen. Gin bebenflicher Schritt, benn bie machtige und, wenn es galt, ftreitbare Barthei ber Monche mar bem Beforberer bes Monchelebens Bafilius mit ganger Seele zugethan. Eine innere Spaltung in ber Gemeinde mare faft unvermeidlich gemefen, hatte nicht Bafilius mit eblem Sinn eine freiwillige Berbannung in ben Bontus bem leicht möglichen Triumph über feinen Bifchof, welcher auch bermoge feiner Babl nicht fo gang fest ftanb, borgezogen. Gregorius begleitete ben Freund in die Ginfamteit, 2) scheint aber bald wieder

<sup>1)</sup> Gregorius spricht übrigens mit vielem Lobe von Eusebius und schildert ibn als einen frommen und besonders als einen (während der Berfolgung des Basens) sehr standhaften und muthvollen Mann. Ubeber die Beranlassung zur Mishelligkeit zwischen Eusebius und Bastlius geht er hintweg; dach wirft er die Schuld dadei auf Eusedius, und sagt, es sep ihm dier etwas Menschliches begegnet: ἄπτεται γάρ οὐ τῶν πολλῶν μόνον, allà καὶ τῶν ἀρίστων ὁ Μῶμος. Orat. XLIII. 28. p. 792 ff.

<sup>2)</sup> Orat, XLIII. 29. p. 793. Gregor selbst hatte seinem Freunde zu biesem Schritt, sich in die Einsamkeit zurückzuziehen, dringend gerathen und war ihm dann auch gesolgt: καὶ ἄμα συμβούλοις ἡμῖν περί τούτου χυησάμενος καὶ παραινέταις γνησίοις, φυγάς ένθένδε σὰν ἡμῖν

jur Unterstützung seines alten Baters nach Razianz zurückgekehrt zu sehn. 1)

Bon Nazianz aus konnte Gregorius wirksamer für die Ausföhnung seines Freundes Bafilius mit bem erbitterten Bischof von Cafarea thatig febn, und es bot fich balb in ungunftigen Beitumftanben eine schickliche Gelegenheit bagu bar. In biefem Beitpunct hatte nämlich (im 3. 364), ben Orthobogen Gefahr brobend, nach Jovians furger Regierung ber bem Arianismus gunftige Balens ben Raiferthron bestiegen; und in ben miglichen Berhältnissen, worin orthodore Bischöfe und Gemeinden burch bie neue Regierung verfett murben, mußte bem Eusebius ein tüchtiger Mittämpfer willtommen febn. Ginen folden hatte er in Bafilius felbst von sich gestoßen. Jest wendete er sich an unsern Gregorius mit bem Bunfche, bag er nach Cafarea kommen und ihren Berathungen beiwohnen möchte. 2) Diefer antwortete bem Bifchof achtungsvoll, aber auch in bobem Grabe freimuthig, 3) bag er fich zwar burch biefe Ginlabung fehr geehrt fühle, beffen ungeachtet aber bie frühere und jegige Sandlungsweise bes Eufebius gegen ben Basilius für ungerecht halte. "Indem du mich ehrst,

πρός τον Πόντον μεταχωρεί, και τοις έκεισε φροντιστηρίοις έπιστατεί. Gelegentlich: bas Wort φροντιστήριον wird, wie befannt, von Aristophanes Nub. B. 94.

ψυχῶν σοφῶν τοῦι' ἐστὶ φοοντιστήσιον auf eine jderthafte Weise von dem Hause oder der Schule des Sokrates gebraucht. Man vergi. dazu die Ausleger, deren Erklärungen Bed vol. II. p. 74 sqq. zusammengestellt hat. Hesychius: φροντιστήριον διατριβή και οίκημα Σωκράτους, και τὸ σχολείον. Im Allgemeinen bezeichnet φροντιστήριον einen Ort, wo mit Anstrengung gedacht, auch wohl gegrübelt wird. So wie man nun die christischen Mönche als Philosophen bezeichnete, tonnte man auch idren Ausenthaltsort mit dem Kamen eines Philosophen banses, einer Philosophenschafte, oft fressich undassend genug, benennen. Daher Suidas t. III. p. 634: φροντιστήριον. διατριβή η μοναστήριον δπεφ σί Αττικο σεμνείον καλούσι. In diesem Sinne gedraucht denn auch Gregorius in der angestührten Stelle das Wort φροντιστήριον, nud er, der die Mönche so gerne als Philosophen darstellte, war vielleicht der erste, der so anwendete. Roch einige andere Rachweisungen sinder man dei Suicer. Thes. eccles. t. II. p. 1464. Gregorius Prestopter in vita Greg. Naz. nennt auch ein Krantenhaus φροντιστήριον ἀσθενών, πτωχῶν.

<sup>1)</sup> Es ist möglich, boch, mir wenigstens, nicht wahrscheinlich, baß auch bier in seiner Baterstadt Gregorius als Friedensstifter auftrat, benn jene oben berührten Mishelligkeiten seines Baters mit ben Mönchen, weil derzelbe das Glaubensbekenntniß von Rinnin unterzeichnet hatte, könnten etwa bis jetz fortgedauert haben. Es ist indes, damit die Erzählung nicht zu sieht zerstidelt werde, das etwa hierher gehörige frither schon bei der Darskellung dieser Zwistigkeit berührt worden. S. oben pag. 41 ff.

<sup>2)</sup> Darauf benten bie Worte bes Gregorius (opist. 20. p. 783.) bestimmt hin: εγώ χαίρω ὑπὸ σοῦ τιμώμενος — καὶ καλούμενος επίτε συλλόγους καὶ συνόδους πνευματικούς.

<sup>3)</sup> Epist. 20. p. 783.

fagt er unter andern, jenen aber verachteft, kommft bu mir vor, wie ein Mann, ber einer und berselben Berson mit ber einen Sand ben Ropf ftreichelt, mit ber anbern einen Badenftreich versett - ober ber einem Saufe bie Fundamente untergrabt, und jugleich bie Banbe beffelben ausmahlt und bie Augenfeite verziert. Wenn ich also etwas über bich vermag, so wirft bu (bas thun) bich mit Bafilius verföhnen; und ich halte es für billig, bag bu mir hierin nachgiebft. Wenn bu jenen mit Achtung behandelft, fo wirst bu bas Gleiche von ihm erfahren." Dieses Schreiben, in welchem freilich bie unterwürfige Achtung gegen ben Metropolitanbischof burch bie Liebe jum Freunde überwogen wird, brachte bei Eusebius feineswegs eine gunftige Wirkung Er fab barin bie übermuthige Wibersetlichkeit eines jungen Presbyter und äußerte bieß felbst gegen Gregorius. Diefer erklarte bem Bifchof, 1) bag er nicht auf eine fcmabenbe, fonbern auf eine geiftliche und philosophische Weise 2) gegen ihn gesprochen ju haben glaube; die höhere Stellung bes Bifchofs bebe bas Recht nicht auf, offen und freimuthig gegen ihn ju febn; im Gegentheil, es feb eines ebelgefinnten Mannes murbiger, bie freie Rebe bes Freundes, als bie Schmeichelei bes Feindes mit Wohlgefallen zu hören. Er moge also nur wieder eine milbere Gefinnung annehmen.

Dieser Brief und besonders die allgemeine Noth, worin sich die orthodoge Kirche unter Balens befand, scheint den Bischof mehr besänftigt oder wenigstens umgestimmt zu haben. Dieß geht aus einem etwas späteren Schreiben Gregors an ihn hervor, welches mit den Worten schließt: "Wohlan, so will ich denn, wenn es dir gefällt, kommen und mit euch beten, mit euch kämpfen, mit euch dienen, und euch durch meinen Zurus, wie den Kämpfer in den Spielen die ermunternden Knaben, zum Streit stärken." 3) Noch deutlicher äußert sich Gregorius über die veränderte Gesinnung des Eusebius in einem Briese an Basilius, 4) worin er dem Freunde ankündigt, daß er bald einen versöhnenden Brief von seinem wieder freundlich gesinnten Bischof erhalten würde, zugleich aber auch ihn ermahnt, dem Bischof

<sup>1)</sup> Epist. 169. p. 877.

<sup>2)</sup> Oux beolorixos, àllà nveuparixos re nal gilosogos. Das lettere foll wohl bezeichnen: wie es einem christlichen Philosophen ober Asceten erlaubt ist und zusommt.

<sup>3)</sup> Epist. 170. p. 878. Die letten Borte find im Original voll treffender Beziehungen: και ύπηρετησόμενοι, και ώς άθλητην ἄριστον κελευσται παϊδες, ταϊς ὑποφωνήσεσιν ὑπαλείψοντες.

<sup>4)</sup> Epist. 19. p. 782.

zuvorzukommen und bessen Nachgiebigkeit durch eigene Großmuth zu übertreffen. Er schlägt beswegen dem Basilius vor, daß sie sich zusammen nach Cäsarea begeben und mit vereinter Kraft den von allen Seiten her eindringenden Irrlehren entgegen kämpfen wollten. Wirklich kehrte auch Basilius im Jahr 365 nach Cäsarea zurud.

Bon jest an ftand Bafilius mit seinem Bischof im freund= lichften Bernehmen. Er war fein Rathgeber, feine Stüte, feine recte Sant, in manchen Begiebungen felbft fein Lehrer; er biente ibm in allen Berhältniffen, aber indem er fich ibm unentbebrlich machte, beherrschte er ihn auch, und burch ben Bischof jugleich bie Gemeinde. Gregorius felbst giebt nicht undeutlich ju verfteben, bag in biefen letteren Jahren (bon 365-370) Eufebius nur bem Namen nach, in ber That aber Basilius Bischof getvefen feb. 1) So konnte ihr Berhältniß am besten besteben. benn Eusebius, noch etwas weltlich gefinnt und für ein Rirchenamt nicht eigentlich theologisch gebildet, bedurfte eine tüchtige geiftliche Stupe, Bafilius aber war ber tirchlichen Oberaufficht nicht nur am würdigsten, sondern er war auch, wie wir in ber Folge feben werben, bem Berrichen gar nicht abgeneigt. Er zeichnete fich als Presbyter bei einer Hungersnoth, wobei er burch Wort und That ein Borbild für alle Wohlhabenden und ein Seegen ber Armen wurde, 2) noch mehr aber (wenigstens wurde bas bon ben meiften als bas Wichtigere angeseben) burch feinen ftanbhaften Rampf für bas Nicanische Bekenntnik mabrend ber arianischen Regierung bes Balens so febr aus. baf es bei Erledigung bes Bischofsftuble von Cafarea febr naturlich mar. ihn vorzüglich zu berüdfichtigen.

<sup>1)</sup> Man lese Gregors treffende Schilberung Orat. XLIII. 33. p. 796., wo er unter andern von Basilins sagt: "Er hatte die Macht in der Kirche, wenn er auch nur den zweiten Rang einnahm; indem er Wohlwollen mitbrachte, empfing er dassit Ansehen und Gewalt. Es war eine bewundernswürzige liebereinstimmung und Berssechung der Birtsamkeit (πλοχή τοῦ σόνασθαι). Der Eine sührte das Bolt, der Andere den Führer, und war gewissermaßen ein Löwenwärter (λεοντοχόμος), indem er durch Kunst den Sinn des herrschenden milberte; denn das bedurfte dieser, indem er, erst vor Kurzem auf den Bischosstelle erhoben, noch etwas Weltlust athmete."

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 34. p. 797 ff. u. 63. p. 817.

8. Wahl bes Basilius zum Bischof von Casarea und Berhalten bes älteren und jüngeren Gregorius bei bieser Gelegenheit.

Diese Erledigung des Bisthums von Casarea ergab sich durch den im J. 370 erfolgten Tob des Bischofs Eusedius. Basilius durfte an eine Erhebung zum Primat denken, denn wenn er auch noch nicht sehr in Jahren vorgerückt war (er zählte damals 41 J.), so war er es doch vorzüglich, der in Gemeinschaft mit Gregorius das Eindringen des Arianismus in ihr Vaterland, wo nicht verhindert, doch sehr erschwert hatte, und der sich unter der ganzen Geistlichkeit durch Kenntnisse und frommen Eiser auszeichnete. Indessen gerade diese hervorstechenden Eigenschaften des Basilius erweckten auch wieder Neid, seine bisherige Macht war schon manchen ein Dorn im Auge gewesen, und als es zur Wahl kam, fand er heftige Gegner. 1) Basilius drang dennoch durch, indem vorzüglich der Vater und Sohn Gregorius für ihn wirkten, jedoch auf characteristisch verschiedene Weise, wie wir sogleich sehen werden.

Als Eusebius gestorben war, schrieb Basilius bem Gregorius einen Brief, 2) worin er bas lebhafteste Berlangen ausspricht, feinen Freund zu feben, und fodann fortfahrt: "Bei bem Tobe bes feeligen Bischofs Gusebius bat mich eine nicht geringe Furcht befallen, es möchten bie, welche früher icon ber Metropolitan= firche auflauerten, um fie mit fegerischem Untraut ju erfüllen, ben Augenblid benuten, und bie mit vieler Mube in bie Seelen ber Menschen gestreuten Reime ber Frommigfeit burch ihre schlechten Lehren wieber ausrotten und Uneinigfeit faen, was fie auch in vielen Kirchen wirklich gethan haben. Da nun auch Briefe pon ber Geiftlichkeit an mich ergangen finb, ich möchte boch in biefem Beitpunct nicht unthätig febn, fo erinnerte ich mich, ba ich im Geifte umberblicte, an beine Liebe, an beinen achten Glauben und an ben Gifer, ben bu immer hattest für bie Rirche Gottes: bestwegen habe ich meinen lieben Mitbiakonen Guftathius ju bir gefandt, um bich, einen fo wurdigen Mann, ju ermahnen, an ben Rämpfen für die Rirchen in Berson Theil zu nehmen und mein Alter burch beine Gegenwart zu erfreuen, biefer trefflichen Rirche ihre berühmte Frommigkeit rein erhalten und mit mir berfelben einen hirten geben zu helfen nach bem Willen bes Berrn,

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 35. p. 356.

<sup>2)</sup> Er fteht zwischen ben Briefen Gregore. pag. 836.

ber fähig wäre, sein Bolk wohl zu leiten. Ich habe einen Mann im Auge, ben bu auch wohl kennest; wenn es uns gelingt, biesen zu erhalten, so werden wir gewiß gutes Muthes vor Gott sehn bürfen und dem Bolk eine große Wohlthat erzeigen."

Es ift nicht unwahrscheinlich, bag Bafilius bei ben letten Worten ben Gregorius felbft im Sinne hatte, und es ihm nur berftoblen andeuten wollte, bamit er befto gewiffer nach Cafarea tame. Wie bem auch feb, Gregorius tam nicht. Wir muffen vielmehr aus einem Briefe bes Gregorius foliegen, bag Bafilius, als er seinen Freund zögern fab, wiederholt an ihn fcrieb, und, um ihn ohne Wiberrebe gur Reife gu bewegen, ihm borftellte, er befinde fich tödtlich frant und bege ben fehnlichsten Bunfc, ibn noch einmal ju feben. Tief betrübt ruftete fich nun Gregorius gur Reise: seine lebendige Phantafie zeigte ihm icon bas Bild bes fterbenben Freundes, und troftete ibn jugleich burch Erfinbung von Grabschriften jur Chre bes Berftorbenen. Wie mußte er erftaunen, als er balb barauf erfuhr, bag Bafilius feinesmegs fo frank barnieberliege! Aller Freundschaft ungedchtet fuhr boch wie ein Blit ber Berbacht burch Gregors Seele, bag ihn Bafilius unter falichem Bormand nach Cafarea habe loden wollen, bamit auch burch ben Gifer bes Freundes seine Babl jum Bischof unterftutt werbe. Er gab also ben Entschluß zur Reise wieber auf und fcbrieb bem Freunde einen Brief 1) voll ftrenger Borwurfe, worin er ihn geradezu der Unredlichkeit und Unklugheit bezüchtigt und ihm bemerklich macht, daß er, Gregorius, jur Bischofswahl nicht einmal rechtmäßig hatte mitwirten tonnen. Etwas leibenschaftlich icheint biefer Brief abgefaßt, benn es ift taum glaublich, bag Bafilius eine Krantheit wolltommen fingirt haben follte; mahrscheinlich aber, bag er seinen ohnebieß fast immer franklichen Zustand übertrieben barftellte. Db wirklich aus ehrgeizigen Absichten? — ben Berbacht, welchen felbst ber Freund hegte, hat er allerdings gegen fich.

Gregorius folgte, indem er sich aller Einmischung in die Bischofswahl enthielt, dem Geset der kirchlichen Ordnung, des Anstandes und der Klugheit. Er ertheilte selbst dem Basilius den Rath, sich im entschedenden Augenblick aus der tumultuarisch bewegten Hauptstadt zu entfernen. Indessen wirkte er doch mittelbar für den Basilius durch die beredten Briese, die er im Namen seines Baters an den Klerus und das Bolk von Casarea schrieb. Dieser, der ältere Gregorius nämlich, war als Bischof der Brovinz

<sup>1)</sup> Epist. 21. p. 784. womit zu vergleichen Orat. XLIII. 39. p. 800.

<sup>2)</sup> Greg. epist. 22 u. 23. p. 785 u. 786.

rechtmäßig zur Theilnahme an ber Wahl bes Metropolitanen aufgeforbert, fühlte fich aber, burch Rrantheit und Alter niebergebeugt, ju schwach, am Orte ber Wahl felbft ju erscheinen. Da er fich indeg für Bafilius in hohem Grade intereffirte, fo ließ er burch feinen Sohn feine Stimme in zwei öffentlichen Senbschreiben abgeben. In bem einen 1) an die Einwohner von Cafarea fagt er: "Wenn ich auch, von Krankheit überwunden, nicht gur Wahl kommen kann, so will ich boch so viel bazu beitragen, als in ber Entfernung möglich ift. Wohl bin ich überzeugt, daß auch andere würdig find, Euch, einer fo bebeutenden und bon Alters ber fo trefflich besorgten Gemeinbe, vorzusteben; aber Einen muß ich allen borgieben, ben bon euch felbft fo bochgeehrten, gottgeliebten, unfern Sohn, ben Presbyter Bafilius, einen Mann, ich rufe Gott jum Beugen an, bon reinem Leben und reiner Lehre, ber entweber allein von allen, ober boch gang vorzüglich im Stande ift, beibes gegen bie jetigen Zeitverhältniffe und gegen bie um fich greifenben Irrlehren tampfend feftzufteben. Das fcreibe ich ben Geiftlichen und ben Monchen und benen, bie in höheren Burben und im Rathe find, fo wie bem gangen Bolfe." In bem anderen, 2) an die mablenben Bischöfe gerichteten, Schreiben abnlichen Inhalts bemertte er noch, bag er auf ihr bringendes Bitten wohl felbst nach Cafarea kommen wurde, besonbers wenn er hoffen burfe, bag auch ihre Wahl auf ben Bafilius Wirklich erfuhr er balb barauf, bag gur gefesmäßigen Bifchofsweihe die perfonliche Gegenwart nur noch eines Bifchofs erforberlich feb, und nun raffte fich ber alte Mann bon feinem Rrantenlager auf und ließ sich, feinem halb erftorbenen Körper zum Trot, nach Cafarea fahren. 3) Er beforberte baburch bie Erbebung bes Bafilius jum Bisthum ungemein; und febrte fobann. bon ben Ginwirfungen ber Reise und bon ber Freude über seine aelungene Absicht geftärkt, nach Razianz zurud; als er abreifte, batte man ihn wie eine Leiche auf ben Wagen beben muffen, als er wiebertam, fag er aufrecht, mit beiterem Auge, voll erneuter Augendfraft. Es ift indeg nicht ju leugnen, bag fich bei ber ganzen Sache ber Sohn ordnungsmäßiger und klüger benahm, als ber etwas zu rasche und zubringlich eifrige Bater.

Schon während ber Wahl bes Basilius selbst hatte sich ein gewisses Mistrauen zwischen die bisher so innigen Freunde einz geschlichen. Basilius konnte glauben, sein Freund habe nicht

<sup>1)</sup> Epist. 22. al. 18. p. 785.

<sup>2)</sup> Epist. 23. al. 19. p. 786.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XVIII. 36. p. 357. Orat. XLIII. 37. p. 799.

alles bas jur Beforberung feiner Erhebung gethan, mas bie Bflicht ber Jugendfreundschaft zu erforbern ichien, und Gregorius argwöhnte, von Bafilius unredlich behandelt worden zu febn. Nachbem Basilius gewählt mar, schrieb ihm Gregorius einen Gludwunfdungsbrief, 1) zwar freundschaftlich, boch etwas fühl gegen andere Briefe. Er melbet barin bem neuerwählten Bischof, baß er ihn nicht fogleich befuchen wurde, bamit er fich nicht gu ihm hinzubrängen scheine und Neib errege — fie hatten ja beibe schon Neiber und Feinde genug — und bamit man nicht glaube. Bafilius wolle nun fogleich alle seine Freunde und Anhänger um fich berfammeln. 2) Doch als Gregorius balb nachber bernabm. Bafilius feb icon in migliche Berhältniffe und Streitigkeiten (wahrscheinlich mit ber weltlichen, im Sinne bes arianischen Raisers handelnben, Obrigkeit 3) gekommen, schrieb er ihm wieber mit alter Berglichkeit, und berfprach, ihn balb zu befuchen, und ihm entweber Rath und Troft zu geben, ober wenigstens theilnehmender Reuge seines muthvollen Rampfes und feiner Gebuld zu febn. 4)

Indes war damit das gute Verhältniß zwischen ihnen noch nicht vollsommen wiederhergestellt, vielmehr ergab sich jest erst eine Veranlassung zu noch unangenehmerer Störung desselben. Die Provinz Cappadocien hatte bisher sowohl in bürgerlicher als lirchlicher Beziehung ein Ganzes gebildet; der erste Beamte war der gewöhnlich in Cäsarea besindliche kaiserliche Statthalter; der erste Geistliche der Bischof von Cäsarea. Um diese Zeit wurde Cappadocien vom Kaiser Valens in zwei Provinzen getheilt, beren eine Cäsarea, die andere Thana zur Hauptstadt hatte. 5)

<sup>1)</sup> Epist. 24. al. 25. p. 787.

<sup>2)</sup> Ungefähr ebenfo fpricht fich Gregorins auch Orat, XLIII. 39. p. 801. über biefes Berhaltniß aus.

<sup>3)</sup> Diejenigen, mit welchen Basilius zu thun hatte, werden als ol κοαιοῦντες bezeichnet. Bielleicht ist auch darunter ganz im Allgemeinen die herrschende arianische Parthei zu verstehen, Gregor sagt: πυνθάνομαι σε — πράγματα έχειν ἀπό τινος σοφιστικής των κρατούντων και συνήθους περιεργίας και θαυμασιόν οὐδέν οὐδέν γὰρ ἡγνόουν τὸν. φθόνον. κ. τ. λ.

<sup>4)</sup> Epist. 25. al. 26. p. 788.

<sup>5)</sup> Cappadocien hatte bisher eine Proving gebilbet, die wieder nach einer alten, schon von den cappadocischen Königen herrührenden, Eintheilung in sechs Strategieen zerfiel. Balens theilte aus finanziellen Gründen ums Jahr 371 das Land in zwei Provinzen, Cappadocia prima et secunda, und von den Strategieen ift seitdem nicht mehr die Rede. Die Daupistadt des ersten Cappadociens blieb Cäsarea, die Daupistadt des zweiten wurde Thana (so berühmt als Geburtsort des Thaumaturgen Apollonius), die größte cappadocische Stadt nach Cäsarea. Das alte Cäsarea (einst unter dem Ramen Mazala bedeutend als Sit der cappadocischen Könige, jeht noch unter dem Ramen Raiserie die ansehnlichste

Der Bischof von Thana, Anthimus, ein weltlichgesinnter, herrschlüchtiger Mann, machte nun Ansprüche auf die nämliche geistliche Würde, wie sie der von Casarea hatte, und erklärte sich für den rechtmäßigen Metropoliten des zweiten Cappadociens; Basilius dagegen wollte von seinen alten Rechten nichts aufgeben, und behauptete, die dürgerliche Theilung könne auf kirchliche Berbältnisse nicht angewendet werden. 1) Während der traurigen Streitigkeiten über diesen Punct, 2) die selbst bisweilen in Gewalt-

Stadt bes Lanbes) mußte natürlich entschieben barunter leiben, baß es aufbörte, Hauptstadt ber gangen Proving zu seine. Deshalb wendeten sich auch die Einwohner, wiewohl ohne Erfolg, durch ihren Bischof Bastlius an die Regierung, nm diese Trennung zu verhindern. Basil. M. Epist. 74. 75. 76. p. 168 soqq. Was die kirchliche Abtheilung betrifft, so tounte sich Bastlius um so bestimmter auf die bisberige Kirchenversassung Cappadociens berusen, um im irchlichen Besig der ganzen Proving zu bleiben, als es keineswegs nothwendig war, daß jede politische Metropole auch eine kirchliche sehn mußte.

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XLIII. 58. p. 813.

<sup>2)</sup> Man könnte vermuthen, baß bei biefen Streitigkeiten zwischen Anthimus und Bafilius auch ber Arianismus und Ratholicismus mit im Spiele gewesen seben. Allein es fragt fich vorerft, ob Anthimus ein Arianer war? Und sonderbarer Beise wird er von Le Clerc (Bibl. univers. t. XVIII. p. 60.) mit berfelben Zuversicht ein Arianer genannt, mit welcher ihn Baronius als einen Ratholischen bezeichnet. (Acta Sanctor. Maj. t. II. p. 394. Qui [Anthimus] licet so Catholicum esse profiteretur, tamen nullius frugi vir erat.) Reiner ber beiben gelehrten Manner aber führt für feine Meinung einen Beweisgrund au. Bir muffen also felbft aus ben Neugerungen Gregors bas Richtige gu folgern suchen. Betrachten wir in biefer Absicht bie Sauptstelle Grog. Orat. XLIII. 58. p. 813 u. 814., fo konnte man auf ben ersten Blick glauben, Le Clerc's Meinung werbe burch biefelbe begunftigt, inbem Gregor ergablt, viele Bifcofe feven befihalb von Bafilius jum Anthimus fibergegangen, weil fie mit jenem in ihren Ueberzeugungen (τφ της πίσιεως λόγφ) nicht übereinstimmten; und Anthimus felbst habe einst, als er bem Bastlius gewise Einfilnste vorenthielt, gesagt: "Man milfe Fregläubigen teine Abgaben entrichten (μή χρήναι δασμοφορείν κακοδόξοις)." Allein babei ift nicht au fibersehen, a) baß nicht einmal bemerkt ift, warum Anthimus und seine Barthei ben Bastlius für irrgläubig hielten, und ob nicht vielleicht gerabe befimegen, weil er ihnen nicht (besonbers in Beziehung auf bas Dogma vom beiligen Beift) bollfommen und confequent nicanifch-orthobor fcbien. Ihrer Sphetorthoborie war Basilius noch nicht orthobor genug. Bergl. Gregor. Naz. Epist. 26. p. 788 u. 789. — b) Gregorius sagt selbst, bas Dogma und bie Sorge für bas Seelenheil batten nur jum Borwand gebient, bie mahre Ursache bes Streites von Seiten bes Anthimus fep unersattliche herrichund Sabsucht gewesen. - c) Bare Anthimus bem Bafilius als Arianer gegenüber gestanden, fo wurde Gregorius ichwerlich unterlaffen haben, bieß ausbrildlich zu bemerten, ba er nicht leicht etwas in seiner Lebensgeschichte, was fich auf ben arianischen Streit bezieht, ganzlich übergeht. — a) Ginige Jahre holter, nachdem bie firchlichen Irrungen befeitigt waren, trat Baftlius wieber in ein gang gutes Berhaltniß mit Anthimus (Basil. M. Epist. 210. p. 316), in welches er mit einem Arianer nicht eingegangen mare. — Dieß alles macht mir bochft mabriceinlich, bag Anthimus nicht Arianer mar.

thätigkeiten und Räubereien von Seiten des Anthimus ausarteten, 1) stiftete Basilius, um seine Metropolitanrechte durch die That zu behaupten und seinen Anhang zu verstärken, mehrere neue Bisthümer in den kleineren Städten Cappadociens, unter andern auch in dem zwischen Nazianz und Thana gelegenen, von dem ersteren Ort 32 Meilen, von dem zweiten nicht ganz so weit entsernten, Städtchen Sasima, das eigentlich zur thaneischen Brodinz gehörte. Dieses neue Bisthum ward jest eigentlich der Stein des Anstohes für die Freundschaft des Basilius und Gregorius.

# 9. Gregorius wird Bischof von Sasima, und dann Gehülse seines Vaters in Nazianz.

Basilius hatte fünfzig Landbischöfe unter sich; einem der geringsten unter benselben, oder einem unbedeutenderen Presbyter hätte er das neue Bisthum übertragen können; 2) denn die Stelle war von der Art, daß sie nur einem Manne angemessen schien, der sonst gar keine Ansprücke machen konnte. Abgesehen davon, daß das Städtchen ein Zankapfel für die beiden Oberbischöfe von Cappadocien war, hatte es eine höchst unangenehme Lage in einer traurigen, dürren, wasserlosen Gegend. Ueberall athmete man in den unfruchtbaren Umgebungen nur Staub. Es durchtreuzten sich hier drei Landstraßen, ein Umstand, der den Durchzug vieler Fuhrleute und Soldaten, und damit unaushörlichen Lärm und Streit herbeischirte. 3) Bon den Einwohnern des kleinen Städt-

<sup>1)</sup> Greg. spist. 31. al. 22. p. 796., wo es nicht blos metaphorisch genommen werden zu müssen scheint, wenn Gregor ben Anthimus als Aρήτος bezeichnet und versichert, daß er nicht Lust habe, noch Wassen tragen und Krieg sühren zu lernen. Er sügt hinzu: "ήμῖν δὲ ἀντὶ πάντων δοῦναι τὴν ἡσυχίαν. τί γὰρ δεῖ μάχεσθαι περί γαλαθηνῶν, καὶ δριγίων τι γὰρ δεῖ μάχεσθαι περί ψυχῶν καὶ καγόνων; το το δριμπικές βείναι βείναι bestimmten Fall, wo Anthimus bem Bassilius (unter bem Borwand): man brauche Regern seine Abgaben zu entrichten —) seine Einstünste, die von ben taurischen Gebirgen durch die trancische Provinz nach Cäsarea gebracht wurden, in Beschag nahm und sich mit räuberischer Gewalt der Maulesel des Basilius bemächtigte, erzählt Gregor Orat. XLIII. 58. p. 814.

<sup>2)</sup> Greg, Carm, de vit, sua, B. 437. Τούτοις (sc. Σασίμοις) μ' ὁ πεντήχοντα χωρεπισχόποις Στενούμενος δέδωχε....

<sup>3)</sup> So schilbern uns Gregor von Naz. selbst Carm. de vita s. B. 439 bis 446. p. 7 n. 8. und Gregorius Presbyter in Vita Gregor. Naz. p. 139. die Lage und Beschaffenheit von Sasima. Der erstere sagt:

Σταθμός τὶς ἔστιν ἐν μέση λεωφώρφ
Τῆς Καππαδοχών, ὅς σχίζει εἰς τρισσὴν ὁδόν.
"Ανυδρος, ἄχλους, οὐ δόλως ἐλεύθερος,
Δειγῶς ἀπευπτὸν καὶ στενὸν κωμύδριον,

chens waren nur wenige eigentlich ansässig, die meisten führten selbst als Fuhrleute und dergleichen ein wanderndes Leben; sie mögen also auch von der Art gewesen sehn, daß von geistlicher Einwirkung auf sie nicht viel zu hoffen war. Und zulet war, wie Gregor zu bemerken nicht unterläßt; 1) an diesem armseligen Ort das Einkommen so dürftig, daß ein Bischof nicht einmal im Stande gewesen wäre, die ihm so sehr wesentlichen Tugenden der Wohlthätigkeit und Gastfreundschaft auszuüben.

An biesen traurigen Ort nun wollte Basilius seinen Freund Gregorius setzen, wiewohl sich berselbe immer gegen die Uebernahme eines geistlichen Amtes gesträubt hatte 3) und auf jeden Fall nach dem allgemeinen Urtheil eines ansehnlicheren Bisthums würdig gewesen wäre. Hatte Basilius dabei die Absicht, seinen Jugendgenossen, der ihn in jenem entscheidenden Augenblick der Bischofswahl nicht ganz nach Wunsch unterstützt hatte, jetzt, nachdem er auf den Gipfel der geistlichen Macht im Baterlande gelangt war, ein wenig zu demüthigen? Gregorius nahm es wenigstens so auf; er erblicke in der Handlung des Basilius unfreundschaftlichen Stolz und geistlichen Uebermuth, 3) und konnte

Κόνις τὰ πάντα, καὶ ψόφοι, σὺν ἄρμασι, Θρῆνοι, στεναγμοί, πράκτορες, στρέβλαι, πέδαι, Λαὸς δ' ὅσοι ξένοι τε καὶ πλανώμενοι. Αὕτη Σασίμων τῶν ἐμῶν ἐκκλησία.

Gregorius Presbyter beschreibt Sasima so: προς δε και το χωρίον, τὰ Σάσιμα λέγω, ἡν αὐτῷ ἀνεπιτήσειον, οἰα ζάλης τε και ἀσιικῶν δορύ-βων πεπληφωμένον λεωφόρου γὰρ βασιλικῆς μέσον κείμενον και τοῦ σημοσίου δρόμου ἔχον τὰ ἐπποστὰσια δονεῖται τοῖς παροῦσι, πολλήν μὲν ἀνίαν φέρον τοῖς ἡσυχίοις, ἀπόλαυσιν δὲ ἢ ἀφέλειαν, οὐδὲ τὴν τυχοῦσαν σχεδον παρεχόμενον. Sasima war von Razianz 24 Meilen ober eine mäßige Tagreise, von Thana 32 Meilen ober eine sehr starte Tagreise entsernt. Itinerar. Antonini p. 144. Itinerar. Hieros. p. 577. Ebenso weit war ungesähr die Entsernung von Casara. Ein europäischer Reisender zu Ansang des 18ten Jahrhunderts, Paul Lucas, glaubt, des an der Stelle des alten Sasima das heutige Ingesu (Inschesiu), ene Stadimit einer ansehnlichen Citadelle und bedeutenden Resten des Alterthums, liege. S. Mannert George. der Griechen u. Römer. VI. Th. 22es hest. p. 269 u. 270.

- 1) Carm. de vit. s. 35. 468. p. 8.
- 2) Basilius, ba er zum erstenmal als Bischof von Cksarea mit seinem Freunde Gregorius zusammenkam, hatte biesem die erste Stelle unter seinen. Presbytern την των πρεσβυτέρων προτίμησιν angetragen; aber Gregor hatte sie ausgeschlagen. Grogor. Orat. XLIII. 39. p. 801.
- 3) Greg. Fpist. 31. al. 22. p. 795. Er sagt unter andern dem Bastlius: "den Grund bieser Handlungsweise sehe ich in beiner Bersehung auf den bischöflichen Stuhl, welcher dich auf einmal über mich erhoben hat." Dann bemerkt er, daß das Bersahren des Bastlius allgemein und sehr hart getadelt werde. Starke Aeußerungen Gregors siber diesen Punct findet man auch Epist. 33. al. 24. p. 797. bes. gegen Ende.

ihm biefes Aufbrängen bes geringfügigen Bisthums lange nicht vollkommen verzeihen. 1) Der neue Metropolitan von Cafarea batte indeh auch noch andere, wenn gleich nicht gang zu billigende Grunbe, warum er gerabe feinem Freunde biefes Bisthum aufnothigte. Es war einer ber Orte, um beren firchliche Oberaufficht bie Bifcofe bon Cafarea und Thang fich ftritten, und Bafilius glaubte ohne Zweifel feine Rechte nicht ficherer behaupten ju fonnen, als wenn er einen ihm bollfommen ergebenen, ange= febenen Mann, ber auch ein ruftiger Rampfer mare, an biefe Stelle fette. Dazu ichien ihm Gregorius ber paffenbite. Beit entfernt, barin eine Demuthigung für feinen Freund gu feben, hielt es Bafilius vielmehr für eigenwilligen Raltfinn und Tragbeit, daß fich Gregorius feinem Ansinnen wiberfette; 2) und fo wurden fich beibe Freunde eine Reitlang entfrembet, indem feiner felbstwerleugnend in die Ansichten und Absidten bes andern einzugeben geneigt war.

Basilius kam, um ben Gregorius wirklich jum Bischof von Sasima zu weihen, nach Nazianz. 3) Die vereinigten Bitten seines Baters und Freundes überwältigten endlich den Gregorius, das ihm so Widerwärtige geschehen zu lassen. Die Rede, welche er bei dieser Gelegenheit, vermuthlich in der nazianzenischen Kirche, in Gegenwart seines Baters und mehrerer Bischöfe hielt, beginnt mit den Worten: "Abermals ist eine Weihe und der Geist über mich gekommen, und abermals gehe ich traurig und niedergeschlagen einher." Er gesteht sodann, daß ihn die Erscheinung des Geistes mehr erschreckt, als erfreut, und daß er einige Zeit nöthig gehabt habe, sich von der Ueberraschung zu erholen, daß er aber jetzt bereit seh, sich den Anforderungen des Geistes zu überlassen, und sich zum Dienst für das Wohl seiner Gemeinde ganz hingeben wolle. 4)

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita sua. B. 386-486. p. 7 u. 8.

<sup>2)</sup> Gregor. Epist. 32. al. 23. p. 796. Έγχαλείς ήμεν δογίαν και δαθυμίαν, ότι μή τά σά Σάσιμα κατειλήφαμεν, μηθέ έπισκοπώς κινούμεθα. lleberhaupt find über bas ganze Berhältnig bet 31. u. 32te Brief Gregors p. 795—797. zu vergleichen.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 386. p. 7.

<sup>4)</sup> Orat. IX. p. 234—238. Unter andern sagt Gregor auch p. 237: οὐκ ἐπείσθημεν, ἀλλ' ἐβιάσθημεν. Auf bas temporare Epistopat bes Gregorius 3n Sasima beziehen sich überhaupt bie 9., 10. u. 11. unter seinen Reben. In ber 10. Rebe §. 4. p. 241. sindet sich auch eine interessante Stelle über die Gebräuche bei der Bischosenihe: Αιά τοῦτο (sagt Grown an bem ihn weihenden Bassius) εἰς μέσον ἄγεις, καὶ ἀποχωφοσῦντος λαμβάνη, καὶ παρά σεαντόν καθίζεις — διά τοῦτο χρίεις ἀρχιιμέα, καὶ περιβάλλεις τὸν ποδήρη, καὶ περιτίθης τὴν κίδαριν, καὶ προςαγεις

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

Bald zeigte fich bas misliche Verhältnig noch beutlicher, in welches Gregorius als Bischof bon Sasima gestellt mar. Anthimus bon Thana wollte die Wahl nicht anerkennen und äußerte fich barüber febr hart gegen Gregorius, tam auch balb barauf in Begleitung einiger Bischöfe nach Nazianz, unter bem Vorwand, ben Bater Gregorius zu besuchen, in der That aber, um ben Sohn burch fanfte und herbe Borte, burch Schmeicheleien und Drohungen babin zu bringen, daß er ibn als feinen Metropoliten anerkenne. Allein Anthimus mußte unverrichteter Sache wieber abziehen und war beim Abschied so erzürnt, daß er bem jungeren Gregorius Berratherei am Wohl ber Rirche bormarf. 1) Bulett wollte ibn Unthimus noch als Bermittler zwischen fich und Basilius gebrauchen, eine Rolle, wodurch es Gregorius wieder mit Bafilius verbarb, fo bag ber bon allen Seiten bedrängte Bischof bon Sasima am Ende feinen Ausweg mehr mußte und voll Ueberbruß über biefe firchlichen Unordnungen und Diebelligfeiten in eine Einöbe entfloh.

Es ist zweifelhaft, ob sich Gregorius je wirklich nach Sasima begeben und die Bermaltung bes bortigen Bisthums angetreten babe. Nirgends wird es ausbrücklich berichtet. 2) Auch konnte man in ber That über bie Bollgültigkeit ber Wahl Bebenken tragen, weil fie im Grunde allein bon Bafilius herrührte und weber burch einen Ausspruch ber Brobingialbischöfe, noch ber Gemeinde ju Sasima vollkommene Rraft und Sanction erhalten hatte.

τῷ θυσιαστηρίο τῆς πνευματικῆς όλοκαυτώσεως, καὶ θύεις τὸν μοσχον της τελειώσεως, και τελειοίς τας χείρας τῷ πνεύματι, και εζςάγεις εζς τὰ ἄγια τῶν ἁγίων ἐποπτεύσοντα.

<sup>1)</sup> Greg. Epist. 33. p. 797. Das Resultat biefer Unternehmung bes Anthimus fpricht Gregor mit ben Worten aus: τέλος απηλθεν απρακτος, πολλά περιπνεύσας, και Βασιλισμόν ήμεν, ώς Φιλιππισμόν έγκαλέσας. Wie man in Griechensand einzelne Männer und selbs das belphische Oratel beschulbigte, burch Bestedung für bie Parthei bes mace-bonischen Philippus und gegen bas Interesse bes freien Baterlandes ge-wonnen zu jehn, so beschulbigt bier Anthimus ben Gregorius bes Berrathes der kirchlichen Rechte aus Partheilichkeit für Bastlius. Jenes nannte man Φιλιππίζειν, Φιλιππισμός, dieses analog Bavidiζειν, Βασιλισμός. Aehn-lich waren auch andere griechische Worte älterer und jüngerer Zeit gebildet, 3. B. Kuyekiteir, Kassardotteir, Artiyoriteir, Zekeveiteir. Bergl. barüber Valkenarii oratt. III. Lugd. Batav. 1784. p. 254. sqq. unb Beiskii Index Graecit. Demosth. p. 785. u. a.

<sup>2)</sup> Bielmehr icheint bie Stelle Carmen de vit. s. B. 530. p. 9. gerabe bas Gegentheil zu beweisen:

Τῆς μεν δοθείσης οὐ δόλως ἐκκλησίας Προςεψάμην, οὐδ ὅσσον λατρείαν μίαν Προςενεγκείν, ή συνεύξασθαι λαώ, \*Η χείρα θείναι χληριχών ένλ γέ τφ.

Man nimmt gewöhnlich an, ber einzige Grund, warum Gregorius biefes Bisthum ausgeschlagen habe, feb gefrantter Chrgeiz gewesen, und er felbst hat zu biefer Ansicht Beranlaffung gegeben, indem er bon Sasima fo verächtlich fpricht, als ob es gang unter feiner Burbe ware, ale Bischof babin gu geben; allerdings eine unebangelische Gefinnung, wenn fie ber einzige Beweggrund feiner Weigerung war. Allein überfeben wir boch auch nicht feine beiligen Berficherungen, bag er, bei tiefeinge= pflanzter Neigung zum ruhig beschaulichen Leben, jebesmal ein inneres Wiberftreben empfunden, wenn er an die Uebernahme eines geiftlichen Amtes mit feinen mannichfaltigen Bflichten gebacht habe: ein Widerstreben, welches sich in biesem Falle fast bis jum Schauber fteigern mußte, wenn er überlegte, bag biefes Amt ibn jugleich in Die Streitigkeiten gweier eiferfüchtigen Bifcofe berwideln wurde. Bloge Tragbeit barf man biefe Abneigung Gregors gegen firchliche Thatigfeit nicht nennen; Liebe gur Ginfamteit und Contemplation war ihm angeboren, anerzogen. Bohl hatte er fie überwinden follen, aber bie Begriffe bes Beitalters zeigten ihm zugleich bas als bas ehrwurdigfte und beiligfte Leben, was fo gang mit ber neigung feiner Natur übereinstimmte. Und aulett burfen wir wenigstens fragen: war benn nicht wirklich Gregorius einer vorzüglicheren Stelle wurdig, als biefes burftigen. unruhigen, ju einem mahren Bantapfel gewordenen Bisthums? Konnte er nicht anderswo mehr wirken, als auf bem Borpoften gegen Anthimus, unter bem roben Bolfe ju Safima?

Gregorius war vor dem Bisthum Sasima in einsame Gebirge entstohen. 1) Sein Bater verfolgte ihn mit den dringendsten Bitten, die ihm zugetheilte Stelle anzutreten. Der Sohn widersetzte sich standhaft. 2) Als aber nun der greise Bater ihn flehent-lich bat, daß er nach Nazianz kommen und die Berwaltung des dortigen Bisthums theilen möchte, konnte Gregorius der bäter-lichen Liebe nicht länger widerstehen. 8) Seine Gegenwart war dem Bater um so mehr Bedürfniß, da es unter Balens Regierung, der eben kurz vorber einen starken Angriff auf die orthodoren

Dieß fagt er selbst Carm. de vita s. B. 490. p. 8.
 Πάλιν φυγάς τις και δρομαΐος είς δρος,
 Κλέπτων φίλην δίαιταν, ἐντρύφημὶ ἐμόν.

Gregorius Bresbyter bagegen fagt (in Vita Greg. Naz. p. 139), er fet eit φροντιστήριον ασθενών entflohen. Welchen biftorischen Grund er bagu hatte, läßt fich nicht beurtheilen. Beibe Angaben tonnen auch wohl vereinigt werben.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 495. p. 8.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. 33. 497-525. p. 8 u. 9.

Rirchen 1) biefer morgenländischen Gegenden gemacht hatte, fo viel au tampfen gab. 2) Gregorius tehrte also im 3. 372 wieber in feine alten Berhaltniffe gurud, und trat mit einer merkwurdigen Rebe, bie uns recht flar feine bamalige Stimmung bezeichnet, unter ber Gemeinde auf. "Rommt mir ju Bulfe, rebet er feine Ruhörer 8) an, ba ich bon meiner inneren Sehnsucht und vom Beifte fast gerriffen werbe; jene Sehnfucht nämlich brangt mich jur Flucht, jur Ginsamfeit in ben Gebirgen, jur Rube ber Seele und bes Rorpers, jur Abziehung bes Beiftes von allem Sinnlichen und gur Gintehr in mich felbft, um gang ungetrübt mit Gott umzugeben und bon ben Strahlen feines Beiftes rein burchbrungen zu werben . . . biefer aber, ber Geift namlich . will mich-mitten ins Leben führen, um bem Gemeinwohl gu bienen, und andere forbernd mich felbst gu forbern, Licht gu berbreiten, und Gott juguführen ein Bolf jum Eigenthum, 4) ein beiliges Bolt, ein fonigliches Priefterthum b) und fein in Bielen wieber gereinigtes Cbenbilb. Denn wie ein ganger Garten mehr ift als eine Pflange, und ber gange himmel mit allen feinen Schönheiten herrlicher als ein Stern, und ber gange Rorper bor-

<sup>1)</sup> Besonders Cappadocien blieb unter dem Einfluß bebeutender Lehrer dem nicanischen Glauben getreu, so daß Gregor sagen konnte, diese Land werde allgemein als πίστεως ξρεισμα angesehen. Carm. adv. Episc. B. 94. p. 12.

<sup>2)</sup> Einen sehr merkwilrbigen Angriff machte Balens, nachdem ihm schon vieles gelungen war, gegen Ende des J. 371 auf die katholischen Semeinden Cappadociens, besonders der Hauptstadt Casarea, um sie mit Gewalt zum Arianismus zu nöttigen. Er besürchtete von dem Muthe nud Eiser des Basilius einen besonders kräftigen Widerstand, und hatte sich daher den Ramps mit ihm die zuletzt ausgespart. Interesiante (wiewohl erst kritisch zu reinigende) Erzählungen diese Rampses, aus welchem doch zuletzt Basilius als Sieger hervorging, geben uns als Augenzeugen Gregorius d. Naz. (Orat. XLIII. 47. p. 805 seqq.) und von Nyssa (adversboret IV. 19. — Sotrates IV. 26. — Sozomenus VI. 16. Obwohl Gregor während dieser Streitigkeiten in Cäsarea war, und seinen Freund unterstützte, so ist uns doch kein eigenthümlicher Zug von seiner damaligen Zhätigkeit ausbehalten. Nur das erzählt er uns selbst, daß er, als Kalens school wicht in Bolzug geletzt wurde), bereit war, seinen Freund in die Berbannung zu begleiten. Orat. XLIII. 54. p. 809. Die Erzählung des Ganzen gehört in das Leben des Basilius und macht eine der lichtvollesten Partheen in demselben aus. — Als Balens nach Cäsarea zog oder von da zurückster, suche er auch in Nazianz dem Arianismus die Oberband zu verschaffen, sand aber auch da von Seiten des älteren und jüngeren Gregorius trästigen Widersand. Leider ist dieß nur im Allgemeinen von Gregorius berührt. Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>3)</sup> Orat. XII. 4. p. 250.

<sup>4)</sup> Tit. II, 14.

<sup>5) 1</sup> Petr. II, 9.

juglicher als ein Glieb, so ift auch vor Gott die ganze wohleingerichtete Rirche beffer als ein Wohlgeordneter, und man muß überhaupt nicht blos auf bas Seinige feben, sonbern auch auf bas, was ber Anbern ift. So hat auch Chriftus gethan, ber fich, obwohl er in feiner ihm eigenen Burbe und Göttlichkeit bleiben konnte, nicht blos felbst erniedrigte bis zur Anechtsgestalt. fonbern auch, alle Schmach verachtenb, ben Rreuzestob erbulbete, um burch feine Leiben bie Gunbe ju tilgen, und burch feinen Tob ben Tob zu töbten." In ber Folge entwidelt ber Rebner, wie es ihm bas Sicherste schiene, sowohl jener Sehnsucht nach beschaulicher Ginsamteit, als biefem ihn aufregenden und ins thatige Leben giehenben Geifte etwas ju geftatten, inbem er weber ben beiligen Dienst gang fliebe, noch auch eine Last auf fich nabme, bie feine Schultern nicht ju tragen vermöchten. Er erbietet fich alfo, die Sorge für die Gemeinde mit feinem Bater au theilen, indem er bescheiben bingufügt, er wolle bersuchen, biefem fraftigen, hochfliegenden Abler als ein nicht gang unabn= licher Abkömmling ju folgen.

#### 10. Häusliche Unglücksfälle bes Gregorius.

Absichtlich wurde ber Faben ber Erzählung bis hierher fortgeleitet, weil bie eben erzählten Begebenheiten in einem fortbauernben inneren Zusammenhang stehen; jest aber muffen wir ben Blick wieber zurückwenden, und um ber Bollständigkeit willen noch einige häusliche Begegnisse nachholen. Es ist vorerst einiges über ben Bruder bes Gregorius zu sagen.

Easarius hatte sich, wie bemerkt, als Julian ben persischen Feldzug antrat, in ben Schoos seiner Familie zurückgezogen. Doch kehrte er nach bem Tobe Julians wieber an ben Hof zurück und wurde auch von ben folgenden Kaisern Jovian und Balens mit Ehren überhäuft. 1) Der letztere gab ihm sogar ein Staatssant, wahrscheinlich die Schatmeisterstelle in Bithynien. 2) Die

<sup>1)</sup> Greg. Orat. VII. 14. p. 207.

<sup>2)</sup> Gregorius brildt sich barilber so aus: Διέτριβε μεν εν τη Βιδυνών, την οὐ πολλοστην ἀπὸ βασιλέως διέπων ἀρχήν. ή δε ήν ταμιείειν βασιλεῖ τὰ χρήματα, καὶ τῶν θησαυρών ἔχειν την ἔπεμέλειαν. Orat. VII. 15. p. 207. Genauere Untersuchungen über Sas Amt bee Casarius baben Gothofrebus und Tissemont u. a. angestellt. S. bes letteren Momoir. p. 5 à l'hist, eccles. t. IX. p. 700 seqq. u. Fabric. bibl. gr. vol. VIII. p. 436. ed. Harl.

Stadt Nicaa, wo er seinen Sip hatte, wurde im Jahr 368 bon einem furchtbaren Erdbeben, bem größten, beffen man fich bamale erinnerte, heimgesucht und großentheils gerftort. Cafarius war einer von den Wenigen, die ihr Leben retteten, boch nicht obne Beschäbigung und mit bedeutendem Bermögensverluft. 1) Gregorius und Bafilius benutten biefe Gelegenheit, um ben ihnen fo theuren, bon fichtbarer Tobesgefahr befreiten Mann bagu gu bewegen, bem weltlichen Leben und bem Staatsbienfte ganglich zu entsagen, und in ber Rurudgezogenheit allein bem Beil feiner Seele ju leben. 2) Cafarius verkannte es auch nicht, bag ibn göttliche Gulfe ber Gefahr entriffen habe, und entschloß fich, bem ichütenben Gott fein ganges übriges Leben zu weihen. Aber als er eben, biefen Entidlug auszuführen, ins Brivatleben gurud= febren wollte, überraschte ibn nach furger Rrantheit ber Tob; im 3. 368 ober ju Anfang bes Jahrs 369.3) Doch war er noch furg bor feinem Ende getauft worben. Gregorius verlor in seinem Bruder einen ihm wahrhaft theuren Freund: und er war von Cafarius hinwiederum verehrt worden wie ein Bater. 4) Sie waren fich wechselseitig Bedürfniß geworben; Cafarius entfernte ftets von feinem Bruber fo viel wie möglich bie Sorgen und Mühen bes äußeren Lebens, und empfing bafür bon Gregorius bobere und unfichtbare Guter. Der Schmerg, welchen bem Gregorius ber Tob feines Brubers verursachte, 5) wurde burch die ihn begleitenden Umstände noch erhöht. Der unbeweibte Cafarius batte fein mahricbeinlich bebeutenbes Bermogen ben Armen vermacht. 6) Als Gregorius ben letten Willen bes Brubers wollziehen wollte, fand fich, daß rankevolle Menschen fich bes Bermogens bemächtigt hatten. Er klagt barüber unter anbern febr rührend in einem Briefe 7) an ben Stattbalter Sophronius.

Orat. VII. 15. p. 207. Carm. de reb. suis. B. 174. p. 34.
 Χρήματα δ'δσό ἐπέστατο, τὰ μὲν λάβε γαῖα χανοῦσα Νικαίης βρασμοῖσιν ὅτ' ἤριπεν κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Gregor. Epist. 19. al. 50. p. 778. Basil. M. Epist. 26. III. p. 105.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 15. p. 208.

<sup>4)</sup> Das liebevolle Berhältniß ber beiben Brilber ichilbert Gregorius besonbers ichon und berglich Carmen do rebus suis. B. 219-222. p. 35.

<sup>5)</sup> Er fpricht biefen Schmerz fehr ftart in ben beiben Stellen feiner Bebichte Carm. de vit. s. B. 368. p. 6. u. Carm. de reb. s. B. 203. p. 35. aus.

<sup>· 6)</sup> Des Cafarius lette Billensmeinung in Beziehung auf sein Bermögen war: τὰ ἐμὰ πάντα βούλομαι γίνεσθαι τῶν πτωχῶν.

<sup>7)</sup> Epist. 18. al. 32. p. 718.

den er um Recht und Hülfe bittet. "Der treffliche, kenntniß= reiche 1) Cäsarius, sagt er, der einst so viele Freunde hatte und auch dein Freund war, liegt nun im Tode da, freundlos, verslassen, erbarmenswerth, kaum eines bischen Myrrhe gewürdigt, oder wenn ihm das auch zu Theil wird, kaum einer armseligen Umhüllung. Wahrlich! es ist viel, wenn man sich seiner noch so erbarmt. Seine Feinde aber sind, wie ich höre, über ihn hergefallen und haben mit Gewalt sein Vermögen da und dorthin an sich gerissen, oder stehen im Vegriss es zu thun. Und da ist niemand, der ihnen wehre; — ich bitte dich, dulde doch diese Dinge nicht; sondern traure und zürne mit uns, und bewähre dich als Freund des todten Cäsarius!" Welche Wirkung dieser Brief hervorbrachte, so wie überhaupt der Ausgang der Sache ist uns unbekannt.

Als in ber Folge die irbischen Reste des Casarius zu ben Gräbern der Märthrer hingetragen wurden, folgte auch die Mutter Ronna dem Zuge, nicht im Trauerkleide, sondern im weißen Gewande festlicher Freude; 3) sie erkannte die christliche Bedeutung des Todes, als einer Geburt zum höheren Leben, und überwand ihre Trauer durch heilige Psalmgesänge. Zur Milberung seines eigenen Schmerzes und um das Andenken des Verstorbenen zu ehren, widmete Gregorius bei dieser Gelegenheit seinem Bruder

<sup>1)</sup> Bekanntlich schreibt man bem Casarius, ber nach bem Zeugniß seines Brubers Gregorius (s. bes. Gregor. Carm. 58. in Muratorii Anecdot. Gr. p. 53) nicht blos ein tressischer Arzt, sondern and ein Mann von allgemeiner wissenschaftlicher Bildung war, eine Sammlung theologischer und philosophischer Fragen in vier Dialogen Colologis IV. sive Quaestiones theolog. et philosoph. CXLV.) zu, welche wir noch besitzen, und welche in den lateinischen Ausgaben der Werte Gregors von Leunclavius und Billius lateinischen Ausgaben der Werte Gregors von Leunclavius und Billius lateinisch, in dem Auctuarium Biblioth. Patr. Paris. 1624. von Fronto Ducaus griechisch und lateinisch heransgegeben und dann noch mehrmals (z. B. Biblioth. Patr. Paris. 1644. t. XI.) abgedruck ist. Obwohl nun Suibas (sud voce Kausacyos) den Casarins als Urheber einer Schrift xarà Eddýwov nenut, und noch bestimmter Photius (Bibl. cod. 210.) ihm die bezeichneten theologischen und philosophischen Untersuchungen zuschreibt, so haben sich doch die meisten Trittschen Forscher der neueren Zeit dahin vereinigt, dem Casarius diese Schrift aus inneren Grilinden abzusprechen. Man sehe Tillemont Mem. t. IX. p. 701. Oudinus in Comment. de Scriptt, eccl. ant. t. 1. p. 543. Cave Hist, liter. Vol. 1. p. 249. Schrödb 13ter Th. p. 317. und die vollständigsten literärischen Nachweisungen in Fadricii Biblioth. Gr. Vol. VIII. p. 435. ed. Harl. — Eine besondere Ausgabe bieser Quaestiones hat man von Elias Ehinger, Augsburg 1626.

<sup>2)</sup> Mehrere Nachweisungen hierüber findet man bei Tillemont Memoir. p. s. à l'hist. eccl. t. IX. p. 377 ff.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 15. p. 208. — — μητρός λαμπροφορία τῷ πάθει τὴν εὐσέβειαν ἀντειςαγούσης. . . .

eine Lobrede, 1) aus welcher wir eine Stelle ausheben, die wohl borguglich gur Berehrung bes Cafarius als eines Beiligen Beranlaffung gegeben hat. 2) Er gelobt nämlich feinem Bruber eine jährlich wieberkehrenbe Gebachtniffeier, fo lange jemand bon ber Familie lebe, und fährt sobann fort: 3) "Aber bu göttliches und heiliges Haupt, magft im himmel wandeln und im Schoofe Abrahams ruhen, worin diese Seligkeit auch bestehe; du magst bie Reigen ber Engel und bie ftrahlende Berrlichkeit ber feligen Manner schauen, ober vielmehr bich felbft in ihre fröhlichen Reigen mischen und mit ihnen jubeln, über alles hier unten von oben berab lächelnd, über bie fogenannten Reichthumer, über bie berworfenen Ehrenftellen, über ben falfchen Ruhm, über ben berführerischen Sinnenreig, über ben Sturm Dieses Lebens, über bie Berwirrung und Unwissenheit beffelben, wie bei einem nächt-lichen Kampfe — über bas alles magft bu lächeln, indem bu jur Seite bes großen Königs ftehft, und burch bas von ihm ausstrahlende Licht erleuchtet bist. D möchten wir boch von biesem Licht hier ichon einen ichwachen Strahl empfangen, soviel im Spiegel und in Bilbern babon geschaut werben fann, bis wir einst zur Duelle bes Ewigauten selbst gelangen und, mit reinem Sinn die reine Bahrheit erkennend, eben diesen volltommneren Befit und biefes reinere Schauen bes Guten jenseits als Lohn erhalten für unser jetiges Müben und Streben nach bemselben. Denn bas weiffagen uns als bas Biel unserer Beibe bie Schriften und Manner, bie gottlicher Dinge fundig find."4)

<sup>1)</sup> Es ift bie bisher schon öfter angeführte 7te Rebe p. 198-216. ber Benebictiner-Ausgabe. S. außerbem Gregors Gebichte auf s. Bruber in Muratorii Anocdotis graoc. p. 49-62.

<sup>2)</sup> Richt nur unser Gregorius selbst, sondern auch alle Mitglieder seiner Familie werden von der katholischen Kirche als Heilige verehrt. Die griechische Kirche seines ihrer Hauptheiligen, auf den Zehächtnistag des Gregorius, als eines ihrer Hauptheiligen, auf den 25. Januar. Davon ging willilhrische lateinische Kirche ab, indem sie sein Andenken dalb am 11. hald am 13. Januar, dalb am 19. März seierte, zuletzt aber dahin übereinkam, seinen Gebenktag auf den 9. Mai zu verlegen, welchen dann auch das Martyrologium Romanum als seinen Geburtstag angiebt. Der Gebächtnistag des Baters Gregorius ist am 1. Januar, der Mutter Ronna am 5. Angust, des Cäsarius am 25. Kebruar, der Gorgonia am 9. December. S. Acta Sanctor. Maj. tom. II. p. 369 und 370. Möchte das Andenken einer solchen Familie einem seden in dem Sinne heilig sehn, daß er den dristlichen Gesit, der sie beseette, auch in sich zu nähren sucht, ohne durch folde Berehrung menschlich unvollsommener Tugend von der heiligen Urquelle alles Guten, von dem, der allein gut ist, in irgend einer Beziedung abgeleitet zu werden.

<sup>3)</sup> Orat. VII. 17. p. 209.

<sup>4)</sup> Orat. VII. 17. p. 209. — ὅπερ δη τῆς ἡμετέρας τέλος μυσταγωγίας βίβλοί τε καὶ ψυκαὶ Θεολόγοι Θεοπίζουσιν,

Ungefähr um biefelbe Beit, jeboch etwas später verlor Gregorius auch feine Schwester Gorgonia, bie er nach ihrem Tobe ebenfalls burch eine Lobrebe 1) ehrte. Er schilbert uns biefe tüchtige Sausfrau und fromme Chriftin auf eine gang abnliche Beise, wie seine Mutter. Uns genügt es, indem wir gur voll= ftändigeren Charafteriftit berfelben auf die Leichenrebe verweisen. ftatt alles anbern eine furze Erzählung ihres Tobes zu geben. ber ihren Wanbel bor Gott bemahrte. Sie hatte icon lange Luft, abzuscheiben und bei Chrifto zu fenn. Die Sehnsucht nach bem Tobe erzeugte in ihr ein Borgefühl beffelben unb, wie Gregor berichtet, 2) felbst eine bestimmte Ahnung ber Reit, wann er eintreten wurde. Obgleich ihr ganges Leben eine fortgebende Beiligung gewesen war, so empfing fie boch nach ber Sitte jener Beiten bas außerliche Beichen berfelben, bie Taufe, erft am Schlusse bes Lebens. Als ber Tag, an bem sie ihr Ende vorauszuahnen glaubte, berannahte, bereitete fie fich, wie auf einen Festtag, versammelte um ihr Lager ihren Gatten, ihre Rinber und Freunde, und nahm bon ihnen nach erhebenden Gefprachen über ein befferes Leben Abschieb. Alle, felbst bie alte Mutter, ftanben um ibr Sterbebette in ftillem Schmerz. Es war, als ob eine beilige Sandlung gefeiert wurde. 3) Ein Geift ber Rube und Gottergebenheit ichwebte über allen. Die Sterbenbe ichien nicht mehr zu athmen, und alle glaubten fie tobt. Da bewegten fich noch einmal ihre Lippen und hauchten mit bem Geiste bie Worte eines frommen Lobgesangs aus; sie ftarb mit ben Worten bes vierten Pfalms: "ich liege und ichlafe gang mit Frieben."4)

<sup>&#</sup>x27; 1) Orat. VIII. p. 218. Εὶς τὴν ἀδελφὴν έαυτοῦ Γοργονίαν ἐπιτάφιος.

<sup>2)</sup> Orat. VIII. 19-23. p. 230-232.

<sup>3)</sup> Orat. VIII. 22. p. 231 seqq.

<sup>4)</sup> Ps. IV, 9. Dieß war auch ein Lieblingsvers Luthers, besonbers gegen Enbe seines Lebens. Mathesius erzählt bavon in seiner 14ten Predigt: "Aus Roburg schrieb er (Luther) an Ludwig Seuffel (einen trefflichen, ternhasten Touseyer), daß er ihm ein gutes Requiem seinen setzen sollte. Unter andern erwähnet er, er habe von Jugend auf den Bers im 4ten Pslieb gehaht, nun werden ihm diese Wort von Tag zu Tag lieber, weil ers versiehe und sid alle Stund zum Sterben rüste — barum er nun gern biesen Gesang singen und hören wolle: ich lieg und schlafe ganz mit Krieb en."

## 11. Deffentliche Thätigkeit des Gregorius als Gehülfe seines Baters zu Nazianz.

Gregorius hatte fich jur Unterftugung feines alten Baters im Bischofsamt unter ber Bebingung verbindlich gemacht, bag es ihm nach bem Tobe beffelben vollkommen frei ftunde, biefes Geschäft wieder aufzugeben. Als Gehülfe bes Baters mar er fehr thätig und trat bei wichtigen und schwierigen Beranlaffungen als Rebner auf. Dehrere feiner Bortrage aus biefer Zeit find uns aufbewahrt und mögen, um die verschiedenen Richtungen feiner Thatigfeit ju bezeichnen, bier ermahnt werben.

Eine ber erften öffentlichen Sandlungen, welche ber neue Bischof Gregorius (benn Bischof mar er boch nun einmal, wenn er gleich die Berwaltung feines eigentlichen Bisthums nicht übernommen hatte) verrichtete, war, bag er ben Gulalius an bie Stelle eines vertriebenen fegerischen Bischofs in Doare, einer tleinen Stadt bes zweiten Cappadociens, einführte. Er hielt bei biefer Gelegenheit eine furze, aber febr zwedmäßige Rebe. 1) worin er vorzüglich die von inneren Unruben bestürmte und von äußeren Uebeln bedrobte Gemeinde jum Frieden und jur Gintracht ermabnt. Er hofft von ber Wirksamkeit bes neuen Bischofs. ben er als einen trefflichen und geprüften Birten ichilbert, bas Befte, bereitet benfelben aber auch auf große Schwierigkeiten bor. Ermuthigend find die Werte, die er ju ihm fpricht: 2) "Go tritt nun bergu, befter, trefflichfter ber hirten, und empfange bein Bolt mit uns und bor uns, bein Bolt, bas bir ber beilige Geift in die Sand giebt, bas bir bie Engel juführen, bas bir um beines erprobten Lebens willen anvertraut wird; wenn bu aber burch Brufungen und Sinderniffe auf ben Bischofestuhl fteigft, fo munbere bich beg nicht; nichts Großes wird uns gu Theil ohne Brufung und ohne Leiben; benn nach ber Natur ber Dinge ift bas Niebrige leicht, bas Sobe fchwer ju erwerben; bu haft ja fagen hören, bag wir burch viele Leiben eingeben muffen jum Simmelreich. Und fo fprich bu auch: Wir find in Feuer und Waffer gefommen, aber bu haft uns ausgeführet und erquidet. 3) D bes Wunders! Den Abend lang mabret bas Weinen, aber bes Morgens bie Freude. 4) Lag bie Streit-

<sup>1)</sup> Orat. XIII. p. 253-255.

<sup>2)</sup> Orat, XIII. 4. p. 254.

<sup>3)</sup> Ps. 66, 12.

<sup>4)</sup> Ps. 30, 6.

füchtigen Eitles dichten und ihr Maul aufthun, wie Hunde, bie und für nichts anbellen; wir wollen nicht streiten; lehre du vereehren Gott den Vater, Gott den Sohn, Gott den heiligen Geist, in drei Personen, in gleicher Ehre und Herrlichkeit. Den Versorenen suche, den Schwachen stärke, den Starken bewahre. 1) Die vollkommenste Waffenrüstung empfange von größeren Heerschrern, womit du auslöschen kannst alle seurige Pseile des Bösewichts? und Gott darstellen ein Bolk des Eigenthums, ein heisliges Geschlecht, ein königliches Priesterthum?) in Christo Jesu unserm Herrn."

Es hatte wohl mit ber Besetung bieses Bisthums bon Doare eine eigene Bewandtniß; in jenen unruhigen Beiten murben, wie wir icon aus manchen Beispielen gefehen haben, bie Bifchofe nicht immer auf ordnungemäßigem Bege gewählt. Sier bei einer bon innen und außen beunruhigten Gemeinde, von welcher eben ein, mabriceinlich arianischer, Bischof vertrieben mar, icheint fic Gregorius, vielleicht auch fein Bater, ber unter ben cappabocifchen Bischöfen ein großes Unsehen behauptete, eine außerorbentliche Maagregel erlaubt zu haben, benn, allem Unseben nach, wurde Gulalius eingesett, nicht nur ohne bag ber Metropolitan bon Cappadocien, Bafilius, gegenwärtig mar, fonbern felbst ebe er feine Einwilligung gur Wahl ertheilt hatte. Darauf beutet eine Stelle ber Rebe 4) bin, wo Gregorius fagt: "Ich bin nicht ge= tommen, um meine Berachtung gegen ben großen Birten, ber jener glänzenden Stadt vorsteht, an ben Tag zu legen. 3ch halte ibn werth, ich erkenne ibn als mein haupt an, ich nenne ibn beilig, auch wenn mir unrecht geschehen ift. Rur liebe er feine Kinder und forge für die gange Rirche. Ich wollte die Briefter bermehren, nicht bermindern, die Saretiter bertilgen, nicht bie Rechtgläubigen fowächen." Wahrscheinlich war bas Bisthum gu Doare in einem fehr fritischen Zeitpunct von Bafilius nicht ichnell genug besett worden, und Gregorius, auf die alte Freundschaft geftütt, glaubte fich biefen, für bas Bohl ber Rirche vielleicht nothwendigen Eingriff erlauben ju burfen. Daß Gulalius übris gens ber Gemeinde ju Doare nicht aufgebrungen, sonbern bon berfelben, wenigstens von einem großen Theile, gewünscht wurde. geht aus ben Umftanben und aus ber Rebe felbft berbor.

<sup>1)</sup> Ezech. XXXIV, 4.

<sup>2)</sup> Ephes. VI, 16.

<sup>3) 1</sup> Petr. II. 9.

<sup>4)</sup> Orat. XIII. 3. p. 254.

Wahrscheinlich fällt in dieselbe Zeit ein längerer Bortrag bes Gregorius, worin er bie Boblthätigfeit gegen Arme empfiehlt. 1) Die Rebe murbe, wie altere und neuere Erklarer bes Gregorius vermuthen, in einer bon Bafilius gang nabe bei Cafarea gegrunbeten bochft wohlthätigen Rrankenanstalt 2) gehalten; boch schwerlich in ber Ausbehnung, wie wir fie jest haben, benn in biefer Bestalt gleicht fie mehr einem Auffate, ben Gregorius ausarbeitete, um ben Sinn für Wohlthatigfeit ju beleben, als einer zu mündlichem Vortrage bestimmten Rebe. Die Abhandlung ift, wie fich aus bem Gegenstande ergiebt, prattischen Inhalts, fie hat manche warme und gefühlte Stellen, aber auch bie und ba eine unglüdliche rhetorische Ueberlabung, falschen Schmud und übertriebene Bilber, fo bag gerabe bie Stellen, welche ber Berfaffer felbft vielleicht für bie gelungenften bielt, ihre Birtung auf ben einfachen, unverfünftelten Lefer verfehlen muffen. 3) Das Beste war, bag Gregorius, wie es auch seine Meltern, besonders feine Mutter, immer gethan, mehr als burch alle fcone Borte, burch bie That und bas lebenbig erregende Beispiel Armenliebe und Mildthätigfeit empfahl.

Ferner veranlaßten einige öffentliche Unglücksfälle ben Gregorius zu merkwürdigen Reden, die uns noch aufbehalten sind. Die Gegend von Nazianz wurde um diese Zeit von einer furchtbaren Dürre heimgesucht, in deren Gefolge eine verderbliche Biehseuche war, und die, wie es scheint, mit einem zerstörenben Hagelschlag endigte. Der Bater Gregorius, von den

3) Man vergleiche in biefer Beziehung 3. B. Orat. XIV. 16. p. 268.

<sup>1)</sup> Orat. XIV. p. 257 — 285. Sie ift gewöhnlich περί πτωχοτροφίας, von den Benedictinern richtiger περί γιλοπτωχίας überschrieben. Man vergleiche den 1. Baragraphen der Rede selbst, wo es heißt: δέξασθε τον περί της φιλοπτωχίας λόγον.

<sup>2)</sup> Balb nach seiner Erhöhung auf ben bischösslichen Stuhl gründete Basilins in der Nähe von Casarea eine ungemein nühliche Berpflegungsanstalt sür Kranke, hauptsächlich sür Aussätzige, die so eit in einen Gegenden von allen verlassen und dem traurigken Schicksale preisegeben waren. Er nahm sich selbst der Kranken thätig an, behandelte sie wie seine Brüder, und schene sich selbst nicht, um ihnen diese Gesunnung zu beurkunden, trotz ihres ekelhaften Justandes, sie zu küssen. Gregor. Orat XLIII. 63. p. 817 und 818. Die Anstalt mußte schon in ihret Anlage bebentend sehn, Gregor nenus sie eine neue Stadt (xaur) nölis. Nachber wurde sie auch von Balens reichlich beschent und überhaupt von vielen Seiten unterstützt. Sie erhielt ihrem Stifter zu Ehren den Kamen Basilias. Daß die Rede Gregors in diesem Krankenhause gehalten worden sehn kamen Basilius trägt: rov nooxelperor rovror neel gelomt. Adyov er rop neuxelp eknerporksau paal, ro er Raaceleias. Dasselwindert, wiederholt auch der Scholiast des 11ten Jahrhunderts nur nicht so bestimmt, wiederholt auch der Scholiast des 11ten Jahrhunderts Ricetas. Bergl. außerdem Gregor. Presbyter in vita Gregor. p. 142.

Sahren gebeugt, und bom allgemeinen Unglud ju tief ergriffen, war nicht im Stanbe, feine niebergeschlagenen Rinber ju troften und ju ftarten. Nach bem allgemeinen Bunfche trat begwegen fein Sohn auf, um biefe merkwurdigen Unfalle im Lichte ber Religion als göttliche Schickungen zu betrachten. 1) Gregorius beginnt seine eigentliche Rebe 2) mit ber Frage: "Wober benn nun folde Schläge und Drangfale? und was ift ihr Grund? Etwa eine ungeordnete und unregelmäßige Bewegung bes Weltalls, ein Fortgang ohne Lenker, eine blinde Unbernunft, als ob niemand bem Gangen borftanbe, und ber Bufall (wie ein Automat) bas alles brachte, wie bie thoricht Weisen meinen, und biejenigen, welche felbst gang besinnungelog bon einem ungeordneten und finftern Geiste getrieben werben? ober wird bas Beltall, fo wie es anfänglich burch Bernunft und Orbnung geschaffen, gemischt und verbunden ift, fo wie es moblgeordnet fich bewegt, auf eine Weise. Die allein bem bewegenden Geifte bekannt ift, wird bas Weltall eben fo auch nachber noch verandert und anders geordnet, gelenkt bon ben Bugeln ber Borfebung?" Der Rebner erklart fich natürlich für bie julett ausgesprochene Ueberzeugung, indem er ein ewig lebendiges Walten und Wirfen ber göttlichen Liebesweisheit in allen Weltverhältniffen gläubig festhält.

Gregorius erblict in allem Unglud eine unmittelbare Anordnung Gottes, und es ift feine Sauptabficht, ben Ginn ber Ruborer babin ju lenken, bag fie baffelbe als ein gottliches Erziehungs = und Beiligungemittel anfeben, und bas vorüber= gebende irbische Uebel gering ichaben möchten gegen bie ewigen Guter. Die ihnen eben baburch um fo naher gebracht und gewiffer gemacht werben follen. Er ftellt bas über bie Menfchen ber= bängte Unglud allerdings zum Theil als eine Strafe, ganz besonders aber auch als eine Erweisung ber göttlichen Liebe jur Befferung ber Gunber bar, bie er fofort gur Bufe und Befehrung aufruft. Bie erhebend ift in biefer Begiebung fein Bekenntnig und fein Gebet: 3) "Bir haben ja gefünbigt und find leiber gottlos gewesen und haben gethan wiber alle beine Gebote. 4) Wir haben unmurbig unferes Berufes und bes Evangeliums Chrifti, unwürdig feiner beiligen Leiden und feiner für uns übernommenen Erniedrigung gelebt; wir find eine

<sup>1)</sup> Orat. XVI. p. 299—315. Είς τὸν πατέρα σιωπώντα δια τὴν πληγὴν τῆς χαλάζης.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 5. p. 302.

<sup>3)</sup> Orat. XVI. 12. p. 308.

<sup>4)</sup> Baruch. II. 12.

Schande geworben für beinen lieben Sohn. Bricfter und Bolt, wir find auf biefelbe Beife abgefallen. Wir find alle abgewichen und allesammt untuchtig; ba ift feiner, ber Gutes thue, auch nicht einer. 1) Wir haben uns beine Erbarmung und beine Liebe, wir haben uns bas bergliche Mitleid unferes Gottes burd unfere Gunbe und bie Schlechtigfeit unferer Rathfolage abgefcnitten. Du bift milb, aber wir haben unrecht gethan. Du bift langmuthig, aber wir find ber Schlage wurdig, wir erfennen beine Gute, wenn wir auch unberftanbig finb. Bir finb nur wenig für unsere Gunben gegeißelt worben." Und fobann: 2) , Freilich mare es beffer, wenn wir einer folden Reini= gung gar nicht bedürften und nicht erft geläutert wurden, wenn uns nämlich unfere ursprüngliche Burbe geblieben ware, ju ber wir vermöge unferer irbifden Ergiehung wieber hinftreben, und wenn wir bes Lebensbaumes nicht verluftig gegangen maren, burch ben bittern Genug ber Gunbe: aber es ift boch beffer, bag bie Gunber wieber gurudfehren, als bag bie Befallenen nicht gezüchtigt und baburch erzogen murben. Denn, wen ber Berr lieb hat, ben guchtigt er, und bie Ruge ift ein Beweis baterlicher Gefinnung. Die Seele, welche nicht ermabnt unb gestraft wirb, wirb auch nicht geheilt. 3) Alfo ge= gudtigt zu werben ift nicht folimm, aber burch Rüchtigung nicht klug zu werben, bas ift bas Solimmfte."

Ein andermal scheint die Einwohner von Nazianz ein noch größeres Uebel bedroht zu haben. Sie hatten sich, wir wissen nicht, durch welche Ursache, den Born des kaiserlichen Statthalters ober militärischen Befehlshabers zusgezogen, der so aufgebracht war, daß er der Stadt eine schwere Strafe drohte. Die Bürger waren sehr bestürzt und wendeten sich an ihren geistlichen Vorsteher. Dieser hielt eine Rede, um die Gemüther von beiden Seiten zu beruhigen, seine erschreckte Gemeinde zu stärken und den erzürnten kaiserlichen Beamten zu

<sup>1)</sup> Ps. XIV. 3.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310.

<sup>3)</sup> Υυχή πασα ανουθετητος, αθεραπευτος — ober, wie es ein weifer Dichter bes Alterthums ausdrüdt: ὁ μή δαφείς ανθφωνος οὐ παιδεύεται. Wie wohlthätig die Strasen bes gegenwärtigen Lebens, bie immer zugleich Besselferungsmittel sind, in Bergleichung mit den zuklünstigen Strasen jeven, macht Gregor. Orat. XVI. 7. p. 304. bemerklich: "die (zu große) Schonung im gegenwärtigen Leben würde uns dem zuklünstigen Gerichte überliefern; und so ist es besselfer, jett gestrast und badurch gereinigt, als jenen Qualen übergeben zu werden, da nicht mehr die Zeit der Reinigung, sondern der Strase ist."

befänftigen. 1) Besonders merkwürdig ist in dieser Rede die furchtlofe Gerabheit und Burbe, mit welcher Gregorius als Bischof ju bem -weltlichen Machthaber fpricht. Er fagt unter anbern, indem er ben (mahrscheinlich mit Begleitung) in ber Rirche anwefenden Beamten anrebet: "Aber werbet ihr auch meine freimuthige Rebe annehmen? Bobl unterwirft euch bas Gefet Chrifti meiner Gewalt und meinem Richterftuhl. Denn auch wir berrichen; ja ich will hinzuseten, wir haben eine bobere und volltommnere Berrichaft. 2) Dber foll ber Beift bem Fleische nach= fteben und bas himmlische bem Arbifden? Go wirft bu benn auch, ich weiß es, meine Freimuthigkeit wohl aufnehmen, weil bu ein beiliges Schaaf meiner beiligen Beerbe bift, ein Bögling bes großen hirten, weil bu auf bie rechte Beife bom himmlischen Beifte geleitet wirft, und, wie wir, bom Lichte ber beiligen und feligen Dreieinheit erleuchtet bift. Dit Chrifto berricheft bu, mit Chrifto verwalteft bu bein Umt; bon ihm haft bu bein Sowerdt, nicht jum wirflichen Gebrauch, 8) fonbern jum Droben; o fo bewahre es auch als ein reines Beibegeschent bem, ber es bir gegeben hat. Du bift ein Ebenbilb Gottes, aber bu gebieteft auch über folche, bie bas Cbenbilb Bottes tragen. Ehre bie Bermanbtichaft, icheue bas Urbilb, halte es mit Gott, nicht mit bem herrn ber Welt, mit bem milben Beberricher, nicht mit bem bittern Tyrannen. Uhme bie Menschenliebe Gottes nach, benn bas ift es vor allem, was ber Menich Göttliches bat, wohlzuthun. Du fannft jest ohne Muhe jum Göttlichen gelangen, 4) berfaume biefe ichidliche Beit gur Bergöttlichung nicht." Birtlich icheint auch ber Bortraa bes Gregorius feinen Amed nicht verfehlt zu haben. 5)

<sup>1)</sup> Orat. XVII. p. 317-326.

<sup>2)</sup> Der Unbesangene wird hier schwerlich Ausbrilde hierarchischer Gesinnungen erbliden; benn Gregorius spricht nicht von äußerer Gewalt und Berischaft, sondern von der durch eine höhere Bestimmung erzeugten höheren geistigen Bürde. Es ist in demselben Sinn, wenn Erasmus in einer schönen Parallele den Geistlichen mit dem König vergleicht, und dem ersteren den Berzug zuspricht. Ecclesiast, sive de ratione concionandi lid. 1. p. 67 seqq. edit. Basil. Seine Behauptung ist: Caeterum si res ipsas zusta pensemus trutina, nullus est rex tam magnisicus, quatenus rex est, quin sit infra dignitatem, non dicam episcopi, sed vicani pastoris, quatenus pastor est.

<sup>3)</sup> Gregorius scheint also die Tobesftrafe verworfen zu haben.

<sup>4)</sup> Eigentlich: Gott werben — έξεστί σοι θεον γενέσθαι μηθέν πονήσαντι.

<sup>5)</sup> Ungefähr in biese Zeit ober etwas später fallen auch bie Berhandlungen, welche Gregor mit jum Bohle seiner Gemeinde und seiner Geistlichen mit bem taiserlichen Steuerbeamten Julian hatte, worliber etwas Benaueres ju sagen, später eine schidlichere Gelegenheit sehn wirb.

12. Tob bes älteren Gregorius und seiner Gattin Nonna. Der jüngere Gregorius zieht sich nach Seleucia zurück.

Die mitgetheilten Beispiele zeigen, bag Gregorius nicht unwürdig seinem Bater als Gebulfe jur Seite ftanb. Inbeg mar jest bie Beit getommen, bag ber alte Gregorius, ber einem hundertjährigen Alter ganz nabe war, ber 45 Jahre im Briefterstande gelebt, sein Amt treu verwaltet, und besonders unter ber Regierung des Julian und Balens 1) noch vieles burchgekampft hatte, jur Rube eingeben follte. Er enbete mit einer fcmeren und langwierigen Rrantheit, in welcher die Religion mit ihren Gnabenmitteln 2) feine einzige Stärfung war. Er ftarb betenb. 3) Als bas schönste Erbe binterließ er eine Reibe auter Thaten. und eine unbegrenzte Achtung bei seiner Gemeinbe. Das bauernbfte und ebelfte Denkmal, mas fein Sobn ibm feten konnte, mar bie Leichenrebe. 4) worin er fein Andenken feierte. Stein und Erg waren jest gertrummert und verschüttet, ober wurben von ben Barbaren jener Gegenden unbeachtet mit Gugen getreten, aber biese Rebe wird so lange gelesen, als die griechische Literatur bauert. Es ift eine ber trefflichsten, bie wir von Gregorius baben, voll kindlicher Liebe gegen feine beiben Aeltern, voll Freundschaft gegen Bafilius, ber jum Trofte bes Freundes nach Razianz gekommen, und bei ber Rebe gegenwärtig war. Der alte Gregorius starb wahrscheinlich im Frühling 374 und mehrere Monate später wurde bie Leichenrebe gehalten. Die Mutter Ronna lebte bamals noch, benn fie wird bom Sohne auf eine febr troftvolle und erbebende Weise angerebet: 5) "bas Leben, meine Mutter, und ber

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 37. p. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358. πολλάκις της ήμερας, έστι δε ότε και ωρας ύπο μόνης εδδώννυτο της λειτουργίας. Diefer Ausbrud bezieht sich boch ohne Zweisel auf ben häusigen Genuß bes Abendmahls? Denn von ben bloßen Worten ber Liturgie verstanden, scheint er nicht passend zu sehn.

<sup>3)</sup> Er rois ris edais chuast re nat oxiquativ. Orat. XVIII. 38. p. 359. Betenb zu fierben murbe bamale, und mit Recht, als ein Beweis wahrer Frömmigkeit angesehen; später legte man höheres Gewicht barauf, im Bekenntniß bes Glaubens zu flerben, ben man mahrend bes Lebens ausgesprochen hatte.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. p. 330—362. Entrapios els ron narepa naporros Basilelou. Früher ift schon mehreres zur Charafteristit bes alten Gregorius und seiner Gattin Ronna (benn auch biese ist in ber Rebe verherrlicht) aus biesem Bortrage mitgetheilt. Außerbem finden sich mehrere Gebicht von Gregor auf seinen Bater in Muratori's aneodot. grace. p. 67 bis 77. Carm. 71—81.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 42. p. 361.

Tod, wie man bas nennt, obgleich fie fehr verschieben zu febn icheinen, geben boch in einander über, und treten eines an bes andern Stelle. Denn bas Leben beginnt bon Berberbnig, unferer allgemeinen Mutter, und geht burch Berderbnig hindurch, indem uns bas Gegenwärtige immer entriffen wirb, und enbigt fich auch mit Berberbnig, nämlich mit ber Auflösung biefes Lebens felbit; ber Tod aber, welcher eine Erlösung von ben jetigen Uebeln gewährt und ju einem höheren Leben hinführt, ich meiß nicht, ob man ibn eigentlich Tob nennen follte, ba er mehr bem Namen als ber That nach furchtbar ift. Ja wir icheinen gang unbernunftig ju benten und ju empfinden, wenn wir bas, was nicht furchtbar ift, fürchten, mas aber gefürchtet zu werben verbient, als bas Bunfchenswerthere erftreben. Es giebt nur ein Leben, jum (göttlichen) Leben hinzuschauen; es giebt nur einen Tob, bie Gunbe; benn fie ift ber Geele Berberben. Alles übrige aber, um begwillen fich manche erheben, ift ein Traumgeficht, bas uns bas Babre hinmegspielt, es ift ein berführerisches Trugbild ber Seele. Wenn wir fo benten, o meine Mutter, bann werden wir uns bes Lebens wegen nicht überheben, noch um bes Tobes willen uns ängstigen. Denn was erbulben wir boch Schlimmes, wenn wir bon hieraus jum mahren Leben hindurchdringen, wenn wir, aus allem Wandel, aus allem Strubel, aus allem Ueberbruß, aus aller Zinsbarkeit an bas Schlechte befreit, bort feyn werben bei ben ewigen, nicht mehr wanbelbaren Dingen, als fleine Lichter bas große Licht umfreisend!"

Diese Worte bes Sohnes schienen für die Mutter, beren ganzes Leben schon eine Vorbereitung auf den Tod gewesen war, noch eine besondere Mahnung an ihr eigenes Ende zu sehn. Aller Wahrscheinlichkeit nach überlebte die hochbetagte Nonna ihren Gatten nicht lange. 1) Sie hatte einen Tod, der ihres Lebens würdig war. 2) Einst ging sie, ohne von Kränklichkeit

<sup>1)</sup> Zwar scheinen die Worte in dem kleinen Gedichte bei Muratori p. 114. Carm. 120: καὶ μετὰ δηρὸν μήτης auf eine längere Zwischenzeit zwischen dem Tode des alten Gregorius und der Ronna hinzudeuten; allein in dem Carmen de vit. s. B. 526. p. 9. spricht Gregor so von dem Tode seiner Reltern, als ob sie ungefähr zu gleicher Zeit gestorben wären; und auch die ilbrigen Umftände, besonders die nicht sehr lange nach dem Tod des Baters ersolgte Abreise Gregors aus Nazianz machen dieß wahrscheinich.

<sup>2)</sup> Bielsache Schilberungen ihres Tobes finden fich in den kleinen elegischen Gedichten Gregors, die Muratori zuerst herausgegeben hat in den
Anecdotis Graecis pag. 77—110. Carm. 81—117. Borzüglich sind zu
vergleichen: Carm. 85. p. 83. Carm. 89. p. 89. Carm. 91. p. 91.
Carm. 94. p. 93. Carm. 95. p. 94. Carm. 108. p. 101. Carm. 115.
p. 106.

ober Alter niebergebeugt ju febn, jum Gebet in bie Rirche. Sier in ber Rirche, die ihr Gatte großentheils erbaut, und bor bem Altare, wo er fo lange als treuer hirte gedient batte, überraschte fie bas Ende. 1) Gben hielt fie fich mit ber einen Sand am Altare fest, die andere erhob fie flebend jum Simmel mit ben Borten: "Ceb mir gnabig, mein Konig Chriftus!" als ihr die Lebenstraft entschwand und ihr Rörper entseelt bor bem Altare nieberfank. 2) Auch fie wurde allgemein betrauert, besonders von den Bittwen, Baisen und Armen, beren Troft und Gulfe fie gewesen war. Sie wurde bei ben Grabern ber Rarthrer neben ihrem Gatten bestattet. 3) Gregorius, ber seine Mutter so außerordentlich geliebt batte und nie vergaß, was er ibr an leiblicher und besonders an geiftiger Bflege verdankte,4) ebrte bie Berftorbene burch eine Reihe kleiner Gebichte, worin er ihre Frommigfeit und ihr schones Ende pries. In einem berfelben 5) fagt er: "Beweinet, Sterbliche! bas fterbliche Geschlecht; wenn aber jemand wie Ronna betenb ftarb, bann weine ich nict."

Durch ben Tob seines Baters war Gregorius von der Berpstichtung das nazianzenische Bisthum zu verwalten entbunden. Er drang in die Provinzialbischöse, die Stelle nun zu besetzen, und machte ihnen bemerklich, daß er nie durch eine ordentliche Wahl als Bischof zu Nazianz eingesetzt worden, daß es vielmehr immer seine Absicht gewesen sep, sich von allen Verbindungen und öffentlichen Geschäften frei zu machen und in die Sinsamkeit

<sup>1)</sup> Carm. 100. p. 96. bei Muratori. Daß fie bei vollem Bewußtfebn ohne Rrantheit ftarb, fiebe Carm. 109. p. 102.

<sup>2)</sup> Carm. 104 u. 105. p. 98 u. 99. bei Murat. Am Schluß besteiteren Gebichtes beißt es:

χειρων αμφοτέρων τη μέν κατέχουσα τράπεζαν τη δ'επιλισσομένη τλαθι Χριστέ αναξ.

<sup>3)</sup> Carm. 92. p. 91. bei Murat.

<sup>4)</sup> Gregor bezeichnet fich auch in einem biefer Gebichte als von seiner Mutter besonbers geliebt und ihr vorzüglich ähnlich, und bebt es in biefer Rüdficht hervor, baß sie ihn felbft gesäugt habe. Carm. 87. p. 82.

<sup>. . . . .</sup> τὸ δ' ἔφξεεν αἶμα τεχούσης 'Αμφοτέροις ἐπὶ παισὶ, μάλιστα δὲ θρέμματι θηλῆς' Τούνεχα χαί σε τόσοις ἐπιγράμμασι μῆτερ ἔτισα.

And Carm. 88. p. 89. rebet Nonna ben Gregor an rexvor ξμής θηλής. Roch wichtiger war, was Ronna für ihren Sohn in geistiger Beziehung gethan hatte, um ihm die Weihe für ein höheres Leben zu geben.

<sup>5)</sup> Carm. 116. p. 107.

jurudjugieben. 1) Inbeg forberte es boch bas Anbenten an feinen Bater und bie Liebe ju ber eines fo trefflichen Bifchofs beraubten Gemeinde, Dieselbe nicht sogleich in Diesem verwaisten Buftande ju verlassen, und so behielt Gregor noch auf einige Zeit bie Auffict über die nagiangenische Rirche bei, ohne fich jedoch gu form= licher Uebernahme bes Bisthums verbindlich ju machen. Diefe Amtsberwaltung mußte aber unferem Gregorius um fo brudenber werben, ba er bei feinem ohnebieß gerrutteten Rorperguftanbe um biefe Beit noch von einer besonders gefährlichen Rrantheit befallen wurde. Er scheint auf ben Tob barnieber gelegen zu sehn; benn er war fo ichwach, bag er einen von ihm gang ungemein verehrten Mann, Gusebius, Bifchof bon Samofata, ber bamals als eifriger Rämpfer für bas nicanische Bekenntniß in bie Berbannung nach Thracien manbern mufte, nicht einmal an feinem Bette feben burfte. 2) Nachbem fich Gregor wieber erholt hatte. faßte er ben festen Entschluß, Naziang zu verlaffen; und um nicht burch eindringende Bitten an feinem Borfate gehindert zu werden, entfernte er fich aus feiner Baterftabt, ohne felbst feinen Freunden etwas babon mitzutheilen. Er begab fich (im S. 375) nach Seleucia in Maurien, ale beffen Merkwurdigkeit er besonbers eine berühmte, ber heiligen Thekla geweihte Kirche auszeichnet,3) Babricheinlich hatte er in ben Nebengebäuden biefes Barthenon. wie er bie Rirche nennt, seine Wohnung.

Auch bei diesem Schritte Gregors wirkten wieder seine Scheu bor ben kirchlichen Streitigkeiten jener Zeit, seine Abneigung gegen öffentliche Thätigkeit, seine Liebe zu beschaulicher Einsamteit, verbunden mit der, damals besonders gesteigerten Kränklichsteit seines Körpers, zusammen, um einen Entschluß zu erzeugen, der vielleicht nicht ganz gebilligt, aber doch entschlofigt werden

Carm. de vit. s. B. 526—550. p. 9.
 Τοῦτ αὐτὸ φάσκων τοῖς ἐπισκόποις ἀεὶ,
 Αἰτῶν τε δῶρον ἐκ βάθους τῆς καρθίας,
 Στῆσαι τιν ἄνθρα τῷ πτολίσματι σκοπόν
 Λέγων ἀληθῶς ἐν μὲν, ὡς οὔπω τινὰ
 Εἰληφώς εἰην γνωρίμω κηρύγματι
 Τὸ δεύτερον ὅ αὖ, ὡς πάλαι δεδογμένον
 Εἰη φυγεῖν με καὶ φίλους καὶ πράγματα.

<sup>2)</sup> Greg. Epist. 28 u. 29. p. 792.

Carm. de vit. s. B. 547. p. 9.
 Πρῶτον μὲν ἢλθον εἰς Σελεύ κειαν φυγὰς,
 Τὸν παρθενῶνα τῆς ἀοιθίμου κόρης
 Θέκλας . . .

fann, und am wenigsten aus einer übermuthigen Geringschatung ber kleinen nazianzenischen Gemeinbe abgeleitet werben follte. 1)

Um beschauliche Rube und Erholung ju genießen, hatte fich Gregorius nach Seleucia gurudgezogen. Aber auch babin berfolgten ihn bie firchlichen Geschäfte,2) indem er mahrend ber Streitigkeiten und Bebrudungen unter Balens nach vielen Orten bin Rath, Troft und Stärfung geben mußte. Bermuthlich traf ihn noch in Seleucia - fein bortiger Aufenthalt bauerte mahr= icheinlich bis jum J. 379 - bie ichmergliche Nachricht bon bem Tobe feines innigst geliebten Bafilius, ber unter bem nicht abzuwehrenben Bubrang bes Bolfes bon Cafarea, bas in ihm ben Berluft eines Baters betrauerte, mit ben Borten bes Berrn berichieben mar: "In beine Banbe befehle ich meinen Geift." Die Freundschaft zwischen ihm und Gregorius war freilich burch Lebensverhältniffe getrübt worben, fie hatten fich wohl einmal verkannt und migberftanden, aber nur barum mit fo bitterem Unmuth, weil fie fich im Grunde bes Bergens fo fehr liebten. Balb fanden fie fich wieder, und ber Freund erkannte wieder bas Beffere und Mechte im Freunde. Welche liebevolle Gefinnungen Gregorius für seinen Bafilius auch nach beffen Tobe hegte, beweisen nicht blos einige Briefe, sonbern bornehmlich auch bie awei Jahre später zu Cafarea an Bafilius Grabe gehaltene Rebe, worin sich bie berglichste Treue und Berehrung gegen ben abgeschiebenen Freund ausspricht. 3) In einem Briefe an Gregorius von Nyssa,4) ben Bruder bes Berftorbenen, brudt unfer Gregorius feinen Schmerz ebenfalls fehr ftart fo aus: "Alfo auch bas war mir noch für bieg ungludselige Leben aufbehalten, ben Tob bes Bafilius und bas Auswandern biefer beiligen Seele zu vernehmen,

<sup>1)</sup> Schröch führt bei bieser Belegenheit (R. Gesch. Th. XIII. p. 335 bis 337.) mehrere Briese Gregors an, worin er sich wegen seines Abgangs von ber nazianz. Gemeinde entschulbigt, nämlich epist. 42. p. 803. an Gregor von Nyssa, epist. 65. p. 823 an Philagrius, epist. 222. p. 909. n. epist. 225. p. 911. an Theodor, Bischof von Tyana. Allein er scheint datei nicht mit voller Ausmerssamteit versahren zu sepn, sonst bätte ihm nicht entgeben können, daß sich die beiden ersteren Briese durch ihren Indalt als in eine spätere Zeit (nach Gregors Ausenthalt in Constantinopel) gehörig haracteristren; die beiden letzteren aber an Theodor als Bischo fon Tyana geschrieben sind, welches er erst im I. 381 wurde. Die Briese sallen alle in einen späteren Zeitpunct von Gregors Leben, da er die nazianz. Gemeinde nochmals verließ, und werden auch an der gehörigen Stelle ihre Erwähnung sinden.

<sup>2)</sup> Carm. de vit. s. B. 555. p. 9.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. p. 770-833. Eine ber merkulirbigften Reben bes Gregorius, aus ber ichon Mehreres mitgetheilt worben ift.

<sup>4)</sup> Epist. 37. al. 35. p. 799.

bie nur von uns ausgegangen ist, um zu dem Herrn ein zugehen, nachdem sie schon ihr ganzes Leben hindurch sich darauf vorbereitet hatte. Und so wurde mir außer anderem durch die schwere und gefährliche Krankheit, an der ich jetzt leide, auch das noch entzogen, seine heilige Asche zu kussen, bei dir, dem Gleichgestimmten, zu verweilen, und unsere gemeinsamen Freunde zu trösten."

Gregorius icheint fich überhaupt bamale, geistig und forberlich angegriffen, oft in einem febr truben Gemuthezustanbe be= funden zu haben. Gin furger Brief an einen Freund, ben Rhetor Cuborius, 1) ber ohne Zweifel in biefe Epoche fallt, lagt und gang in seine trauernde Seele bliden: "Du fragst, wie es mit mir ftunde? Gehr übel. Ich habe ben Bafilius nicht mehr, ich babe ben Cafarius nicht mehr, meinen geistigen und meinen leib= lichen Bruber. Mein Bater und meine Mutter haben mich ber= laffen, fann ich mit David fagen. Mein Korper ift franklich, bas Alter tommt über mein haupt, die Gorgen werben immer berwidelter, Geschäfte überhäufen mich, Freunde werben untreu, bie Rirche ift ohne tüchtige hirten; bas Gute vergeht, bas Bofe ftellt fich nadt bar. Die Fahrt geht bei Racht, nirgenbs eine leuchtenbe Fadel, Chriftus folaft. Bas ift zu thun? Des giebt für mich nur eine Erlösung von biefen Uebeln, ben Tob. Aber auch bas Jenseits ware mir furchtbar, wenn ich bon bem Dieffeits barauf ichließen follte." .

<sup>1)</sup> Epist. 39. al. 29. p. 802.

### Dritter Abschnitt.

Deffentliche Wirksamkeit des Gregorius in Constantinopel bis ju feiner Rudkehr ins Baterland. Bom Jahre 379—381, also etwa von Gregors neunundvierzigstem bis zu feinem einundfünfzigsten Lebensjahre.

Chronologifder Ueberblid: Die Zeit, wann Gregor nach Confrantinopel tam, lagt fich nicht gang genan bestimmen. Es war auf jeben Hall im Jahr 379, ale bie Arianer noch bafelbft bie Oberhand hatten. Er felbft bemertt, bag fein Aufenthalt in Conftantinopel bis ins britte Sabr gebauert habe, und ba er bie Stabt im Sommer 381 verfieß, fo muß er im Sabr 379 babin gefommen fenn. Mit bem Aufang biefes Jahres, am 19ten Januar 379 mar Theobofine, bamale 33 Jahre alt, bem nicanifden Befenntniff jugethan, auf ben faiferlichen Thron erhoben worben. Die Musfichten murben alfo für bie Anbanger biefes Befenntniffes im Morgenlanbe gunftig. Ihre hoffnungen gingen auch ichon in Erfüllung, als Theodofius am 27ften ober 28ften Februar 380 bas berühmte Ebict für bie nicanifde Glaubensregel und gegen alle antinicanifden Partheien gab, bermutblich an bem nämlichen Tage, ba er von bem ortboboren Bildof Acholius zu Theffa-Ionich getauft worden war. Um 24ften November fam Theobofius in Conftantinopel an, am 26ften lieft er bie Arianer aus allen Ricchen ber Sauptftabt ausweisen und übergab biefelben ben Ratholifden. Am 10ten Januar 381 erfolgte ein neues Cbict gegen Arianer, Gunomianer und Photinianer. Enblich, um feine Maafregeln zu vollenben, berief Theobofine eine allgemeine Kirchenversammlung nach Conftantinopel, welche im Dai 381 ihren Anfang nahm. Richt lange nach bem Beginn berfelben legte Gregorins bas Bisthum ber Sauptftabt, bas er eben formlich erhalten batte, nieber. Am 31ften Mai icheint er fich noch in Constantinopel befunden zu haben, balb nachber aber mag er abgereift fenn. Die Synobe endigte fich am 9ten Juli 381, und nun gab ber Raifer am 19ten, 30ften Juli u. f. f. noch eine Reibe von Gefeben gegen bie von ihr verbammten Baretifer.

#### 1. Religibser und kirchlicher Zustand in Conftantinopel.

Gerabe als Gregorius fich recht in stille Berborgenheit zurudgezogen zu haben glaubte, führte ihn ber Ruf ber Borsehung auf einen größeren Schauplat ber Thätigkeit, als er ihn bisber je betreten hatte. Nicht ber einsamen Betrachtung, nicht ber Trauer über verlorene Geliebte und der Todessehnsucht sollte er sich hingeben, sondern jest erst ins Leben fortgezogen werden und auf dasselbe thätig einwirken. Der Wunsch einer nicht sehr zahlreichen Christengemeinschaft, die unter allen bisherigen Bedrängnissen an den Glaubensbestimmungen von Nicaa sestgehalten hatte,
rief unsern Gregorius aus der Einsamkeit zu Seleucia in die damalige Hauptstadt des römischen Weltreichs. Er folgte, obwohl die Verhältnisse nicht einladend waren, wie uns ein Blick auf das damalige Constantinopel, besonders in religiöser Beziehung leicht zeigen kann.

Die prachtvolle Stadt, ,, um welche fich, wie Gregorius fagt, Meer und Land wetteifernd ftritten, um fie mit ihren Gutern au überhäufen und zur Königin ber Städte zu fronen." 1) war nun icon während ber Regierung mehrerer Raifer ber Sammelplat alles Reichthums und aller herrlichkeit bes Lebens aus allen brei Welttheilen geworben. Das neue Rom ftrebte über bas alte an außerem Glang fich ju erheben und übertraf es fast ichon an Genuklucht, Die bon einem verdorbenen Sofe - vergebens batte Julian altrömische Ginfachheit gurudzuführen gesucht - genährt wurde. Wie den späteren Römern, so war den Bewohnern Conftantinopals bas erfte Beburfniß: "Brob und Spiele!" Wettrennen, Theater, Jagben und Thierkampfe, öffentliche Aufzüge und Brunfreden maren eine Art Lebensbeburfnig für die Menschen aus allen Ständen geworben, fo bag Gregorius wohl fagen tonnte, es feb febr ju befürchten, bag nicht bie erfte ber Stabte eine Stadt von lauter Spielenben wurde. 2)

Wie alles, so wurden auch die religiösen Dinge dem eitlen und hohlen Sinn ein Gegenstand des Scherzes und Spieles. Man brachte, was auf das Theater gehörte, in die Kirche, und was in die Kirche gehörte, aufs Theater. Der bessere christliche Sinn wurde nicht selten in Lustspielen dem Hohnlachen der Menge preisgegeben. "Wir sind ein neues Schauspiel geworden, sagt Gregorius, 3) nicht den Engeln und Menschen, wie der edelste unter allen Kämpfern, der Apostel Paulus, indem er mit den Gewaltigen und Mächtigen stritt, sondern beinahe allen Gottlosen, und zwar zu jeder Zeit und an jedem Ort, auf den Märkten, bei Trinkgelagen, in Lust und Trauer. Wir sind sogar schon auf die Bühne gesommen und werden, sast mit Thränen muß ich

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 7. p. 608.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 12. p. 643. . . . καὶ πόλιν εῖναι παιζόντων την πρώτην ἐν πόλεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. II. 84. p. 52.

es fagen, zugleich mit ben ausschweifenbften Renfchen verlacht: ja es giebt fast feinen fo beliebten Augen= und Dbrenfdmaus, als einen Chriften, ber im Luftfpiel verbobnt wird." Und in einer andern Stelle:1) "Rein Trauerspiel ift ben Reinden ein Luftspiel geworden. De fimegen baben wir ben Rirden nicht weniges entzogen, um es aufs Theater ju übertragen, besonders in ber Stabt, Die fich eben fo fehr beeilt über gottliche Dinge ju fcherzen, als über etwas anderes, und lieber auch bas Chrwurdige belacht, als daß fie etwas wirklich Lächerliches unbelacht ließe - fo daß es mich wundern foll, wenn fie nicht auch mich lächerlich machen, indem ich bieg beute fage." Go verwandelte fich ben Conftanti= nopolitanern alles in einen leichten Scherg, bas Ernfte wurde burd Wit von feiner Burbe entkleibet, und bas Seilige wurde ein Gegenstand nedenden Spottes in ber feinen Unterhaltung ber Leute bon Belt.

Roch folimmer aber war es, bag bie ungezügelte Luft jener Menschen nach gerftreuenden Genuffen die Rirche in ein Theater und ben Brediger in einen Schauspieler zu verwandeln brobte. Bollte er ber Menge gefallen, fo follte er fich auch ihrem Sinne bequemen und fie in ber Rirche ergogend unterhalten. Dan berlangte auch bei ber Predigt einen Ohrenschmaus, glanzende Bruntreben mit theatralischem Bortrage, und beflatschte bann mit berfelben Luft ben Romobianten auf gebeiligter Statte, wie ben auf ber Bubne. Und leiber! fanden fich auch bamals nur zu viele Brediger, bie lieber ben Beifall ber Menschen wollten, als ihr Seelenheil. 2) "Wie ich auch beren beutiges Tags viele finde, fagt Gregorius, 3) bie bas Priefteramt übernommen, aber unfere einfältige und funftlose Frommigfeit funftvoll ausgeschmudt, und eine neue Art weltlicher Berebsamkeit bon bem Markte in bas Beiligthum, bom Theater in biefe beiligen Sandlungen übertragen baben. 4) Go baf es jest, wenn ich mich fo ausbruden barf. amei Bubnen giebt, welche nur baburch bon einander bericbieben find, bag bie eine allen offen ftebt, bie

<sup>1)</sup> Orat. XXII. 8. p. 419. Bergl. Orat. XXI. 5. p. 398., mo Gregor flagt, baß in Constantinopel auch bie ebelsten Borbilber eines driftlichen Lebens wenig fruchteten, weil man gewohnt sen, über heilige Dinge eben so zu scherzen, wie über Pferberennen und Schauspiele.

<sup>2)</sup> Es sind solche, die Gregor Carm. adv. Episc. B. 342. bezeichnet: Τὸ πρὸς χάριν τιμώνιες, οὐ τὸ συμφέρον.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 635.

 <sup>. . .</sup> ἀπὸ τῶν θεάτρων ἔπὶ τὴν τοῖς πολλοῖς ἀθέατον μυσταγωγίαν.

andere nur wenigen, die eine belacht, die andere geehrt wird, die eine theatralisch, die andere geistlich heißt."

Bobl erreaten bie Gegenstände bes Glaubens bamals befonbers in Constantinopel ein fehr allgemeines und lebhaftes Interesse, welches auch bom Sofe aus, jeboch nicht immer auf Die löblichfte Beife unterhalten und geleitet murbe; aber es mar großentheils nicht bas Intereffe bes herzens, fonbern bes grübelnben und ftreitfüchtigen Berftanbes, wo nicht ein noch weit niedrigeres, bem ber Streit über Glaubenssachen nur jum Bortvand 1) biente, um außerliche Abfichten ber Gewinn= und Berrichsucht ju erreichen. Babrend man bie auf die Umwandlung bes gangen inneren Menfchen gerichteten, beiligenben und beseligenben Lehren bes Evangeliums rubig liegen ließ, beschäftigte fich alles bom Raifer bis jum Bettler, voll unglaublicher Theilnahme, mit einigen wenigen theoretischen Sagen, über welche bas Ebangelium eben gerade fo viel mittheilt, als bem menschlichen Geifte wohlthätig und jum Beil nothwendig ift, und beren weitere Entwidelung auf jeben Fall mehr ber Schule als bem Leben angehört. Je heftiger aber biefe Lehrfampfe entbrannten, Staaten, Stabte, Familien beunruhigten und trennten, besto mehr verlor man bas praftisch Befentliche bes Chriftenthums aus bem Muge; es ichien wichtiger. bie Dreieinheit Gottes zu behaupten, als Gott von ganger Seele au lieben, Die Befensaleichheit bes Sohnes anzuerkennen, als ibm in Demuth und Selbstwerleugnung nachzufolgen, die Perfonlichkeit bes heiligen Beiftes ju vertheibigen, als bie Früchte bes Beiftes, Liebe, Friede, Gerechtigkeit bargubringen. Die Barthei ber Eunomianer, welcher bon ihrem Urheber ber eine besonbere bialectische Bewandtheit eigen war, nährte zwar gang besonbers bie religiöse Disputirsucht; aber bas Uebel blieb teinesmegs auf fie allein beschränft. Bielmehr hatte fich unter bem Schein bes religiöfen Intereffe's eine unleibliche ftreitluftige Gefdmätig= feit über Dinge bes Glaubens, eine Sucht zur ungeschickteften Beit und am unpaffenbsten Ort barüber ju bisputiren und ju wißeln, ber meiften Menichen bon allen Bartheien bemächtigt; eine Sache, die ihre komische. 2) aber auch ihre niederschlagend

<sup>1)</sup> Carm. XI. B. 162. p. 84. fagt Gregor: και πρόφασις τριάς

<sup>2)</sup> Die tomifche Seite zeigt besonders Gregor von Ryssa in einer schon vielsach gebrauchten Stelle Orat. do deitate fil. et spir. sanct. Opp. t. III. p. 466. ed. Paris. wo er schilbert, wie fich damas handwerker, Becheller, Rleibertröbler, bavongelaufene Sclaven mit der würtdevollften Miene zu Lehren der Dogmatit auswarfen, wie man taum Geld wechseln, Brob taufen, ein Bab bestellen tonne, ohne in philosophische Gespräche über bas Gezeugtsen und Ungezeugtsehn, die Unterordnung des Sohnes u. bgl.

12. Tob bes älteren Gregorius und seiner Gattin Nonna. Der jüngere Gregorius zieht sich nach Seleucia zurud.

Die mitgetheilten Beispiele zeigen, bag Gregorius nicht unwürdig seinem Bater als Gehülfe jur Seite ftanb. Inbeg mar jest bie Beit gefommen, bag ber alte Gregorius, ber einem bunbertjährigen Alter gang nabe war, ber 45 Rabre im Briefterstande gelebt, sein Amt treu verwaltet, und besonders unter ber Regierung des Julian und Balens 1) noch vieles burchgefampft hatte, gur Rube eingeben follte. Er enbete mit einer ichweren und langwierigen Rrantheit, in welcher bie Religion mit ihren Gnabenmitteln 2) feine einzige Stärfung war. Er ftarb betenb. 3) Als bas schönste Erbe binterließ er eine Reibe auter Thaten, und eine unbearenzte Achtung bei seiner Gemeinbe. Das bauernbfte und ebelfte Denkmal, mas fein Sohn ihm feten konnte, war bie Leichenrebe, 4) worin er fein Andenken feierte. Stein und Erg waren jest gertrummert und verschüttet, ober wurden von ben Barbaren jener Gegenben unbeachtet mit Fugen getreten, aber diese Rebe wird so lange gelesen, als die griechische Literatur bauert. Es ist eine ber trefflichsten, bie wir von Gregorius haben, boll kindlicher Liebe gegen seine beiben Aeltern, voll Freundschaft gegen Bafilius, ber jum Trofte bes Freundes nach Raziang gekommen, und bei ber Rebe gegenwärtig war. Der alte Gregorius starb wahrscheinlich im Frühling 374 und mehrere Monate später wurde die Leichenrede gehalten. Die Mutter Nonna lebte bamals noch, benn sie wird bom Sohne auf eine febr troftvolle und erbebende Weise angerebet: 5) "bas Leben, meine Mutter, und ber

<sup>1)</sup> Greg. Orat. XVIII. 37, p. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XVIII. 38. p. 358. πολλάκις της ημέρας, έστι δέ στε και ωρας ύπο μόνης εδόωννυτο της λειτουργίας. Diefer Ausbrud bezieht sich boch ohne Zweisel auf ben häusigen Genuß bes Abendmahle? Denn von ben blogen Worten ber Liturgie verstanden, scheint er nicht passend zu sehn.

<sup>3)</sup> Er τοις της εδχης δήμασι τε και σχήμασιν. Orat. XVIII, 38. p. 359. Betenb ju fierben wurde bamals, und mit Recht, als ein Beweis wahrer Frömmigkeit angesehen; später legte man höheres Gewicht barauf, im Betenntniß bes Glaubens ju flerben, ben man während bes Lebens ausgesprochen hatte.

<sup>4)</sup> Orat. XVIII. p. 330—362. Entrapios els ron narepa nagorros Basilelou. Früher ift schon mehreres zur Charafteristit bes alten Gregorins und seiner Gattin Ronna (benn auch biese ist in ber Rebe verherrlicht) aus biesem Bortrage mitgetheilt. Außerbem sinden sich mehrere Gebichte von Gregor auf seinen Bater in Muratori's anecdot. grace. p. 67 bis 77. Carm. 71—81.

<sup>5)</sup> Orat. XVIII. 42. p. 361.

Tob, wie man bas nennt, obgleich fie fehr berschieben gu febn Scheinen, geben boch in einander über, und treten eines an bes andern Stelle. Denn bas Leben beginnt von Berberbnik, unserer allgemeinen Mutter, und geht burch Berberbniß hindurch, indem uns bas Gegenwärtige immer entriffen wirb, und endigt fich auch mit Berberbnig, nämlich mit ber Auflösung biefes Lebens felbit; ber Tob aber, welcher eine Erlösung von ben jetigen Uebeln gewährt und ju einem höheren Leben hinführt, ich meiß nicht, ob man ibn eigentlich Tob nennen follte, ba er mehr bem Namen als ber That nach furchtbar ift. Ja wir scheinen gang unvernünftig ju benten und ju empfinden, wenn wir bas, was nicht furchtbar ift, fürchten, mas aber gefürchtet ju werben verbient, als bas Bunichenswerthere erftreben. Es giebt nur ein Leben. jum (göttlichen) Leben hinzuschauen; es giebt nur einen Tob, bie Gunbe; benn fie ift ber Geele Berberben. Alles übrige aber, um beswillen fich manche erheben, ist ein Traumaesicht, bas und bas Wahre hinmegspielt, es ift ein verführerisches Truabild ber Seele. Wenn wir fo benten, o meine Mutter, bann werden wir uns bes Lebens wegen nicht überheben, noch um bes Tobes willen uns angftigen. Denn mas erbulden wir boch Schlimmes, wenn wir bon hieraus jum mahren Leben hindurchdringen, wenn wir, aus allem Wandel, aus allem Strubel, aus allem Ueberbruß, aus aller Binsbarfeit an bas Schlechte befreit, bort febn werben bei ben emigen, nicht mehr wanbelbaren Dingen, als kleine Lichter bas große Licht um= freisenb!"

Diese Worte des Sohnes schienen für die Mutter, beren ganzes Leben schon eine Vorbereitung auf den Tod gewesen war, noch eine besondere Mahnung an ihr eigenes Ende zu sehn. Aller Wahrscheinlichkeit nach überlebte die hochbetagte Nonna ihren Gatten nicht lange. 1) Sie hatte einen Tod, der ihres Lebens würdig war. 2) Einst ging sie, ohne von Kränklichkeit

<sup>1)</sup> Zwar scheinen die Worte in bem fleinen Gebichte bei Muratori p. 114. Carm. 120: καὶ μετὰ δηρὸν μήτης auf eine längere Zwischenzeit zwischen bem Tobe bes alten Gregorius und ber Nonna hinzubeuten; alein in bem Carmen de vit. s. B. 526. p. 9. spricht Gregor so von bem Tobe seiner Neltern, als ob sie ungefähr zu gleicher Zeit gestorben wären; und auch die ilbrigen Umstände, besonders die nicht sehr lange nach dem Tod bes Baters ersolgte Abreise Gregors aus Nazianz machen dieß wahrscheinich.

<sup>2)</sup> Bielfache Schilberungen ihres Tobes finden fich in den kleinen elegischen Gedichten Gregors, die Muratori zuerst herausgegeben hat in den Anecdotis Graecis pag. 77—110. Carm. 81—117. Borzüglich find zu vergleichen: Carm. 85. p. 83. Carm. 89. p. 89. Carm. 91. p. 91. Carm. 94. p. 93. Carm. 95. p. 94. Carm. 108. p. 101. Carm. 115. p. 106.

ober Alter niebergebeugt zu fenn, jum Gebet in bie Rirche. Sier in ber Rirche, die ihr Gatte großentheils erbaut, und bor bem Altare, wo er so lange als treuer Hirte gebient hatte, überraschte fie bas Enbe. 1) Eben hielt fie fich mit ber einen Sand am Altare fest, Die andere erhob fie flebend jum Simmel mit ben Worten: "Cep mir gnabig, mein Konig Chriftus!" als ihr die Lebensfraft entschwand und ihr Körber entseelt vor bem Altare nieberfant. 2) Auch fie wurde allgemein betrauert, besonders von den Wittwen, Waisen und Armen, beren Troft und Sulfe fie gewesen war. Sie wurde bei ben Grabern ber Märthrer neben ihrem Gatten beftattet. 3) Gregorius, ber feine Mutter fo außerorbentlich geliebt hatte und nie vergaß, mas et ihr an leiblicher und besonders an geiftiger Pflege verdankte,4) ehrte die Berftorbene burch eine Reihe kleiner Gebichte, worin er ihre Frömmigkeit und ihr schönes Ende pries. In einem berfelben 5) fagt er: "Beweinet, Sterbliche! bas fterbliche Geschlecht; wenn aber jemand wie Nonna betend ftarb, bann weine ich ni&t.''

Durch ben Tob seines Vaters war Gregorius von ber Berpflichtung bas nazianzenische Bisthum zu verwalten entbunden. Er brang in die Provinzialbischöfe, die Stelle nun zu besetzen, und machte ihnen bemerklich, daß er nie durch eine ordentliche Wahl als Bischof zu Razianz eingesetzt worden, daß es vielmehr immer seine Absicht gewesen seh, sich von allen Verbindungen und öffentlichen Geschäften frei zu machen und in die Sinsamkeit

<sup>1)</sup> Carm. 100. p. 96. bei Muratori. Daß fie bei vollem Bewußtfebn ohne Rrantheit ftarb, fiebe Carm. 109. p. 102.

<sup>2)</sup> Carm. 104 u. 105. p. 98 u. 99. bei Murat. Am Schluß beb letteren Bebichtes beift es:

χειρῶν ἀμφοτέρων τῆ μὲν κατέχουσα τράπεζαν τῆ δ'ἐπιλισσομένη' ἵλαθι Χριστὲ ἄναξ.

<sup>3)</sup> Carm. 92. p. 91. bei Murat.

<sup>4)</sup> Gregor bezeichnet fich auch in einem biefer Gebichte ale von feiner Mutter besonbers geliebt und ihr vorziglich ähnlich, und hebt es in biefer Rudficht hervor, bag fie ihn felbft gefäugt habe. Carm. 87. p. 82.

<sup>. . . . .</sup> τὸ δ' ἔξδεεν αἶμα τεχούσης 'Αμφοτέροις ἐπὶ παισὶ, μάλιστα δὲ θρέμματι θηλῆς. Τούνεχα καί σε τόσοις ἐπιγράμμασι μῆτερ ἔτισα.

Auch Carm. 88. p. 89. rebet Nonna ben Gregor an τέχνον ξμης 3ηλης. Noch wichtiger mar, was Nonna für ihren Sohn in geistiger Beziehung gethan hatte, um ihm bie Weihe sur ein höheres Leben ju geben.

<sup>5)</sup> Carm. 116. p. 107.

jurudjugiehen. 1) Inbeg forberte es boch bas Anbenten an feinen Bater und die Liebe ju ber eines fo trefflichen Bifchofs beraubten Bemeinde, Diefelbe nicht fogleich in Diefem verwaiften Buftande ju verlaffen, und so behielt Gregor noch auf einige Zeit die Aufficht über die naziangenische Rirche bei, ohne fich jedoch zu formlicher Uebernahme bes Bisthums verbindlich ju machen. Diefe Amtsberwaltung mußte aber unferem Gregorius um fo brudender werden, ba er bei feinem ohnebieß gerrütteten Rorperguftande um biefe Beit noch von einer besonders gefährlichen Krantheit befallen wurde. Er scheint auf ben Tod barnieder gelegen zu febn; benn er war fo fchwach, bag er einen von ihm gang ungemein verehrten Mann, Eufebius, Bifchof von Samofata, ber bamals als eifriger Rampfer für bas nicanische Bekenntnig in bie Berbannung nach Thracien wandern mußte, nicht einmal an feinem Bette ieben durfte. 2) Nachdem fich Gregor wieber erholt hatte, faßte er ben festen Entschluß, Naziang zu verlassen; und um nicht burch eindringende Bitten an feinem Borfate gehindert ju werden, entfernte er fich aus feiner Baterftadt, ohne felbst feinen Freunden etwas bavon mitzutheilen. Er begab fich (im 3. 375) nach Seleucia in Maurien, als beffen Merkwurdigkeit er besonders eine berühmte, ber beiligen Thekla geweihte Kirche auszeichnet.3) Bahricheinlich hatte er in ben Nebengebäuden biefes Barthenon. wie er die Rirche nennt, feine Wohnung.

Auch bei biesem Schritte Gregors wirkten wieder seine Scheu bor ben kirchlichen Streitigkeiten jener Zeit, seine Abneigung gegen öffentliche Thätigkeit, seine Liebe zu beschaulicher Einsamteit, verbunden mit der, damals besonders gesteigerten Kränklichteit seines Körpers, zusammen, um einen Entschluß zu erzeugen, der vielleicht nicht ganz gebilligt, aber doch entschlofigt werden

Carm. de vit. s. B. 526—550. p. 9.
 Τοῦτ αὐτὸ φάσκων τοῖς ἐπισκόποις ἀεὶ,
 Αἰτῶν τε δῶρον ἐκ βάθους τῆς καρδίας,
 Στησαί τιν ἄνδρα τῷ πτολίσματι σκοπόν
 Αέγων ἀληθῶς ἐν μὲν, ὡς οὔπω τινὰ
 Εἰληφώς εἴην γνωρίμω κηρύγματι
 Τὸ δεύτερον ὅ αὖ, ὡς πάλαι δεδογμένον
 Εἴη φυγεῖν με καὶ φίλους καὶ πράγματα.

<sup>2)</sup> Greg. Epist. 28 u. 29. p. 792.

Carm. de vit. s. B. 547. p. 9.
 Πρῶτον μὲν ἦλθον εἰς Σελεύ κειαν φυγὰς,
 Τὸν παρθενῶνα τῆς ἀοιθίμου κόρης
 Θέκλας . . .

fann, und am wenigsten aus einer übermuthigen Geringschätzung ber kleinen nazianzenischen Gemeinbe abgeleitet werben sollte. 1)

Um beschauliche Rube und Erholung zu genießen, hatte sich Gregorius nach Seleucia jurudgezogen. Aber auch babin berfolgten ihn bie firchlichen Geschäfte, 2) indem er mahrend ber Streitigkeiten und Bedrudungen unter Balens nach vielen Orten bin Rath, Troft und Stärkung geben mußte. Bermuthlich traf ihn noch in Seleucia - fein bortiger Aufenthalt bauerte mahr= fceinlich bis jum J. 379 - bie ichmergliche Nachricht bon bem Tobe feines innigst geliebten Bafilius, ber unter bem nicht abguwehrenden Rubrang bes Bolfes bon Cafarea, bas in ihm ben Berluft eines Baters betrauerte, mit ben Morten bes Berrn berichieden mar: "In beine Bande befehle ich meinen Geift." Die Freundschaft zwischen ihm und Gregorius war freilich burch Lebensverhältniffe getrübt worben, fie hatten fich wohl einmal verkannt und migverstanden, aber nur barum mit fo bitterem Unmuth, weil fie fich im Grunde bes Bergens fo febr liebten. Balb fanben fie fich wieder, und ber Freund erkannte wieder bas Beffere und Aechte im Freunde. Welche liebevolle Gefinnungen Gregorius für seinen Basilius auch nach bessen Tobe hegte, beweisen nicht blos einige Briefe, sonbern bornehmlich auch die zwei Jahre fbater ju Cafarea an Bafilius Grabe gehaltene Rebe, worin fich die herzlichste Treue und Berehrung gegen den abgeschiedenen Freund ausspricht. 3) In einem Briefe an Gregorius von Nysfa,4) ben Bruder bes Berftorbenen, brudt unfer Gregorius feinen Schmerz ebenfalls fehr ftart fo aus: "Alfo auch bas war mir noch für bieg unglückselige Leben aufbehalten, ben Tob bes Bafilius und bas Auswandern biefer heiligen Seele zu vernehmen,

<sup>1)</sup> Schröch führt bei bieser Gelegenheit (R. Gesch. Th. XIII. p. 335 bis 337.) mehrere Briese Gregors an, worin er sich wegen seines Abgangs von ber nazianz. Gemeinde entschulbigt, nämlich epist. 42. p. 803. an Gregor von Nysa, epist. 65. p. 823 an Philagrius, epist. 222. p. 909. n. epist. 225. p. 911. an Theodor, Bischof von Thana. Allein er scheint dabei nicht mit voller Ausmerssamteit versabren zu sepn, sonst hätte ihm nicht entgehen können, daß sich die beiden ersteren Briese durch ihren Indalt als in eine spätere Zeit (nach Gregors Ausenthalt in Constantinopel) gehörig characteristren; die beiden letzteren aber an Theodor als Bischo von Thana geschrieben sind, welches er erst im I. 331 wurde. Die Briese sallen alle in einen späteren Zeitpnuct von Gregors Leben, da er die nazianz. Gemeinde nochmals verließ, und werden auch an der gehörigen Stelle ihre Erwähnung sinden.

<sup>2)</sup> Carm. de vit. s. B. 555. p. 9.

<sup>3)</sup> Orat. XLIII. p. 770-833. Gine ber merkwilrbigften Reben bes Gregorius, aus ber icon Mehreres mitgetheilt worben ift.

<sup>4)</sup> Epist. 37. al. 35. p. 799.

bie nur von uns ausgegangen ist, um zu dem Herrn ein zugehen, nachdem sie schon ihr ganzes Leben hindurch sich darauf vorbereitet hatte. Und so wurde mir außer anderem durch die schwere und gefährliche Krankheit, an der ich jest leide, auch das noch entzogen, seine heilige Asche zu kussen, bei dir, dem Gleich=
gestimmten, zu verweilen, und unsere gemeinsamen Freunde zu trösten."

Gregorius icheint fich überhaupt bamals, geistig und forperlich angegriffen, oft in einem fehr trüben Gemuthezustande be= funden zu haben. Gin furger Brief an einen Freund, ben Rhetor Euborius, 1) ber ohne 3meifel in biefe Epoche fallt, lägt uns gang in seine trauernbe Geele bliden: "Du fragft, wie es mit mir ftunde? Gehr übel. 3ch habe ben Bafilius nicht mehr, ich habe ben Casarius nicht mehr, meinen geistigen und meinen leib= lichen Bruder. Mein Bater und meine Mutter haben mich ber= laffen, kann ich mit David fagen. Mein Körper ift franklich, bas Alter kommt über mein haupt, bie Sorgen werben immer berwidelter, Geschäfte überhäufen mich, Freunde werben untreu, bie Kirche ift ohne tuchtige hirten; bas Gute vergeht, bas Bofe ftellt fich nadt bar. Die Fahrt geht bei Nacht, nirgends eine leuchtenbe Fadel, Chriftus folaft. Bas ift zu thun? Des giebt für mich nur eine Erlöfung bon biefen Uebeln, ben Tob. Aber auch bas Jenseits mare mir furchtbar, wenn ich von bem Dieffeits barauf ichließen follte." .

<sup>1)</sup> Epist. 39. al. 29. p. 802.

## Dritter Abschnitt.

Deffentliche Wirksamkeit bes Gregorius in Constantinopel bis zu seiner Rudkehr ins Baterland. Bom Jahre 379—381, also etwa bon Gregors neunundvierzigstem bis zu seinem einundfünfzigsten Lebensjahre.

Chronologifder Ueberblid: Die Zeit, wann Gregor nach Conftantinopel tam, läßt fich nicht gang genau bestimmen. Es war auf jeben Rall im Jahr 379, als bie Arianer noch bafelbft bie Oberhand hatten. Er felbit bemertt, bag fein Aufenthalt in Constantinopel bis ins britte Jahr gebauert habe, und ba er bie Stadt im Sommer 381 verließ, fo muß er im Jahr 379 babin getommen fenn. Mit bem Anfang biefes Jahres, am 19ten Januar 379 mar Theodofins, bamals 33 Jahre alt, bem nicanifchen Bekenntniß zugethan, auf ben taiferlichen Thron erhoben worben. Die Ausficten wurden alfo für bie Anbanger biefes Betenntniffes im Morgenlande glinftig. Ihre hoffnungen gingen auch ichon in Erfüllung, als Theodofius am 27ften ober 28ften Februar 380 bas berühmte Sbict für bie nicanifche Glanbenaregel und gegen alle antinicanifchen Partheien gab, vermuthlich an bem nämlichen Tage, ba er von bem orthoboren Bifchof Acholius zu Theffalonich getauft worben war. Am 24ften November fam Theobofius in Conftantinopel an, am 26ften ließ er bie Arianer aus allen Rirchen ber Sauptfabt ausweisen und übergab biefelben ben Ratholischen. Am 10ten Januar 351 erfolgte ein neues Sbict gegen Arianer, Gunomianer und Photinianer. Enblid, um feine Maagregeln ju vollenben, berief Theoboffus eine allgemeine Kirchenversammlung nach Conftantinopel, welche im Dai 381 ihren Anfang nahm. Richt lange nach bem Beginn berfelben legte Gregorius bas Bisthum ber Sauptstabt, bas er eben formlich erhalten batte, nieber. Am 31ften Dai fceint er fich noch in Conftantinopel befunden zu haben, balb nachher aber mag er abgereift fenn. Die Synobe enbigte fich am 9ten Juli 381, und nun gab ber Raifer am 19ten, 30ften Juli u. f. f. noch eine Reihe von Befegen gegen bie von ihr verbammten Baretiter.

## 1. Religiöser und kirchlicher Zustand in Constantinopel.

Gerade als Gregorius sich recht in stille Verborgenheit zurudgezogen zu haben glaubte, führte ihn ber Ruf ber Borsehung auf einen größeren Schauplat ber Thätigkeit, als er ihn bisber je betreten hatte. Nicht ber einsamen Betrachtung, nicht ber Trauer über verlorene Geliebte und ber Todessehnsucht sollte er sich hingeben, sondern jest erst ins Leben fortgezogen werden und auf dasselbe thätig einwirken. Der Wunsch einer nicht sehr zahlreichen Christengemeinschaft, die unter allen bisherigen Bedrängnissen an den Glaubensbestimmungen von Nicaa sestgehalten hatte, rief unsern Gregorius aus der Ginsamkeit zu Seleucia in die damalige Hauptstadt des römischen Weltreichs. Er folgte, obwohl die Berhältnisse nicht einladend waren, wie uns ein Blick auf das damalige Constantinopel, besonders in religiöser Beziehung leicht zeigen kann.

Die prachtvolle Stadt, "um welche fich, wie Gregorius fagt, Meer und Land wetteifernd ftritten, um fie mit ihren Gutern qu überhäufen und gur Königin ber Stäbte gu fronen," 1) war nun icon mabrend ber Regierung mehrerer Raifer ber Sammelplat alles Reichthums und aller Berrlichkeit bes Lebens aus allen brei Belttheilen geworben. Das neue Rom ftrebte über bas alte an äußerem Glang fich zu erheben und übertraf es fast ichon an Benuffucht, die bon einem verdorbenen Sofe - vergebens batte Julian altrömische Ginfachbeit jurudzuführen gesucht - genährt wurde. Wie ben fpateren Romern, fo war ben Bewohnern Conftantinopals bas erfte Beburfniß: "Brob und Spiele!" Wettrennen, Theater, Jagben und Thierkampfe, öffentliche Aufzüge und Brunfreben waren eine Art Lebensbedürfniß für bie Menichen aus allen Ständen geworden, fo daß Gregorius wohl fagen fonnte, es fen fehr zu befürchten, bag nicht bie erfte ber Stabte eine Stadt von lauter Spielenben murbe. 2)

Wie alles, so wurden auch die religiösen Dinge dem eitlen und hohlen Sinn ein Gegenstand des Scherzes und Spieles. Man brachte, was auf das Theater gehörte, in die Kirche, und was in die Kirche gehörte, aufs Theater. Der bessere christliche Sinn wurde nicht selten in Lustspielen dem Hohnlachen der Menge preisgegeben. "Wir sind ein neues Schauspiel geworden, sagt Gregorius, ") nicht den Engeln und Menschen, wie der ebelste unter allen Kämpfern, der Apostel Paulus, indem er mit den Gewaltigen und Mächtigen stritt, sondern beinahe allen Gottlosen, und zwar zu jeder Zeit und an jedem Ort, auf den Märkten, bei Trinkgelagen, in Lust und Trauer. Wir sind sogar schon auf die Bühne gekommen und werden, sast mit Thränen muß ich

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 7. p. 608.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 12. p. 643. . . . καὶ πόλιν εῖναι παιζόντων την πρώτην εν πόλεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. II. 84. p. 52.

es fagen, jugleich mit ben ausschweifenbsten Menschen verlacht; ja es giebt fast teinen fo beliebten Augen= und Dhrenschmaus, als einen Chriften, ber im Luftfpiel verhöhnt wird." Und in einer andern Stelle:1) "Mein Trauerspiel ift ben Feinden ein Luftspiel geworden. Defimegen haben wir ben Rirchen nicht weniges entzogen, um es aufs Theater ju übertragen, besonders in ber Stadt, bie fich eben fo fehr beeilt über gottliche Dinge ju fcherzen, als über etwas anderes, und lieber auch bas Ehrmurbige belacht, als daß fie etwas mirklich Lächerliches unbelacht ließe - fo daß es mich wundern foll, wenn fie nicht auch mich lächerlich machen, indem ich bieß heute fage." So verwandelte fich ben Conftanti= nopolitanern alles in einen leichten Scherg, bas Ernfte murbe burch Wit von feiner Burbe entfleibet, und bas Seilige wurde ein Gegenstand nedenden Spottes in ber feinen Unterhaltung ber Leute bon Belt.

Noch schlimmer aber war es, bag bie ungezügelte Luft jener Menschen nach gerftreuenden Genuffen bie Rirche in ein Theater und ben Brediger in einen Schauspieler zu verwandeln brobte. Bollte er ber Menge gefallen, fo follte er fich auch ihrem Sinne bequemen und fie in ber Kirche ergöbend unterhalten. Dan berlangte auch bei ber Bredigt einen Ohrenschmaus, glänzende Bruntreben mit theatralischem Bortrage, und beklatschte bann mit berfelben Luft ben Romobianten auf geheiligter Stätte, wie ben auf ber Buhne. Und leiber! fanden fich auch bamals nur zu viele Prebiger, bie lieber ben Beifall ber Menschen wollten, als ihr Seelenheil. 2) "Wie ich auch beren heutiges Tags viele finde. fagt Gregorius, 3) bie bas Priefteramt übernommen, aber unfere einfältige und tunftlose Frommigkeit kunftboll ausgeschmudt, und eine neue Art weltlicher Beredsamkeit von bem Martte in bas Beiligthum, vom Theater in biefe beiligen Sandlungen übertragen haben. 4) Go bag es jest, wenn ich mich fo ausbruden barf, zwei Bubnen giebt, welche nur baburd bon einander bericbieben find, bag bie eine allen offen ftebt, bie

<sup>1)</sup> Orat. XXII. 8. p. 419. Bergl. Orat. XXI. 5. p. 398., mo Gregor flagt, baß in Constantinopel auch bie ebelsten Borbilber eines drift- lichen Lebens wenig fruchteten, weil man gewohnt fen, über heilige Dinge eben so zu scherzen, wie über Pferberennen und Schauspiele.

<sup>2)</sup> Es sind solche, die Gregor Carm. adv. Episc. B. 342. bezeichnet: Τὸ πρὸς χάριν τιμῶνιες, οὐ τὸ συμφέρον.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 635.

<sup>4) . . .</sup> ἀπὸ τῶν θεάτρων ἐπὶ τὴν τοῖς πολλοῖς ἀθέατον μυσταγωγίαν.

andere nur wenigen, die eine belacht, die andere geehrt wird, die eine theatralisch, die andere geistlich beißt."

Bobl erreaten bie Gegenstände bes Glaubens bamals besonbers in Constantinopel ein sehr allgemeines und lebhaftes Interesse. welches auch vom Sofe aus, jedoch nicht immer auf Die löblichfte Weife unterhalten und geleitet murbe; aber es war großentheils nicht bas Intereffe bes Bergens, fonbern bes grübelnben und ftreitsuchtigen Berftanbes, wo nicht ein noch weit niebrigeres, bem ber Streit über Glaubenssachen nur jum Bormanb 1) biente, um außerliche Absichten ber Gewinn= und Berrichsucht ju erreichen. Babrend man bie auf bie Umwandlung bes gangen inneren Menschen gerichteten, beiligenben und beseligenben Lehren bes Evangeliums ruhig liegen ließ, beschäftigte fich alles bom Raifer bis jum Bettler, voll unglaublicher Theilnahme, mit einigen wenigen theoretischen Sagen, über welche bas Evangelium eben gerabe fo viel mittheilt, als bem menschlichen Beifte wohlthätig und jum Beil nothwendig ift, und beren weitere Entwidelung auf jeben Fall mehr ber Schule als bem Leben angehört. Je heftiger aber biefe Lehrfämpfe entbrannten, Staaten, Städte, Familien beunruhigten und trennten, besto mehr verlor man bas praftisch Befentliche bes Chriftenthums aus bem Muge; es ichien wichtiger, bie Dreieinheit Gottes ju behaupten, als Gott von ganger Seele ju lieben, die Befensgleichheit bes Sohnes anzuerkennen. als ibm in Demuth und Selbstverleugnung nachzufolgen, bie Berfonlichkeit bes heiligen Beiftes ju vertheibigen, als die Früchte bes Beiftes, Liebe, Friede, Gerechtigkeit bargubringen. Die Barthei ber Eunomianer, welcher bon ihrem Urheber ber eine beson= bere bialectische Gewandtheit eigen war, nährte zwar gang besonbers bie religiöse Disputirsucht; aber bas Uebel blieb feineswegs auf fie allein beschränft. Bielmehr batte fich unter bem Schein bes religiöfen Intereffe's eine unleibliche ftreitluftige Gefdmätig= feit über Dinge bes Glaubens, eine Sucht jur ungeschickteften Reit und am unpaffenbften Ort barüber ju bisputiren und gu witeln, ber meiften Menschen bon allen Partheien bemächtigt; eine Sache, bie ihre fomische. 2) aber auch ihre nieberschlagenb

<sup>1)</sup> Carm. XI. B. 162. p. 84. fagt Gregor: και πρόφασις τριάς έστι.

<sup>2)</sup> Die tomifche Seite zeigt besonbers Gregor von Ruffa in einer schon vielsach gebrauchten Stelle Orat. de deitate fil. et spir. sanct. Opp. t. III. p. 466. ed. Paris. wo er schilbert, wie sich bamals handwerker, Becheler, Rleibertröbler, bavongelaufene Sclaven mit ber wilrbevollften Miene zu Lehren ber Dogmatit auswaffen, wie man taum Gelb wechseln, Brob kaufen, ein Bab bestellen tonne, ohne in philosophische Gespräche über bas Gezengtsehn und Ungezengtsehn, bie Unterorbnung bes Sohnes u. bgl.

ernste Seite batte. In letterer Begiebung faßte fie besonbers unser Gregorius, ber viel barunter leiden mußte, auf, wenn er fagt: "Es ift babin gekommen, bag ber gange Markt von ben Reben ber Baretiter wiebertont, bag jebes Gaftmahl burch biefes-Gefchwäte bis jum Edel verdorben, jebe Festfreube baburch in Trauer verwandelt, und jede Trauerfeierlichkeit durch diese Rankereien, als ein noch größeres Uebel, fast gemildert wird, daß felbst bie Zimmer ber Frauen, bie Pflangschulen ber Ginfalt baburch beunrubigt, und bie Bluthen ber Bescheibenheit burch folche borfcnelle Ausbildung jum Disputiren gefnict werben." 1) - Sier ift mehr bas Stören be biefer Streitsucht geschilbert, aber fie batte auch für alle Berhältniffe ber Familien fowohl als ber Staaten etwas furchtbar Berftoren bes, welches in einer anbern Stelle Gregors mit ben lebhafteften Bugen angebeutet ift: "Das ift es, fagt er, 2) mas bie Glieber bes Kirchenkörpers gerriß, Brüber verfeindete, Städte in Unruhe fette, Burgerschaften gur Buth entflammte, Bolter bewaffnete, Fürsten aufregte, Briefter mit bem Bolke und unter fich, bas Bolk mit fich felbft und ben Brieftern, Meltern mit Rinbern, Rinber mit Meltern, Danner mit ihren Frauen, Frauen mit ihren Mannern entzweite. Alles was einen beiligen Namen trägt, wurde geschändet, Sclaven und herrn, Lehrer und Schuler, Greife und Junglinge, entehrten fich felbft und alle Gefete ber Chrfurcht, die eigentliche Soutwehr ber Tugend, und so wurde übermüthige Anmagung als bochftes Gefet eingeführt, und wir find nicht Stamm bon Stamm, wie einst Afrael, sonbern wir find in ben Baufern und Familien, ja es ift fast jeder in sich felbst gespalten, und zwar bie gange Welt, bas gange Menschengeschlecht, wobin bie abttliche Lebre bes Evangeliums gebrungen ift."

Bu biesen Religionsstreitigkeiten kamen noch politische Kämpse, namentlich die schweren Kriege des römischen Reiches mit den Gothen, so daß dieses Reich im Großen das Bild eines von ungeheuren Stürmen bewegten Meeres darbot. 3)

verwickelt zu werben. — Man vergl. über biese bogmatische Disputirsucht ber Conftantinopolitaner, womit auch ber praktischsromme Chrusoftomus zu tämpfen hatte, Reanbers Chrusoft. 2r Th. p. 18 u. 118.

<sup>1)</sup> Orat. XXVII. 2. p. 488. Bergl. Carm. de vit. s. B. 1210. p. 19.

<sup>2)</sup> Orat, XXXII, 4. p. 581.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XXII. 2. p. 415, wo es unter andern heißt: "Furchtbar ift, was wir jest sehen und hören, ganze Länder verwüstet, Myriaden getöbtet, die Erde mit Blut und Leichnamen bedeckt, ein Boll von fremder Sprache (die Gothen, vergl. Orat. XXXIII. 2. p. 604.) durchstreift das fremde Land, wie seine Beimath"

Die unseligen Spaltungen aber, welche bie Chriften bamals im Allgemeinen trennten, zeigten sich in einem befonders abschrecken= ben Bilbe in der Sauptstadt bes Reiches felbft. Unter ben letten Regierungen waren verschiedene Bartheien, gulett aber vorzugsweise biejenigen begünstigt worben, welche, unter sich wieber in verschiebene Unfichten getheilt, barin übereinstimmten, bag fie ben nicanischen Lehrbegriff bestritten. Conftantius batte ben Arianern, Julian mabrend feiner turgen Regierung allen Bartheien. wenigstens scheinbar, Schut vergonnt, um alle ju unterbruden. Nach Jovians frühem Tobe gelangte Balens zur herrschaft in ben Morgenländern, und mit ihm, noch mehr als es bei Conftantius ber Fall war, ber Arianismus, ben er nicht blos be= iduste, fondern auch burch emporende Graufamteiten gegen bie Freunde ber nicanischen Beschluffe berrichend ju machen suchte. Diefe wurden jest aus bem Gebrauch aller Rirchen und firchlichen Besitzungen verbrängt und bie Arianer traten in benfelben ein. Aber Conftantinopel blieb fortbauernd ber Schauplay firchlicher Kämpfe und Partheiungen. Fast alle Meinungen hatten hier, wo neben einzelnem Guten fo vieles Schlimme aus allen brei Belttheilen jufammenfloß, ihre Anhänger; aber befonbers zeich= neten fich folgende Bartheien aus: Die Gunomianer, ju einer Berftandestheologie fich bekennend, welche bas Wefen Gottes burch logische Bestimmungen vollkommen ergrunden zu konnen meinte, und bie Ungleichheit bes Sohnes mit bem Bater nach ftreng arianischer Beise behauptenb, waren in Conftantinopel febr jahlreich 1) und ichabeten bem ernften religiöfen Sinn am meiften baburch, bag fie bie Glaubenslehren ausschlieglich jum Gegenftand einer bisputirfüchtigen Dialectif machten. Die Macebonia= ner, bem halbarianischen Lehrbegriff ber Wesensähnlichkeit juge= than, und baburch ben Orthodogen fich etwas mehr annähernd, ausgezeichnet babei burch einen würdevollen Ernft bes Betragens und moncheartige Strenge ber Sitten, waren awar burch bie reinen Arianer felbit aus bem firchlichen Befite berbrangt, aber immer noch vielfach verbreitet, theils in Conftantinopel felbst,2) theils in ben benachbarten Gegenben bes Bellespont, Thraciens,

<sup>1)</sup> Dieß geht sehr klar baraus bervor, baß Gregor seine polemischen Aengerungen hauptsächlich gegen biese Varthei richtete. Selbst in ber näheren Umgebung bes Kaisers Theodosius besanden sich ansänglich noch Anhänger bes Eunomius, die aber bald entsernt wurden. Philostorg, dist. eccl. X, 6. Bergl. außerbem über die weite Berbreitung dieser Parthei Sozom, dist. eccl. VI, 27.

<sup>2)</sup> Auch bieß feben wir aus ben polemischen, zu Conftantinopel entftanbenen Reben Gregors, bie uns fpater im bogmatischen Theile Gelegenbeit geben werben, über biese Partheien noch mehreres zu sagen.

Bithyniens und Phrygiens. Die Novatianer, an Strenge ber praktifchen Grundfage bie Macebonianer noch überbietenb, waren früherhin auf bem Bunct gewesen, fich mit ben Orthoboren, bon benen sie in bem streitigen Sauptboama nicht abwichen und mit benen fie fich unter gleichem Drude ber Arianer befanden, ju vereinigen, wenn nicht bie übelwollende Befinnung einiger Bartbeibaupter bagwischen getreten mare; aber fo blieben fie getrennt und vermehrten alfo auch bie Bahl ber Gegner ber Ortho= bogen. 1) Endlich begannen fich baneben auch bie Apollina= riften festzuseken, beren Lebre ber Anerfennung bes mabrhaft und volltommen Menschlichen in Jesu widersprach (benn bas Menschliche liegt ja vorzugsweise in ber Bernunft); und es ging bamals, wie Bregor berichtet, bie Sage, bag fich (ju Conftanti= nopel) eine Versammlung apollinaristischer Bischöfe bilben murbe. in ber Absicht, ihre Lehre von Chrifto zur allgemeinen zu erheben und ben Gemeinden aufzudrängen. 2)

Durch biefe verschiebenen täglich fich mehrenden Gegenpartheien war die orthodore Gemeinde in einen fläglichen Ruftand gekommen, und man mußte fich wundern, bag bas fleine Sauflein ihrer Mitglieder unter ben jum Theil muthenben Berfolgungen ber Begner, hauptfächlich ber reinen Arianer, nicht icon gang jusammengeschmolzen mar. Aus ber firchlichen Gelbftstänbigfeit, aus ihrer Existen; bem Staate gegenüber maren fie eigent= lich ichon binausgetrieben; fie hielten fich nur noch burch bruberliche Liebe, die leider auch oft gestört war, und gemeinsame Treue gegen baffelbe Glaubensbefenntnig jufammen. Wir konnen bie Lage ber katholischen Rirchengemeinschaft in Conftantinopel unmittelbar bor ber Ankunft bes Gregorius nicht beffer fennen lernen, als burch beffen eigene Schilberung, bie wir um fo weniger für übertrieben halten burfen, ba fie aus einer Rebe genommen ift, bie er im Angesicht eines großen Theils ber Bewohner von Conftantinopel por 150 Bischöfen bielt. "Diefe Beerbe, fagt er von feiner Gemeinde, 3) war einst klein und

<sup>1)</sup> Sozom. hist. eccl. IV, 20.

Greg. Carm. de vita s. B. 609 sqq. p. 10.
 Καὶ γὰρ τις ἐθρυλλεῖτο καὶ συνήλυσις
 Ἐπισκόπων, νεήλυν αἵρεσιν λόγων
 Ἐπειςαγόντων ταῖς φίλαις ἐκκλησίαις.

<sup>3)</sup> Orat. XLII, 2. p. 749. Ganz ähnlich Carm. de vita s. B. 587 bis 591. p. 10.

Είχε τι μικοόν ζωτικής σπέρμα πνοής, Ψυχάς τελειάς τῷ λόγφ τῆς πίστεως, Λαόν βραχύν μέν, τῷ θεῷ δὲ πλείονα.

bürftig, wenigstens bem Augenscheine nach, ja es war kaum eine Heerde, sondern nur eine kleine Spur, ein Ueberbleibsel einer Heerde, ohne Ordnung, ohne Aufseher, ohne Zusammenhalt; sie hatte weder freie Weide, noch einen ordentlichen Stall, sondern irrte umher auf den Bergen, in den Alüsten und Löchern der Erde<sup>1</sup>) hier und borthin zerstreut und zerschlagen, wo eben jedes gerade Unterkunft und Weide fand und froh sehn mußte, sich mit Sicherheit durchstehlen zu können."

So fehr war ber kirchliche Zustand ber Orthoboren in Constantinopel gerrüttet, als ber Beschützer bes Arianismus Balens in ber blutigen Schlacht gegen bie Gothen bei Abrianopel im Sahr 378 fein Leben verlor. Gratian, in Ermagung ber bochftbebenklichen Lage bes Reichs, wollte bie Mühen und Gefahren ber Regierung mit einem fraftigen Genoffen theilen und mablte hierzu ben bamals breiundbreißigjährigen Theobofius, ber aus ber Berbannung bon feinen baterlichen Gutern in Spanien auf ben Thron berufen wurde. Er trat im J. 379 bie Regierung über die Morgenländer an, und mit seiner Thronbesteigung beginnt eine neue gludliche Epoche für die bisher unterbrudten Orthoboren. Auch in ber hauptstadt bes Morgenlandes, ja bier gang beson= bers durften fie jest die besten Soffnungen faffen; es fehlte ihnen nur ein Mann, ber mit Kraft und Geift an Die Spite ihrer fleinen Schaar treten, berselben einen Saltpunct geben, und unter ben feindlichen Bartheien Achtung verschaffen konnte, War biefer gefunden, fo burften fie ben Gieg erwarten, aber nicht ohne Rampf, ba bie gange firchliche Macht in ben Sanben ber Arianer und ber ihnen verwandten Partheien mar.

## 2. Gregorius kommt nach Constantinopel und sammelt sich eine Gemeinde.

Mehrere Mitglieder der verlassenen Gemeinde und selbst einige Bischöse, 2) wahrscheinlich aus der Umgegend, richteten in dieser Lage der Dinge ihre Blide auf Gregorius, bessen Ruhm damals schon in den Morgenländern verbreitet war, und baten ihn dringend, im entscheidenden Augenblide nach Constantinopel

<sup>1)</sup> Hebr. XI, 38.

<sup>2)</sup> Ein Brief an Bolporius von Colonia fceint fich barauf zu beziehen. Epist. 14. al. 48. p. 777.

au fommen. 1) Er ließ fich bagu bewegen, obwohl er verfichert, febr ungern babin gegangen zu fenn, ja fogar barauf binbeutet, als ob man Gewalt habe brauchen muffen, ihn ber Burudgezogenbeit feines bisberigen Aufenthaltes ju entreigen. 2) Spaferbin bornehmlich gereichte es ihm zu besonderer Genugthuung, bon fic begengen ju tonnen, bag er fich um bie Berwaltung bes Bistbums ju Constantinopel nicht im mindesten bemubt habe, fonbern bag er berufen, ja gezwungen und nur aus Pflichtgefühl und Antrieb bes Beiftes bahin gefommen fey. 8)

Gregorius erschien unerwartet in Constantinopel, und ber Einbrud, ben er bort zuerst auf bas Bolf machte, war ihm nicht gunftig. Er tam, um einen Glauben ju vertheibigen, ber eben jest noch bon ben meisten mit Leibenschaft bermorfen wurde. Dr war ein frommer und beredter Mann, aber nie hatte er fich bemüht, fein Aeußeres angenehm und empfehlend auszubilben, und jett follte er in ber Stadt auftreten, die auch ben ebelften Stein nicht achtete, wenn er nicht schon geschliffen war. Man wollte einen glänzenden Redner voll Kraft und Anmuth, und ftatt beffen fam ein icon alterndes. 4) bon Krantheit gebeugtes

<sup>1)</sup> Gregorius fagt bieg beutlich genug Carm. de vita s. B. 592 bis 96, p. 10,

Toutois -

Έπεμψεν ήμας ή χάρις τοῦ πνεύματος, Πολλῶν χαλούντων ποιμένων χαλ θρεμμάτων.

Bemit zu vergleichen Carm. adv. Episc. B. 81. p. 12. Daß Gregorius unter ben Schafen, Die ihn gerufen, vornehmlich Glieber ber orthobogen Gemeinbe in Conftantinopel verfteht, geht aus einer Stelle ber 36ften Rebe bervor, wo er unter ben Gründen, warum seiner Stelle der Ihren Verber, wo er unter den Gründen, warum seine Gemeinde so sehr an ihm hänge, auch den angiebt, weil sie ihn als ihr eigenes Werk betrachteten, d. b. weil sie ihn berusen hätten. Außerdem mögen noch manche ander Vaien und Geistliche unsern Gregor ermuntert haben, nach Constantinopel zu geben. Unter ihnen wird (von Gregorius Presbyter in vita Grego. 18.) besonders auch Basilius genannt, der vor seinem Tode biefen Wunsch noch an seinen Freund gethan haben müßte. Bielleicht war unter ihnen auch Retrus Wischof von Alexandrium der sowals weren seiner ihnen auch Betrus, Bifchof von Alexandrien, der sowohl wegen seiner Schicffale, als wegen seines Bischofftubles febr angesehene Nachfolger bes Athanafins. Benigstens fchrieb er bem Gregorius entweber vor besten Anfunft in Conftantinopel ober balb nachber einen febr freundschaftlichen Brief, worin er ibn für ben rechtmäßigen Bifchof von Conftantinopel erffarte. Gregor. Carm. de vita s. B. 858. p. 14.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 607. p. 10. Οΰτω μέν ηλθον οὐχ έχων, all andgaor xlanels Bralois. Inbeg ift bie Stelle poetifc unbeflimmt. Auch Chrosoftomus wurde burch eine Art von liftigem Gewaltftreich bon Antiochien nach Conftantinopel gebracht.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIII, 13. p. 612.

<sup>4)</sup> Gregor war zwar in ben Jahren noch nicht so weit vorgeschritten, ungefahr fünfzig. Aber übertriebene Afcefe batte feinen Rorper ju frube

Männlein, mit niebergeschlagenem Auge, mit kahlem Haupte, bas Angesicht voll Spuren innerer Kämpfe und äußerer Entbehrungen, in armseligem Anzuge. 1) Dieser Mann, man sah es ihm wohl an, kam nicht aus ber gebilbeten Gesellschaft einer glänzenzben Stadt, sondern vom Lande, aus einem entlegenen Winkel; er erschien fast wie ein Bertriebener, wie ein Bettler ohne Habe und Gut. 2) Und doch sollte derselbe Mann jest den Kampf mit verschiedenen an Zahl und Macht weit überlegenen Partheien beginnen. Dazu gehörte Muth und Gottvertrauen.

In Constantinopel angekommen wohnte Gregorius vorerst in bem Hause von Verwandten, die uns nicht näher bezeichnet werden. Wahrscheinlich war es auch in dieser Wohnung, wo die ersten Versammlungen des kleinen Häusleins der Katholischen gehalten wurden, jest noch heimlich, und nicht ohne Gefahr vor ihren verfolgungssüchtigen Gegnern. Die Bekenner des nicanischen Lehrbegriffs scheinen sich hier zuerst eine Hauskapelle eingerichtet zu haben, welche allmählig erweitert wurde und später zu einer

gefdmacht und vor ber Beit altern machen. Carm. adv. Episc. B. 110. p. 34. fagt er:

Τὸ χάλκεόν μοι σῶμα φροντίσιν τακέν "Ηδη νένευκεν . . .

<sup>1)</sup> Simeon Metaphrastes beschreibt uns Gregors Aeuseres in solgenden Zügen: Quantum autem ad corporis formam attinet, statura mediocri erat, pallidus aliquantulum, non tamen citra venustatem, depresso naso, superciliis in rectum protensis, aspectu blando et suavi, altero oculo, nempe dextro, subtristis, quem etiam cicatrix quaedam contrahedat, barba non promissa, densa tamen. Qua parte calvus non erat (nam subcalvus erat), albos crines habedat, summas item barbae partes velut fumo obsitas ostendedat. Indes zeigt bieser Schristseller des 12ten Jahrhunderts seine Quelle nicht au. Ein Bildnis Gregors aus einer zur Zeit Basslius des Macedoniers versettigten, jetzt in Paris besindlichen, Handschrift der Werke Gregors giebt Du Cange in der Constantinop. Christiana lid, IV. cap. 6. p. 125, wo auch noch mehreres andere, was sich auf das Aeusere des Kirchenvaters beziebt, angesisht ist. Auf der Abbildung steht Gregor gerade ausrecht, in priesterlicher Rieidung, mit dem Evangesienbuch in der Linten, und unterscheibet sich sehr daracteristisch durch kürzeres Handhaar, längeren Bart und ernstere Miene von seinem in weltsicher Rieidung neben ihm stehenden Bruder Cäsarius.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 696. p. 11.

Οὺ γὰρ φορητὸν ἄνδρα τὸν πενέστατον, 'Ριχνὸν, κάτω νεύοντα, και δυςείμονα, Γασιρὸς χαλινοῖς δάκρυσι τετηκότα, Φύβῳ τε τοῦ μέλλοντος, ὡς δ' ἄλλοις κακοῖς . . . .

<sup>3)</sup> Orat. XXVI, 17. p. 484. . . . οἶχός τις ἀνέπαυσεν ἡμᾶς εὐσεβὴς καὶ φιλόθεος συγγενών τὸ σώμα, συγγενών τὸ πνεῦμα, πάντα φιλότιμος, παὸ οἶς καὶ ὁ λαὸς οὖτος ἐπάγη, κλέπτων ἔτι τὴν διωκομένην εὐσέβειαν, οὖκ ἀδεώς, οὖδὲ ἀκινδύνως.

großen und berühmten Kirche heranwuchs. Sie erhielt ben bebeutungsvollen Ramen Unaftafia, Auferstehungslirche, weil sich hier ber wie in einem Todesschlummer liegende nicanische Glaube wieder erhoben und erneute Lebenstraft gewonnen hatte. 1)

Das erfte Geschäft bes Gregorius mußte fenn, nicht fowohl bie Gegner ju bekampfen, als vielmehr feine Kleine Gemeinbe recht fest unter fich ju verbinden und auf ben mahren Weg bes driftlichen Lebens zu leiten. Bohl war er vorzüglich berufen worben, ben nicanischen Lehrbegriff ju verfechten, und er entsprach, wie wir balb feben werben, biefem Berufe mit alanzendem Erfolg. Aber es war ihm babei bie wichtigste Angelegenheit, bie feiner Pflege Befohlenen fo in ben achten Geift bes thätigen Chriftenthums einzuführen, bag ihr Glaube borzugeweife burch ihr Leben bewährt und empfohlen murbe. Auch bie, welche fich jest an Gregorius anschlossen, waren nur ju febr in bas leere Reben und Streiten über Dinge bes Glaubens hineingerathen. Er machte fie bestwegen wiederholt und fraftig barauf aufmertfam, bag biefe leichtfertige und gottvergeffene Gefdmätig= feit über göttliche Dinge alle achte Gottesfurcht zerftore und bas Beilige entweihe, und bag es boch nur einen Beg bes mabr= haft driftlichen Lebens gebe, thätige Frommigkeit in ber Erfüllung ber Gebote Gottes, nämlich in Wartung ber Rranten, Unterstützung ber Armen, in achter Gaftfreundschaft. anhaltendem Bebet, aufopfernder Gelbftverleugnung, Mäßigfeit. Ueberwindung ber Leidenschaften u. f. w. Gin folches aufopfern= bes, felbstverleugnendes, thatfrommes Leben empfiehlt er als ben einfachen Glaubensweg allen, bie jum mahren Beile fommen wollen, bingufügend: "Wenn ber Glaube allein für bie Gelehrten mare, bann mare niemand armer unter uns, als Gott."2) Bo

<sup>1)</sup> Greg. Orat, XLII, 26. p. 766. χαίροις Δναστασία μοι τῆς εὐσεβείας ἐπώνυμε σὺ γὰρ τὸν ἰόγον ἡμῖν ἐξανεστήσας ἔτι καιαφρονούμενον. κ. τ. λ. Carm. de vita s. B. 1079. p. 17.

<sup>&#</sup>x27;Αναστασία, ναῶν ὁ τιμιώτατος,
"Η πίστιν εξήγειρας εν γῆ πειμένην.

Andere Meinungen über ben Ursprung ber Anastasientirche und ihres Namens findet man bei Du Cange in der Constantinop. Christ, lid. IV, cap. 7. p. 141 sqq. Die Kirche war dem Gregorius immer ganz besonders lieb, auch in der Erinnerung. Bergl. Gregor. Somnium de Anastasiae templo. Carm. IX, bel. B. 61. p. 79. Er vergleicht dieselbe häusig mit der Arche Roah's, mit Silo, wo die Bundeslade wieder einen sessen Sitz gesunden n. dergl. Auch durch Wunderwirkungen verherrlichte die Sage diese Kirche. Sozom. hist. eccl. VII, 5. — Unter den späteren Regierungen wurde sie mannichsaltig vergrößert und ausgeschmückt.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1210-1231. p. 19 u. 20. Dieselben Gebanten find febr fraftig ausgesprochen Orat. XXVII, 7. p. 492. und in mehreren

er Gelegenheit fand, wiederholte Gregor die wichtige Wahrheit, die einen der Grundgedanken seiner ganzen Theologie enthielt, daß nur nach Maaßgabe der Befreiung des Gemüthes von dem Schmutz der Sünde die Erkenntniß Gottes und seiner Offenbarungen möglich, daß nur die reine Seele eines Umganges mit dem ewig Neinen fähig seh, und jeder nur durch ein göttsliches Leben sich zum Erkennen und Anschauen des göttlichen Wesens erheben könne. Das Thun war ihm die nothwendige Vorstuse und der einzige Weg zur ächten und Lebendigen Erkenntniß; dieß verlor er bei allen seinen dogmatischen Speculationen niemals aus dem Auge. 1)

Gregorius fpricht fich über biefe Gegenstände besonbers in ber Ginleitung ju feinen berühmten theologischen Reben aus. woraus wir eine besonders hierher gehörige Stelle 2) ausbeben muffen: "Es ift nicht eines jeden Sache, über Gott ju philofophiren, nicht eines jeben, fage ich; benn bas ift nichts fo leichtes, was auch benen gutame, bie noch auf ber Erbe friechen; ich fete bingu, es fchictt fich auch nicht überall, und bei allen, und ohne alle Beschräntung, sondern nur gu gewiffer Beit, bei gemiffen Berfonen, und nach gewiffen Regeln. Richt für alle, fonbern nur für Gebrüfte und Geubte in ber Erkenntnig, und bor allem für folde, die ihre Seele und ihren Leib ichon gereinigt haben, ober wenigstens in ber Reinigung begriffen find. Denn ber Unreine fann ohne Gefahr bas Reine nicht berühren, fo wenig als bas ichwache Muge ben Sonnenstrahl ertragen fann. Aber mann? Dann, wenn wir feiern von bem außerlichen gemeinen Treiben und Getummel, und bas Eblere in und 3) nicht getrübt ift burch

Stellen biefer Rebe. — Unter ben Gelehrten verfleht Gregor folde, bie nicht allein bie Glaubenswahrheiten einsach aufnehmen und ausüben, sonbern auch über biefelben zu bisputiren vermögen.

<sup>1)</sup> Orat. XX, 12. p. 383. 4. p. 377. Orat. XXXIX, 9. p. 682. und in vielen anderen Stellen.

<sup>2)</sup> Orat. XXVII, 3. p. 489. Uebrigens ist die ganze Rebe, die seife praktische Wahrheiten enthält, zu vergleichen. Sie ist hauptsächlich gegen die Eunomianer gerichtet, die Gregor bezeichnet als χαίροντες ταϊς βεβήλοις κενοςωνίως, καὶ ἀντιθέσεσι της ψευδυνύμου γνώσεως, καὶ ταϊς εἰς οὐδὲν χρήσιμον φερούσαις λογομαχίας, und von ben denn er ferner sagt: πρὸς εν τοῦιο βλέπουσι μόνον, ὅ τι δήσουσιν ἢ λύσουσι τῶν προβαλλομένων. Ετ schildert sodann das Berderbliche und Tranrige ber inneren Spaltungen in der christlichen Kirche, und ermahnt seine Zuhörer, wenn auch diese Partheiungen nicht sogleich aufgehoben werden isnnten, doch wenigstens darauf bedacht zu seun, daß heilige Gegenstände heilig behandelt, nud nicht durch gehässige Streitigkeiten vor den Ohren der Peiden prosayirt würden, §. 5. 6. 6. p. 491 sqq.

<sup>3) . . .</sup> τὸ ἡγεμονικόν.

bie Bilber armseliger und verwirrender Dinge. Und bei welchen benn? Nur bei denen, welchen es mit der Sache ein Ernst ist, und die göttliche Dinge nicht wie alles andere nur zum Gegenstand nichtiger Kurzweil machen, so nach dem Pferderennen, und Theater, nach den Gesängen und Genüssen des Bauchs und der Wollust; denen auch die Nederei über diese heiligen Gegenstände und das wiselnde Antithesenspiel nur ein Theil des Wohllebensist. Worüber aber soll man philosophiren und die zu welcher Grenze? Ueber das, was uns erreichbar ist, und soweit die Fassungskraft und das geistige Vermögen des Zuhörers reicht. Doch, setzt er in der Folge hinzu, möge mir das alles niemand so misseuten, als ob man nicht stets an Gott denken sollte. Wohl soll man noch eher an Gott denken, als Athem schöpfen; ja wenn es möglich wäre, nichts anderes thun, als diese." 1)

Noch ausführlicher handelt Gregorius über biefe Dinge in einer Rebe, welche er wahrscheinlich zu Anfang seines Aufenthaltes in Conftantinopel hielt, und worin er unter andern feine Buborer febr treffend barauf aufmerksam macht, 2) bag bas Wesen ber drift= lichen Beisbeit nicht in ruftiger Rampffertigfeit und in ber Rabigfeit fich über göttliche Dinge gut auszuhruden, fonbern in mabrer Selbsterkenntnig und Demuth bestehe, und bag es weit beffer fen, weise und zugleich milb nachgiebig, als unwiffend und jugleich voll hartnädigen Uebermuthes ju febn. In berfelben Rebe bestreitet er auch fraftig und icon bie Berbammungs = und Berketerungesucht, indem er fagt: 3) "Du aber verurtheile beinen Bruber nicht, nenne feine Bagbaftigfeit nicht Gottlofigfeit, und gebe nicht leichtfinnigerweise zu weit, indem bu ihn berurtheilft ober lossprichft, mahrend bu boch eine milbe Gefinnung zeigen willft; sonbern bier erscheine als ein Demuthiger; bier gieb beinem Bruder ben Borzug por bir, und zwar nicht zu beinem eigenen Schaben, benn hier ift bas Berbammen und Berachten nichts anberes als ben Bruber bon Chrifto und ber einzigen Soffnung ausschließen, und bie verborgene Frucht, welche vielleicht mehr werth ift als bu, mit bem Unfraut ausreißen. 4) Sondern richte ihn auf, fanft und liebevoll, nicht wie ein Gegner, nicht wie ein gewaltthätiger Arat, nicht wie einer, ber bon nichts weiß, als bon Brennen

 <sup>1) . . .</sup> οὐ τὸ μεμνῆσθαι διηνεχῶς χωλύω, τὸ θεολογεῖν δέ. οὐδὲ τὴν θεολογίαν, ώσπες ἀσεβὲς, ἀλλὰ τὴν ἀχαιςίαν οὐδὲ τὴν διδασχαλίαν, ἀλλὰ τὴν ἀμετρίαν.

<sup>2)</sup> Orat. XXXII, 21. p. 594.

<sup>3)</sup> Orat. XXXII, 29. p. 599.

<sup>4)</sup> Matth. XIII, 29.

und Schneiben; erkenne vielmehr in Demuth bich felbst und beine eigene Schwäche. Es ift mahrlich nicht einerlei, eine Bflanze ober eine flüchtige Blume ausreigen und einen Menschen. Du bift ein Bilb Gottes, und haft es mit einem Bilbe Gottes au thun. und bu, ber bu richteft, wirft felbft gerichtet werben. Go prufe beinen Bruber als einer, ber nach bemfelben Maage gerichtet wird." Besonders empfahl Gregorius auch insofern bulbenbe Milbe im Urtheil über andere, als man nicht von jedem anderen verlangen foll, daß er auf biefelbe Beife fromm feb, wie man es gerade felbst ift. Auch bieß machte er besonders gegen die Eunomianer geltend, welche ausschließlich nur das Erkenntnigvermögen, ben Berftand mit feinen Bestim= mungen und Schluffen als bas Organ betrachteten, burch welches wir mit Gott und einer höheren Weltordnung in Berbindung treten. Gegen eine folche beschränkte Unficht bedient er fich ju wieberholtenmalen bes Ausspruchs Jesu: bei Gott find viele Bohnungen, und zieht baraus ben Schluß, bag, wie berichiebene Wohnungen bei Gott feven, ebenfo auch berichiebene Bege, bas beißt, verschiebene Lebensweisen fen mußten, bie dabin führen; fo zwar, daß alle biefe Wege nur einen ausmachten. nämlich ben ber Tugenb, aber baß fich biefer eine jualeich auch wieder in viele zersvalte. 1) Wo Gregor ernsten driftlichen Sinn und lebendige Wirkungen ber Frömmigkeit fanb, ba wußte er fie ju ichagen, mochte bamit auch eine Abweichung von seinen bogmatischen Ueberzeugungen verbunden sehn. In diesem Sinn spricht er fich mit ber liebevollsten Dulbung gegen bie Macebonianer aus, die er als Brüber, über welche er nicht fiegen, sondern mit benen er nur gerne vereinigt febn wollte, fo anredet: 2) "Eine folche Liebe bege ich ju euch, eine folche Ehr= erbietung habe ich vor eurer anständigen Kleidung, vor eurer von Enthaltsamfeit zeugenden Gefichtsfarbe, bor euren beiligen Bereinen, bor eurer ehrtwürdigen Jungfräulichkeit und Reinheit, bor eurem nächtlichen Pfalmgefang, eurer Armenliebe, eurem Bruberfinn, eurer Gaftfreunbichaft, bag ich auch wünschte, verbannt zu sehn von Christo und gerne als Berdammter etwas leiden würde. 8) wenn ihr mit uns vereinigt wäret."

<sup>1)</sup> Orat. XXVII, 8. p. 493. Gregor macht nach biesen Bemerkungen selgende Anwendung gegen die Eunomianer: τί οὖν, ὦ βέλτιστε, ὦσπές τινα πενίαν, καταγνώντες τοῦ ἡμετέρου λόγου, πάσας τὰς ἄλλας ὁδοὺς ἀφέττες, πρὸς μίαν ταύτην φερεσθε καὶ ὧθεῖσθε τὴν διὰ λόγου καὶ θεωρίας, ὡς αὐτοὶ οἶεσθε, ὡς δὲ ἔγώ φημι, ἀδολεσχίας καὶ τερατείας.

<sup>2)</sup> Orat. XLI, 8. p. 737.

<sup>3)</sup> Rom. IX, 3.

3. Gregorius wird von den Gegenpartheien geschmäht und verfolgt und erträgt es mit Milbe. Streitigkeit unter den Orthodoxen in Constantinopel.

Bährend Gregorius alles aufbieten mußte, um nur eine kleine in ächt ebangelischem Sinn verbundene Gemeinde zu sammeln, hatte er schwere Rämpfe und Verfolgungen nach außen zu bestehen. Er war von Anfang Gegenstand des Hasses und Spottes für alle andere Partheien, und man ließ sich zu den niedrigsten Schmä-hungen gegen ihn herab. Sie warfen ihm seine kleine Gemeinde, seine Armuth, seine Abkunft aus einem undekannten dürftigen Provinzialstädtigen vor, nannten ihn herabwürdigend einen Fremden, einen Ausländer, spotteten über sein abgeschabtes Kleid, sein bäurisch ungebildetes Betragen und Aehnliches. Er dagegen rühmte sich voll edlen Stolzes gerade der Dinge, die man ihm zum Vorwurf machte, er freut sich seiner wenn gleich kleinen und armen, doch treuen Gemeinde, er schämt sich seiner schlichten väter= lichen Sitten nicht und beutet darauf hin, daß alle edlen Men=schen ein gemeinsames geistiges und himmlisches Vaterland hätten. 1)

Solche Schmähungen waren auch wohl zu ertragen gewefen. aber in jenen wildbewegten Beiten fchritt ber Belotismus und Religionshaß alsbald gur That. In der Mitte feiner fleinen Schaar mar Gregorius nicht einmal feines Lebens ficher. 2) Ginft bei nächtlicher Beile wurde ber Berfammlungsort ber Orthoboren bestürmt, arianischer Bobel, besonders gemeine Beibspersonen unter ber Unführung von Monden brangen mit Stoden und Steinen bewaffnet in bas ftille Beiligthum ein und ber Berfechter ber Orthodoxie mare beinabe ein Marthrer feiner Ueberzeugungen geworben. Der Altar murbe entweiht, ber heilige Wein mit Blut vermischt, das Bethaus war ein Schauplat der Zerstörung und ber zügelloseften Ausgelaffenheit. Gregorius entfam gludlich. Aber am anderen Morgen wurde er wegen des nächtlichen Tumultes noch bor Gericht geforbert. 3) Im Bewußtsehn feiner Unschulb vertheibigte er fich fo gludlich, bag biefer Umftand nur bagu biente, ben Triumph feiner gerechten Sache zu erhöhen. Bochft=

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII, 1. p. 603. u. bef. 6-10. p. 607 seqq.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. 3. 665-678. Epist, 81. p. 839. Orat. XXXIII, 5. p. 607. Orat. XXIII, 5. p. 428. Orat. XXXV, 3. 4. p. 630 sqq.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. B. 669. p. 11. Gregorius Presbyter brildt sich barilber so aus: σελλαβόμετοι δε αὐτὸν, τῷ τοῦ ὑπατικοῦ παρέστησαν βήματι, ως τινα ταραχών και στάσεων αἴτιον. Vita Gregor. p. 144.

wahrscheinlich war es bieser Borfall, - es mogen fich aber beren noch manche abnliche ereignet baben - ber bem Gregorius fpater ben Chrennamen eines Betenners erwarb.

Bei allen Berfolgungen ichwebte unferm Gregorius bas Borbilb bes Stephanus und fo vieler driftlichen Glaubenshelben, por allen bas Borbild beffen bor ber Seele, ber gefagt hat: "fegnet bie euch fluchen," und ber felbft für feine Feinbe am Rreuze betete, und fo begegnete auch er feinen Gegnern mit Sanftmuth und Milbe, weil es ihm wichtiger mar, fie zu beffern, als ihre Ungerechtigkeiten bestrafen zu laffen. Er achtete es, wie bie erften Beugen bes Ebangeliums, für einen Benug, für ein Blud, um feines Glaubens willen zu bulben, und hatte biefe Leiben gewiß nicht mit einem ruhigen, fanfthinfliegenben Leben vertauscht. Boren wir ihn felbst, wie er fich barüber an einen Freund ausspricht: 1) "Dbwohl uns furchtbare, ja überaus furcht= bare Dinge widerfahren find, fo wird es doch beffer fenn, Gebuld ju üben, und ber Denge ber Chriften an unferm Leiben ein Bei= fpiel ber Gebuld zu geben, benn bie meiften überzeugt recht fraftig nicht sowohl die Rede, als vielmehr die That, welche eine ftill= schweigende Ermahnung ift. Es ift zwar etwas Großes, Recht geubt ju feben an benen, bie uns Unrecht gethan haben; etwas Großes fage ich, auch nuglich gur Befferung anderer; aber weit größer und göttlicher ift es, Unrecht muthig ju ertragen. jenes hemmt gwar bie Schlechtigfeit, biefes aber bringt bie Bofen ju milber Gefinnung, und bas ift ja boch viel beffer und berr= licher, als bag fie blos nicht folecht find." Rachbem Gregorius Beispiele gedulbigen Unrechtleibens aus ber Schrift angeführt, fährt er fort: "Du fiehst bas gange Berfahren ber Milbe; querft fdreibt fie bas Gefet bor : bann befiehlt, verfpricht, brobt, fcmabt, ftraft fie, halt aber auch wieber inne; brobt wieber, wenn es Noth thut; ertheilt einen Schlag, aber mit Schonung, inbem fie nur gur Befferung vorbereiten will. Go wollen auch wir nicht fogleich juschlagen, bas wäre auch nicht rathsam, sonbern burch Liebe überwinden - und ben Feigenbaum nicht fogleich vertrodnen laffen, ber ja noch Früchte tragen tann" . . . .

Leiber hatte Gregorius nicht blos gegen bie verschiebenen arianifchen Bartheien, fonbern gegen Zwiespalt in feiner eigenen Bemeinbe ju tampfen. Der Geift ber Partheiung, besonbers ber religiösen, hatte fich bamals über alle Bolfer und Stäbte ausgebreitet und erftrecte feine verzehrenben Wirkungen bis in bie fleinsten Gemeinschaften. Selbst bas fleine bon allen Seiten

<sup>1)</sup> Epist. 81. p. 839 - 841.

gebrängte Häuflein ber Orthobogen in Conftantinopel war unter fid nicht volltommen einig, und nahm an einer Spaltung Antheil, Die fich von Antiochien aus fast über bie gange Chriften= beit bes Morgen = und Abenblandes verbreitet batte. Der Streit war über eine Bischofswahl entstanden, bing aber auch ursprung= lich mit ben großen arianischen Bewegungen zusammen; in ber Beit jeboch, wo er für uns wichtig ift, bezog er fich eigentlich allein auf die Berfon der Bischöfe. Als der Arianismus in Antiodien berrichte, wurde von der akacischen ober arianischen Bartbei Reletius, fruber Bifchof ju Cebafte, bamals ju Berba, jum Bifchof gewählt, weil er auf bem Concilium ju Seleucia bem Macius volltommen beigeftimmt batte. Indeffen batte man fich in ihm getäuscht, ober er anderte feine Ueberzeugungen. er fein Bisthum angetreten batte, mied er anfänglich bogmatifche Bortrage und predigte blos Sittenlehre. 1) Aber in ber Folge begann er bas nicanische Bekenntnig vorzutragen und bie Wesens= gleichheit zu vertheibigen. Dieß bewirfte feine Berbannung. Gin alter Arianer Gugoius wurde fein Rachfolger. Die Anbanger bes Meletius aber trennten fich nun von den Arianern und bilbeten eine besondere Gemeinschaft, ohne fich jedoch mit ben alten Ortho= boren ober nicanisch Gefinnten ju vereinigen; benn biese hielten fich bon ben Reletianern gurud, weil Reletius burch bie Arianer Bildof geworben war. So waren biefe, bie alten Orthoboren und bie Meletianer nämlich, obgleich in ihren Ueberzeugungen übereinstimmend, boch firchlich getrennt. Spaterbin, als unter Rulians Regierung bie burch Conftantius verbannten nicanisch gefinnten Bijchofe Gufebius von Bercella und Lucifer von Calaris aus ihrem Exil in ber oberen Thebais gurudkehrten, begab fich ber Lettere nach Antiochien und weihte bort, um ben Anhangern bes verbannten Meletius ein haupt zu geben, ben Bresbyter Baulinus ju ihrem Bifchof. Aber er murbe bon einem großen Theile berselben nicht anerkannt, um so weniger, ba jest auch Meleting felbft aus ber Berbannung nach Antiocien gurudtam. So blieben also bie Orthodoren in Antiochien in zwei Partheien, wovon die bes Meletius bedeutender, die bes Paulinus geringer an Babl war, geschieben, und biefe Spaltung bauerte auch bann noch fort, als die Bartbei, gegen welche fie beibe fampften, bie arianifche, icon ihre Macht verloren hatte; fie verbreitete fich fogar über die übrige orthodoge Rirche, ba burch Lucifer bie

<sup>1)</sup> Socrat. II, 44. ... ό δὲ, πρώτον μὲν περὶ δόγματος διαλέγεσθαι ὑπερτίθετο, μόνην δὲ τὴν ἦθικὴν διδασκαλίαν τοῖς ἀκροαταϊς προςήκειν.

Abendländer und Aegypter in bas Interesse bes Paulinus gezogen waren, bas Morgenland aber auf ber Seite bes Meletius ftanb. Sa es ereignete fich wohl, bag in einer einzelnen Gemeinbe bie Ueberzeugungen über biefen Bunct getheilt waren, und ein Theil ber Glieder sich für Paulinus, ein anberer für Meletius erklärte. Dies scheint namentlich auch gerabe in ber Zeit in Conftantinopel ber Kall gewesen zu febn. als Gregorius ber bortigen Gemeinbe borftanb. Wenigftens laffen fich mehrere Stellen, besonbers ber 22sten Rebe, nicht beffer erklären, als wenn wir fie auf biefes Berhaltniß beziehen. Gregorius fagt : "für uns ift gar fein Enbe bes Streitens, nicht blos mit ben Andersbenkenden und benen, bie in ber Glaubenslehre von uns abweichen, fonbern auch mit ben Gleichbenkenben, welche gegen bie nämlichen und für bie nämlichen fämpfen; bas ift wahrhaftig außerorbentlich traurig und bedauernswerth." 1) Dann bemerkt er, bag man biefelben (Lehrer) heute jum himmel erhöbe, morgen in die holle berbamme, heute für Glias und Johannes, morgen für Jubas und Raiphas erkläre; und ihr beicheibenes und enthaltsames Betragen, ihre mit Leutseligkeit verbundene Burbe, heute als achte Frommigfeit, morgen als icheinheilige Gitelfeit auslege. 2) Befonbers aber ift folgende Stelle entscheibend: "Bu unserer sonftigen Untwürdig= feit kommt auch noch bas bingu, bag wir, obgleich von Gott mit bem Beil begnabigt, boch um anderer Menschen willen ftreiten. und daß unsere Streitsucht fo weit geht, daß wir felbst ben Ehrgeig anderer bagu benuten, und um frember Bifchofsfite willen unter uns Reinbicaften anfangen und zwei ichwere Sunden auf einmal begeben, indem wir nämlich die herrichlucht jener noch mehr entflammen, und qualeich für unfere eigenen Leibenschaften bieß als Stute ergreifen." 3)

Mehrere ruhige Manner hatten sich bemüht, biese so weit verbreitete antiochenische Spaltung auszugleichen, unter andern Bafilius ber Große, ein Schüler bes Meletius, ber beshalb eine

<sup>1)</sup> Orat. XXII, 4. p. 416.

<sup>2)</sup> Orat. XXII, 5. p. 417.

<sup>3)</sup> Orat. XXII, 13. p. 422. Gregorins fagt in berfelben Rebe folgenbes merkwürdige Bort, welches ben sittlichen Zustand seiner Zeit auf eine surchtbare Art charafteristrt, Orat. XXII, 9. p. 420: "bas sep bas Entsehliche, daß man niemand mehr Treue und Redlichseit (öre undels bei naueierau nioro's elvai), keinem eine ungeschminkte und ungeheuchelte Tugend zutraue, wenn er auch wirklich einen sesten Eharacter und redliche Frömmigkeit besitze; sondern daß (in der Regel) der eine offenbar schlecht sen, der andere aber als Maste und Uebertlinchung eine gewisse gutmuttige Milbe (Enieuxelav) zeige, um durch den Schein zu betrügen.

Reihe von Briefen an seinen Lehrer ichrieb. Bu ben Friedensvermittlern gehörte auch unfer Gregorius, und bie Rebe, aus welcher bie obigen Stellen angeführt find, hatte eigentlich ben Amed, wenigstens die Orthodogen in Conftantinopel von biefer traurigen Theilnahme an fremben Streitigkeiten abzubringen. Gregorius hatte jum Theil begwegen bie muhfelige Berwaltung bes Bisthums von Constantinopel übernommen, weil er hoffte, bon biefem mit ber morgenländischen, wie mit der abendländischen Rirche in Berbindung ftehenden Orte aus, die Spaktung, welche ben Drient und Occibent trennte, beilegen ju konnen, aber naturlich mußte er bamit bei feiner eigenen Gemeinde ben Anfang machen. Er trat alfo einft ausbrudlich ju biefem 3wede auf und begann, nachdem er bie Gemeinde mit bem gewöhnlichen Brug: 1) "Friede feb mit euch" angeredet und bon ihr nach ber Liturgie ben Gruß empfangen hatte: "Friede feb mit beinem Geifte" - feine Rebe mit ber Worten: 2) "Theurer Friede, bu füßes Wort, bas ich jest über bas Bolf ausgesprochen und von ihm empfangen habe, - ich weiß freilich nicht, ob es von allen auf eine redliche und bes Beiftes wurdige Beife ausgefprochen, und ob nicht ber öffentliche Bund im Angefichte Gottes gebrochen worben ift - theurer Friede, bu mein taglicher Gebanke und mein Schmud, ber mit Gottes Wefen felbft aufs innigfte berbunden ift, benn wir boren ja in der heiligen Schrift: ber Friebe Gottes, und: ber Gott bes Friedens, und: er felbst ist unfer Friede, und doch verehren wir ihn nicht - theurer Friede, bon allen gepriefenes, bon wenigen bewahrtes But, wie lange haft bu uns ichon verlaffen? und wann wirft bu wieber ju uns gurudtehren?" Er zeigt in ber Folge, wie gerftorend biefe Spaltungen wirken mußten, und wie fie fo gang bem Sinne bes Evangeliums widerfprachen, bornehmlich in ber iconen Stelle: 3) "Wenn uns jemand fragte, was wir eigentlich verehren und anbeten? fo wurden wir unbebenklich erwiebern, Die Liebe. Denn unser Gott ift Die Liebe, und Diefen Ramen bort er felbst lieber, als irgend einen andern. Wie konnen nun wohl wir, bie Junger ber Liebe, so uns wechselseitig baffen? Die können wir, die Berehrer des Friedens, fo unverföhnlich uns befämpfen? Wir, bie auf bemfelben Edftein erhaut find,

<sup>1)</sup> Chrysost, Homil. III. in ep. ad. Coloss. . . δταν ελεέλθη ὁ τῆς Εκκλησίας προεστώς, εὐθέως λέγει εἰρήνη πάσιν ὅταν ὁ μιλῆ, εἰρήνη πάσιν. Mehreres siehe in Augusti's Dentwirbigkeiten Bb. 6. S. 358.

<sup>2)</sup> Orat. XXII, 1. p. 414.

<sup>3)</sup> Orat. XXII, 4. p. 416.

entzweit fenn? Wir, bie auf bem Fels ruben, erschüttert werben?" Freilich versprach fich Gregor babei nicht bie allergunftiafte Wirfung, benn er fagt felbft, nachdem er ermähnt, wie bie Welt jest in zwei Bartheien getheilt feb: 4) "Wer nun aber frieb= lich in ber Mitte fteht, ber wird von beiben folecht behandelt, und entweder verachtet ober ange= griffen; 2) zu benen gehöre auch ich heute, ber ich bieses table, und beftwegen biefen vielbestrittenen und vielbeneibeten Bifchoffit angenommen habe; und fo foll es mich benn nicht wundern, wenn ich bon beiben Partheien aufgerieben und nach vielem Schweiß und Arbeit vertrieben werbe, bamit fie, wenn nun feine Zwischenwand und fein Sindernig mehr ba ift, mit allem Feuer unter fich bas Sandgemenge beginnen tonnen."

Indeg ift es wahrscheinlich, daß biefe Rebe Gregors mehr wirfte, als er felbst erwartete. Wenigstens hören wir weiter nichts bon einem Zwift in ber conftantinopolitanischen Gemeinde, ber fich auf jene Berhältniffe bezogen hätte, und wir haben eine Rebe bes Gregorius, welche eine friedliche Wieberbereinigung seiner Gemeinde feiert, und wahrscheinlich in biesen Zeitpunct gehört. 3)

<sup>1)</sup> Orat. XXII, 14. p. 423.

<sup>2) . . .</sup> ὅσον δὲ εἰρηνικόν τε καὶ μέσον, ὑπὰ ἀμφοτέρων πάσχει κακώς, ή καταφρονούμενον, ή και πολεμούμενον.

<sup>3)</sup> Orat. XXIII. p. 425. Zwar ist es von bieser Rebe bezweiselt worden, ob sie gerade in die angegebene Zeit salle, oder vielleicht in eine frühere, etwa da Gregorius bei seines Baters Ledzeiten das geistliche Amt in Nazianz antrat. Folgende Stelle (Orat. XXIII. 3 u. 4. p. 426.) scheint jedoch ziemlich beutlich für die erste Bermuthung zu sprechen: "Richt über die Lehre von der Gottheit waren wir uneins, sondern blos über die gute Rirchenordnung, — freilich war es unrecht, auch barüber zu ftreiten, ich will es nicht leugnen — aber wenn wir als Menschen einmal fehlen mußten, von der fingt tengten — wer vern wir ute Arenigen einen flede in magten, io ift das unfer Bergeben: wir hatten zu viel Borliebe für einen Bischof und wir konnten von zwei Bortrefflichen nicht fogleich ben Borzäslichften zur Bahl treffen, bis wir übereinfamen, beibe gleicherweise zu verehren. Dieß ift unsere Schuld." Man vereinigte sich also bahin, beibe als rechtmagige Bifcofe anzuertennen und zu ehren.

## 4. Gregors Predigten und Privatleben in Conftantinopel.

Es scheint zwedmäßig, hier bie Art und Weise ber Wirksamkeit Gregors in Constantinopel im Allgemeinen zu betrachten, und sowohl seine Beredsamkeit in ber Kürze zu würdigen, als einen Blid auf sein Leben zu werfen.

Als geiftlicher Rebner ift Gregor besonders wichtig. Bei seiner gangen Bilbung schwebte ihm ber Zwed vor, Rebner ju werben, und nächft bem Streben, ein guter Chrift in Erfenntnig und Leben ju febn, kannte Gregor kaum ein boberes Biel, als ein guter und für driftliche Wahrheit wirksamer Rebner gu Schon in früher Jugend ging er, weil bie Schulen ber Beredfamteit bort vorzüglich blühten, nach Palaftina. In Athen war Rhetorik neben Philosophie seine Hauptbeschäftigung, er sollte felbst Lebrer ber Beredsamkeit werben, und, in fein Baterland jurudgefehrt, mußte er fich fogleich in biefer Runft zeigen. gange Reitalter achtete faum irgend eine Runft bober als Beredfamteit, und Gregor legte als driftlicher Lehrer noch einen befonbern Werth barauf, vorzugsweise burch bas Wort, burch bie lebendige Rede zu wirken. 1) Leider war aber auch bas Jahr= hundert Gregors bas Zeitalter bes Rhetorifirens, ber Schon-Un die Stelle ber alterthumlichen Ginfalt, wo im angemeffenften und verftanblichften Ausbrud ber flare Gebante und bas fraftige Gefühl fich aussprach, war eine Runftelei getreten, welche burch gefuchte Bierlichkeit, jusammengehäuften Bomb, überrafdenbe Wenbungen, wipige Gegenfage, ohrenfigelnbe Spiele reien zu erseten bemüht war, was an Gebiegenheit und Fulle ber Gebanten und Empfindungen abging. Dieß finden wir bei ben berühmtesten beidnischen Rhetoren bes bierten Sahrbunderts. und Gregor, ber ihr Schiller mar, vermochte auch nicht, fich über bieses Rhetorifiren gur Einfalt mahrhaft driftlicher Berebsamkeit au erheben, fo fehr er bisweilen über bas Gefchmudte und Theatralische driftlicher Bortrage flagt. 2) Es fehlte Gregor gewiß nicht an rednerischen Talenten; wir finden bei ihm Feuer und

<sup>1)</sup> S. oben pag. 34.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI, 2. p. 635. Carm. adv. Episc. 38. 301. p. 31. ed. Tollii.

Ό νοῦς αἰνείτω, καὶ τόδ' ἡμῖν ἀρκέσει. Οὐδὲν τὸ κομψὸν, τοῖς θέλουσι δώσομεν. Ἡίψον τὸ κάλλος, ὧν τὰ δόγματ' ἀποστρέφη. Ἐμφιλοσόφει τῆ εὐτελεία τοῦ λόγου. Ἡμὶν ἀρέσκεις, κἂν ἀπαιδεύτως λαλῆς.

Rraft, Raschheit und Gebrängtheit der Gebanken. Herzlichkeit und Bahrheit der Empfindung, oft heitere poetische Darftellung, bisweilen auch erhabenen Schwung, burchaus Reinheit bes griechischen Ausbruds und größtentheils eine eble haltung ber Sprache; aber baneben wird ber Genug feiner Reben auch nicht felten geftort burch breite Abschweifungen, bittere Sarfasmen, gesuchte Elegang, falsche Bracht und hafchen nach witigen Antithesen. 1) Bu prunkboll und übertrieben im Lobe find besonders seine Leichenreben, die uns ungleich wichtiger und anziehender waren, wenn fie bie Menschen charafteriftisch nach bem Leben schilberten, ftatt allgemeine Tugendbilber aufzustellen. 2) Indeß find dieß größtentheils Fehler bes Zeitalters, und Gregor zeigt in einzelnen Stellen und in ganzen Reben (z. B. in ber auf bie Maccabaer), bag er unter andern Bedingungen ein claffischer Redner hatte werben konnen. Immer hatten bie driftlichen Redner biefer Zeit vor ben beid= nischen Rhetoren bas voraus, bag ber Inhalt ihrer Bortrage gewichtvoller und erhebender war, weil fie Gegenftande abhanbelten, wovon die Zeit in ihren Tiefen bewegt war, wofür fie felbft mit Begeisterung erfüllt waren, mahrend bie beibnischen Redekünftler für einen abgeftorbenen Cultus ober über andere Gegenstände sprachen, die weder bas politische noch bas mensch= liche Intereffe in Unspruch nehmen konnten.

Wir finden bei ben alten Kirchenlehrern im Allgemeinen zweierlei Arten von Rebevorträgen, entweber freie Reben nach ber Weise ber heibnischen Rhetoren, nur andern Inhalts, ober Homilien, bas heißt, populäre und praktische Erklärungen ber beiligen Schrift, die fich nicht felten zusammenhängend über gange Bücher berfelben erftreden. Der letteren Art bebienten fich bie ausgezeichnetsten Kirchenlehrer mit vorzüglich gutem Erfolge, und überall wo ein Prediger recht allgemein wohlthätig und fegenvoll wirkte, da wirkte er als praktisch populärer Ausleger des Bibel= wortes, als Berkündiger lebendiger Bibelwahrheit. Was in solchem Bestreben einen Johannes Chrysoftomus groß und nach= ahmungswürdig, was unfern beutschen Rirchenvater Luther noch größer und nachahmungswürdiger machte, bie einfache, hiftorische, aber geiftvoll lebendige Auslegung der heiligen Schrift, bas finden wir leiber bei Gregor, ber auch hierin ju fehr bie Rebeform feiner heibnischen Lebrer befolgte, felten. Nur eine einzige Rebe 3) be=

<sup>1) 3. 28.</sup> Orat. I. p. 5. Orat. XXIX, 20. p. 538.

<sup>2)</sup> Man vergl. 3. B. bie Lobrebe, auf ben Athanafins Orat. XXI, 1. p. 386 u. 4. p. 388.

<sup>3)</sup> Orat, XXXVII. p. 645-660. über Matth. XIX, 1.

figen wir bon ihm, welche eine eigentliche Erklärung einer Bibelftelle enthält. Sonst sind seine Predigten freie Abhandlungen über einen bogmatischen Gegenstand, ober ben Inhalt eines driftlichen Reftes, Gelegenheitsreben, Wiberlegungen ber Baretiter, Baneghrifen und Invectiven, ohne daß dabei ein bestimmter Tegt aum Grunde gelegt und erflart ware, wiewohl nicht felten Bibelftellen eingeflochten find. Gigentlich biblifch find Gregors Bredigten gewiß ju wenig; prattifch find fie, wenigstens an vielen Stellen, auf eine febr lobensmurbige Beife; popular find fie nicht immer, waren es aber für Gregors Ruborer. Die mit ben bogmatischen Bestimmungen über bie Trinitätelehre, als Streitgegenftand, vertrauter und auf Erörterungen barüber febr begierig waren, in einem weit höheren Grabe, als fie es ju unferer Beit febn wurden. Un unfere bomiletischen Regeln und Formen, an ein ftreng burchgeführtes Thema, logische Abtheilungen und Unterabtheilungen, wohlgeordnete Gleichförmigfeit ber einzelnen Theile u. bgl. burfen wir überhaupt bei ben Bredigten eines Gregorius, Bafilius, Chryfostomus, Augustinus, eben fo wenig benken, als bei benen eines Luther; auch giebt es nichts Unpaffenberes, als folche Erscheinungen alterer Jahrhunderte aus ihren Berhältniffen herauszureißen und allein nach ben Borschriften, die unsere Beit aufgestellt hat, ju beurtheilen. in biefer Beziehung ift auch über ben Umftanb, bag bie Trinitätslehre ben Sauptinhalt ber meisten Bredigten Gregors bilbet, noch folgenbes zu bemerken.

In allen Vorträgen Gregors, vorzüglich in den zu Constantinopel gehaltenen, 1) ist es eine Hauptabsicht des Redners, darzuthun, daß ein Gottwesen seh, daß aber dieses eine Gottwesen, ohne getrennt zu werden, in drei selbstständigen, durch besondere Eigenschaften sich unterscheidenden Subjecten oder Personen, Bater, Sohn und Geist, existire und darum eben sowohl als Einheit, wie als Dreiheit (Dreieinheit) bezeichnet werden könne und müsse. Er bekämpste zu diesem Zweck diesenigen, welche die Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Bater oder die volksommene Gottheit und Persönlichkeit des heiligen Geistes leugneten, also besonders Eunomianer und Macedonianer, und führte den Streit gegen sie so scharssing, gewandt und siegreich, daß ihm

<sup>1)</sup> Unter ben Borträgen Gregors zur Begründung der Triuttätslehre find bekanntlich die fünf sogenannten theologischen Reben die berübmteften. Orat XXVII—XXXI. p. 487—577. bei den Benedict. Das Wesentliche ihres dogmatischen Inhaltes und die Hauptpuncte der Trinitätslehre Gregors werden in dem Abschnitt von seinen Lehrmeinungen dargestellt werden.

Gregors Predigten und Privatleben in Conftantite

vorzugsweise begbalb ber Name bes Theologen 1) ober bes Bertheibigers ber Gottheit bes Logos ju Theil wurde. Nun tann man awar babei nicht blos erinnern, bag Gregor feine Dreieinbeitslehre nicht sowohl auf biblische Beweise, als auf trabitionelle und philosophische ftust, sonbern vornehmlich auch, bag burch bie fpitfindige oft wiederholte Ausführung diefer Lehre ber Mittheilung aller ber befeligenben Lehren bes Evangeliums, namentlich bes thätigen Chriftenthums allzuviel Raum entzogen. und bogmatische Streitsucht mehr, als driftlich liebevoller Friebensfinn genährt wurde; allein man barf babei nie vergeffen, bag in ber Trinitätslehre bie große Streitfrage lag, welche bas gange 4te Jahrhundert hindurch alle Classen ber driftlichen Gefellicaft in Bewegung feste, daß Conftantinopel einer ber Saubtfampf= plate war, bag es fich eben in jenen Jahren entscheiben mußte, welcher Lehrbegriff fiegen follte, und bag Gregor als gebilbeter Theologe und berühmter Redner ausbrudlich bazu berufen mar. um ber Rampfführer ber Nicanischgefinnten zu febn. Dbne Gregors und einiger anderer Lebrer festen Rampf hatten bie antinicanischen Bartbeien vielleicht gefiegt - und follen wir bas munichen? ift ber Arianismus biblifcher ober wohl gar philosophischer, als ber athanafianische Lehrbegriff? Zeigten sich die Arianer, als fie unter Balens herrichten, als beffere prattifche Chriften? Wird nicht auch ber, welcher in ber nicanischen Lebrart feine gang treue Auffaffung ber Bibellehre findet, jugeben muffen, bag fie als bog= matische Theorie dem Arianismus vorzuziehen sep?

Und zugleich ist babei nicht zu übersehen, daß Gregor eben sowohl fast in jeder Rede das thätige Christenthum predigt, und

<sup>1)</sup> Gregor. Presbyt. in vita Greg. p. 149. Έν δὲ δογμάτων ὕψε, καὶ θεολογία, τοσούτον αὐτῷ τὸ περιόν τῆς δυνάμεως, ώστε πολλών κατὰ τοὺς χρόνους θεολογησάντων ἀνδοῶν ἐπὶ σοφία γνωρίμων μόνον τοῦτον μετὰ τὸν εὐαγγελιστὴν Ἰωάνην Θεολογον δολομασθῆνα. Der Ausbrud Theologe als Beiname bes Evangelisten Johannes und bes Gregorius von Nazianz hat nicht die weite Bedeutung, die wir jett dem Worte beilegen, sondern es bezeichnet einen solchen, der die Gottheit Ehristi oder des Logos (Θεολογία im engsten Sinne) trästig lehrt und vertheidigt. Es ist in derselben Bedeutung genommen, worin man sagt Θεολογεῖν Χριστὸν, die Gottheit Christi sehren. S. Suiceri Thesaur. eccles. s. v. θεολογεῖν, θεολογία, θεολόγος. t. 1. p. 1355—1360. Bei Gregor selbst tommt die Bezeichnung Theologe häusig in dem weiteren, dei uns gewöhnlichen, Sinne dor, z. B. Orat. XXVII, 1. p. 495. XXX, 17. p. 552. XX, 12. p. 383. Auch weitere Seiden nennt Gregor Έλληνων οί θεολογιανώτεροι. Orat. XXXI, 5. p. 558. Wann Gregor den Beinamen des Theologen erhalten habe, säßt sich nicht ganz genau besimmen. Zuerst tommt er in der Rede eines unbesannten Berfasters, welche sich unter den Werten des Esprhsosmus besindet, dor. Chrysost. Opp. t. VI. Orat. LI. p. 401.

baß es doch eigentlich der tiefer liegende Hauptzweck seiner Vorträge war, nicht sowohl den Berstand seiner Zuhörer für eine bestimmte Borstellung vom Wesen Gottes, als vielmehr ihre Herzen für die Liebe Gottes und für ein göttliches Leben zu gewinnen. "Männlich und stark will ich sprechen, sagt er, 1) da mit ihr besser werdet, damit ihr vom Fleischlichen zum Geistlichen umgewandelt, damit ihr auf die rechte Weise exhoben werdet in eurem Sinne."

Gregorius wurde von Bielen und mit Beifall gehört, Leute von allen Classen und Gesinnungen, seine driftlichen Widersacher sowohl als Heiden drängten sich zu seinen Borträgen. 2) Manche wurden durch 'den Inhalt seiner Predigten angezogen, manche durch die schöne Form 3) der Rede. Laute Zeichen des Beifalls, wie sie damals jedem ernsten Geistlichen zum Verdruß in Constantinopel und anderwärts Sitte waren, 4) begleiteten oft die Borträge des Gregorius, und gewöhnlich fanden sich in der Versammlung mehrere Personen, die sie verstedt oder auch öffentlich nachschrieden, 5) eine Gewohnheit, deren in dem Leben mehrerer

Τοῖς & ἦν λόγος τὶς τῶν ἔμῶν ἴσως λόγων, Οἱ δ' ὡς ἀθλητῆ χαφτερῷ προςέτρεχον, Οἱ δ' ὡς ἐαυτῶν ἔργον εἶχον ἀσμένως.

In biesen brei Zeilen schilbert Gregor brei Classen seiner Zubere; bie einen besuchten ibn um seiner Berebsamkeit willen, bie anbern als feurigen Rämpser für bie orthoboxe Lehre, bie britten, weil sie zu seiner Berufung beigetragen hatten, und ihn als ihr Werk betrachteten.

<sup>1)</sup> Orat. XIX, 4. p. 365.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 1126, p. 18.

<sup>3)</sup> Gelegenheitlich sen hier bemerkt, daß die Cappadocier sonst nicht im Ause einer guten griechischen Aussprache flanden. Philostratus sagt in dieser Beziehung von dem Sophisten Pausanias: ἀπήγγειλε δ αυτά παχεία τη γλώττη, και ώς Καππαδόκαις σύνηθες, ξυγκρούων μέν τὰ σύμφωνα τῶν στοιχείων, συστέλλων δὲ τὰ μηκυνόμενα, και μηκύνων τὰ βραχέα. Θθεν ἐκάλουν αὐτὸν οί πολλοί μάγειρον, πολυτελή ὄψα πονηρῶς ἀρτύοντα. De vitis Sophistar. II, 13. p. 594. Olear. Bon Eunomius, der auch Cappadocier war, bemerkt sein Berebrer Philostorgius, odwohl er desen Beredjamteit ungemein rühmt, daß er gestammelt habe. Philostorg, hist. eccl. X, 6.

<sup>4)</sup> S. Reanber & Chrhschmus Th. 1. S. 177 und 327. Augusti's Denkwärdigseiten Bd. 6. S. 344 ff. F. B. Ferrarius de veterum acclamationibus et plausu L. V. cap. 2. p. 229. edit. Mediolan. Wie häusig Gregor solche Beichen des Beisalls erhielt, geht besonders aus einer Stelles hier din mus herdor, wo dieser seinen Lehrer sagen läst: Docebo te super hac re in ecclesia: in qua mihi omni populo acclamante cogeris invitus scire; quod nescis. Hieron. Epist. LII. t. 1. p. 261.

<sup>5)</sup> Orat. XLII, 26. p. 767. . . . χαίρετε τῶν ἐμῶν λόγων ἐρασταὶ, καὶ δρόμοι, καὶ συνδρομαὶ, καὶ γραφίδες φανεραί καὶ λανθάνουσαι. Bergl. Binghami Origg. eccles. t. VI. p. 197. unb Augusti's

großen Rirchenlehrer, 3. B. bes Origenes, Chrwfoftomus, Augustinus u. a., Erwähnung geschieht. Gregorius felbst giebt uns, einen Traum fingirend, bas Gemalbe einer Berfammlung in feiner Auferstehungekirche. 1) "Güßer Schlaf umfing mich, ba ftellte mir ein Traum meine Anaftafia, ben Gegenstand meiner täglichen Sehnsucht, vor die Seele. Auf hohem Stuhle (bem Bischof&= thron), fo tam es mir bor, fag ich, boch nicht boben Sinnes, benn nicht einmal im Traume wandelte mich Uebermuth an: etwas tiefer fagen mir zu beiben Seiten bie Aeltesten, bie Führer ber Beerbe, Die außerwählte Mannerschaar. Dann ftanben in weißstrahlenden Gewändern die bienenden Belfer, ein Bild engelgleichen Schmudes. 2) Das Bolt aber reibte fich ichaarenweis, wie Bienen, um die Rangel 3) und fampfte um naberen Zutritt; ein Theil mubte fich ab an ben beiligen Pforten, um mit den Ohren sowohl als ben gugen fich naher herbeizubrängen. Undere eilten bon ben Martten und ben Strafen zu meinen Reben. Bon ben Emporbuhnen aber neigten beilige Jungfrauen und eble Frauen ein fittsames Dhr." Dann beschreibt Gregorius, wie seine Buborer, verschieben an Bilbung, theils eine einfache, leicht verständliche Rebe, theils eine schwerere, die in tiefere Untersuchungen einginge, erwartet hatten, er aber, immer mit fraftiger Stimme und feuriger Seele bie Dreieinigkeit verkundet, und alle Gegner biefer Lehre befampft habe, und ichildert jum Schluß ben Einbrud, welchen feine Worte auf Die Buborer gewöhnlich gemacht batten, wie bie einen, fturmisch bewegt, jum Beifall

Dentwilrdigteiten Bb. 6. p. 351., wo noch mehreres hierher Gehörige bemerkt ist. Indeß möchte ich dem zuletzt genannten verehrungswürdigen Gelehrten nicht beistimmen, wenn er die γραφίδες φανεραί auf officielle Schreiber bezieht, die mit Gregors Borwissen nachschrieben; da nicht einzusehen ist, zu welchen Zwed schreiber gedient haben sollten. Gregor hatte gewiß seine Predigten dorherte, Schreiber gedient haben sollten. Gregor hatte gewiß seine Predigten vorhert, vorgsätig ausgezeichnet und hielt sie nicht, wie es allerdings auch von andern ausgezeichneten Predigten jener Zeit gescha, aus dem Stegreif. Ich beziehe die Ausdrück überhaupt nur auf solche, die sür ihre eigenen Privatzwede, aber entweder ossen, ober verdedter nachschrieben. Zu bemerken ist noch, daß Gregors Reden nicht blos nach geschrieben, sondern auch während seines Lebens schon selbst von angesehenen Personen abgeschrieben wurden. Orat. XXIX, 12. p. 371. redet Gregor einen kaiserlichen Finanzbeamten (φόρων ἀπογραφαφές) so an: ἀπόγραφε, μὴ τοὺς έμοὺς λόγους ἐπιμελως, ών οὐδὲν, ἢ μικρὸν τὸ κέρδος, ἢ εἰς ἀκοῆς χάριν και ἡδονην, ἀλλὰ τὸν ἐμὸν λαὸν ὁσίως και φιλανθρώπως.

<sup>1)</sup> Carmen IX. Insomnium de Anastasiae templo p. 78. B. 1 sqq.

<sup>2)</sup> Bergi. Constitut. Apostol. II, 57. 58. t. 1. p. 266. edit. Cotel.-Cleric.

<sup>3)</sup> Orat. XLII, 26. p. 767. sagt Gregor von seiner Ranzel: καλ η βιαζομένη κιγκλίς, αυτη τοις περί τον λόγον ωθιζομένοις.

hingerissen worben wären, bie anderen, in stilles Rachbenken bersunken, bie inneren Rämpfe ihres Geistes verborgen hätten, wieder andere zum Widerspruch gereizt worden wären, so daß die Bersammlung im Ganzen den Eindruck eines stürmischen Meeres dargeboten hätte, während doch alle, selbst die leidenschaftlich aufgeregten, durch die schöne Rede wieder versöhnt waren.

Es geht aus ben Aeukerungen bes Gregorius, pornehmlich aber aus den Thatfachen felbft berbor, daß burch Gregors Bortrage viele in ihrem Glauben an bas nicanische Betenntnif befestigt, viele Unbersbenkenbe bafür gewonnen wurden. ber großen Umwälzung, bie in jenen Jahren in biefer Begiehung unter ben Bewohnern Conftantinopels vorging, auch ber Umftanb vieles, ja bas meiste, beigetragen haben, daß sich Theodosius ben Orthoboren gunftig zeigte, ein bebeutenber Theil ber Beränderung wurde immer auch burch bie iconen, bialectisch fraftigen, feurigen und bon mahrer Begeisterung burchwehten Reben bes Gregorius hervorgebracht. Dazu wirkte er aber nicht blos burch feine Reben, sonbern auch burch fein Leben, welches bie Gemuther angog, mabrend feine feinen Entwidelungen ben Berftand zu überzeugen suchten. Wenn feine Rebe auch im Rampf wiber feine Gegner bisweilen ftreng und hart und bitter wurde, fo war fein Sinn im Leben wieder besto milber, wohlthätiger und bulbenber, und es war bas Biel feines begeifterten Strebens, feine zum Theil erbitterten Gegner burch Liebe nicht fich, fondern bem Glauben, wobon feine gange Seele erfüllt mar, ju gewinnen.1) Daraus floß feine mahrhaft driftliche Sandlungsweise mabrend ber Berfolgungen, die er besonders in ber erften Zeit seines Aufenthaltes in Conftantinopel zu erbulden hatte. Auch das Brivatleben bes Gregorius in Constantinopel war geeignet, Zuneigung, porzüglich aber Achtung, ja Chrerbietung für ihn einzuflößen. Dhne gurudftogend und menschenfeindlich gu febn, mar er außerft ftrenge und gurudgezogen und behauptete bie Burbe, welche ein enthaltfam einfaches, gang bem Unfichtbaren gugewendetes gottgemeibtes Leben berleibt. Er lebte einsam, mied Deffentlichkeit und brangte fich nie in die Gefellichaft ber Großen ober bes Hofes; 2) übte also hierin was Julian, ber wohl wußte, was bem Priefter Anfeben gebe, von feinen beibnifchen Brieftern felbft mit Strenge verlangte. 3) Der Tifch Gregors war fo einfach, feine Kleidung so aufs Rothwendige beschränkt, fein Umgang so

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1415 sqq. p. 22.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. S. 1424 sqq. p. 23.

<sup>3)</sup> Julian. Epist. 49. p. 431. Fragment. p. 302.

ungeschmudt, seine ganze Erscheinung so unscheinbar, so abstechenb gegen ben leiber! schon so prunkvollen Aufzug mancher üppigen Prälaten ber bamaligen Beit, baß man ihm selbst ben Borwurf eines roben, ungebilbeten, bäurischen Wesens in bem feinen, glänzenden Constantinopel machte, ein Borwurf, welcher auf die zurücksiel, die ben eblen Geist in ber geringen Hulle verkannten.

Er ichilbert uns biefe Berhältniffe felbft in einer Stelle seiner Abschiederebe, 1) die auch barum merkwürdig ift, weil fie febr bezeichnende strafende Rebenblide auf die damalige Ueppiafeit bornehmer Geiftlichen enthält: "Man bat mir — beginnt Gregorius ironisch - meinen reichbesetten Tifch, meine brachtvolle Rleidung, meine öffentlichen Aufzüge, mein ftolges Betragen gegen bie Begegnenben vorgeworfen; freilich wußte ich nicht, bag ich mit den ersten Staatsbeamten und vornehmsten Generalen. Die nicht wiffen, wie fie ihr Gelb verschleubern follen, wetteifern. und bag ich meinen Leib abqualen mußte, um bie Buter, bie ben Armen geboren, ju verschwelgen, fo bag bas Rothburftige jum Ueberflüssigen angewendet, und ber Altar selbst burch unfere Bollerei entweiht wurde; ich wußte nicht, daß ich eigentlich, von glangenden Pferden gezogen, in prachtvollem Wagen einherfahren, und bon einer Schaar bon-Schmeichlern umgeben febn mufite. baß alle schon von weitem meine Ankunft bemerken, und auf bie Seite treten ober gurudweichen mußten, wie bor einem wilben War bieg unrecht bon mir, so ift es geschehen, und ihr mögt es mir nachsehen. Wählt einen andern Borfteber, ber ber Menge gefällt, lagt mir meine Ginfamteit, mein bäurifdes Befen, meinen Gott, bem ich allein auch mit meiner burftigen Ginfachbeit gefallen will."

Aus bem Bisherigen ergiebt sich, daß Gregorius ganz ber Mann war, bessen die Kirche damals in Constantinopel bedurfte; er hatte die Beredsamkeit, die alle fesselte, die wissenschaftliche Bildung, welche geistig zu beschäftigen und gründlich zu überzeugen vermochte, die Strenge, die Achtung gebot, gepaart mit einer Milbe, welche die Herzen gewann, und den rastlosen Feuerzeiser, der alle hinriß. So sammelte, vereinigte, besessigte er seine kleine Gemeinde, hauchte ihr einen neuen Geist des Friedens unter sich, des standhaften Muthes nach außen ein, wies sie von dogmatischer Streitsucht auf Selbsterkenntniß und lebenszthätiges Christenthum hin, und vertheidigte zugleich mit dem Scharksinn des geübtesten Dialectikers die gemeinsame Glaubensze

<sup>1)</sup> Orat. XLII. 24. p. 765. Womit zu vergleichen Orat. XXVI. 6. p. 639.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

Iehre; so bulbete und kämpste er muthig, und als der Tag des Sieges herannahte, benutte er benselben, ohne übermüthig und verfolgungssüchtig zu werden, ohne sich von dem unsichtbaren Helser zu der sichtbar mächtigen Retterhand, von dem himmlischen Lebensquell zu dem Spender irdischen Ansehens, Besitzes und Genufses hinüber ziehen zu lassen.

5. Ruhm bes Gregorius. Hieronhmus wird sein Schüler. Sein Verhältniß zu bem Philosophen Maximus.

Die öffentliche Wirksamkeit bes Gregorius zu Constantinopel und sein häusliches Leben waren von der Art, daß fie allerdings rühmliche Anerkennung verdienten, und gerade von Conftantinopel aus, als bem Mittelbuncte bes Reichs und bem Bereinigungsplate bes Morgen= und Abendlandes, fonnte und mußte fich fein Ruhm am leichteften nach allen Gegenden hin verbreiten. muffen es baber febr natürlich finden, wenn ungefähr gleichzeitige Schriftsteller, wie Ruffinus, 1) Ambrofius und andere, bie morgenländischen gar nicht ju erwähnen, mit großer Auszeichnung bom Gregorius fprechen, ober wenn jungere Theologen fich an ihn anschloffen, um fich an feinen Borträgen und an feinem Umgange berangubilben, wie es bamals bei bem fehr fühlbaren Mangel an theologischen Bilbungsanstalten, borzüglich im Abendlande, für jungere Manner Bedurfnig mar, fich einen ausgegeichneten alteren Rirchenlehrer vorzugsweise als Führer zu mablen; eine Erscheinung, die wir auch in ber Geschichte anderer Wiffen= schaften und Runfte wiederfinden, fo lange biefelben noch gemiffermaßen im Naturzuftanbe fich befinden und feine geregelten Schulen, Afabemien, ober wie man es nennen mag, fich gebilbet haben. Wie um einen großen Maler bes fünfzehnten und fechzehnten

<sup>1)</sup> Auffinns hatte anch Schriften bes Gregorins ins Lateinische übersett. Hieronymus advers. Russin. lib. 1. tom. II.; p. 486. — eur scribere aliqua ausus sis, et virum disertissimum Gregorium pari eloquii splendore transferre. Derselbe Aussinum spricht in ber Borrebe zu den von ihm übersetten Reden des Gregorius ein Urtheil über diem Mann aus, welches saft an abgöttische Berehrung grenzt. Er nennt den Gregorius vis per omnia incomparabilis und sagt unter andern von ihm: Id obtinuit apud Dominum et ecclesias Dei meriti, ut quicunque ausus suerit, doctrina ejus in aliquo refragari, ex hoc ipso, quia ipse magis sit hereticus arguatur. Manifestum namque indicium est, non esse rectae sidei hominem, qui in side Gregorio non concordat. Freilich eine traurige Berirrung, wenn ein Mensch mit seinen Lehrmeinungen als Maßstab des wahren Glaubens augesehen wird!

Sahrhunderts, fo fammelten fich bamals um einen berühmten Theologen ältere und jungere Lehrlinge. 3mar haben wir eigentlid nur bon zwei Schulern bestimmtere Nachricht, welche Gregors Umgang in Conftantinopel genoffen, aber unter biefen ift einer, ber viele andere aufwiegt, hieronymus, ber gelehrtefte unter allen abendländischen Batern. Damals icon feinem fünfzigften Jahre fich nabernd, reifte Bieronymus, burch Gregors Ruf angepogen, aus Sprien nach Conftantinopel, um nicht blos feine öffentlichen Vorträge zu hören, fondern vorzüglich auch feines bauslichen Unterrichts in ber Schrifterflarung ju genießen. Der Lehrer war nicht viel alter, als ber Schuler; und ber Schuler selbst schon als Gelehrter berühmt; gleichwohl spricht Hieronymus nicht anders als mit ber größten Chrerbietung von Gregorius. An mehreren Stellen feiner Schriften nennt er ihn mit bankbarer Erinnerung feinen Lehrer und Ratechiften 1) und bemerkt namentlich, baß er von ihm in ber Schriftauslegung viel gelernt habe,2) ja er ist gang besonders stolz 8) auf diesen beredten Meister. Doch erzählt er uns auch eine Anecdote, 4) die barauf hindeutet, bas Bregorius bei ber Erklärung ber beiligen Schriften nicht überall fo gang einfach die Grunde sprechen ließ, sondern auch wohl auf eine falfche Beife Beredfamteit anwandte, mehr gur Ueberrebung, als jur Ueberzeugung. Als nämlich einft hieronymus feinen Lehrer fragte: wie ein ichwieriger Ausbruck beim Lucas ju berstehen sep? verwies ihn bieser auf die Erklärung, die er babon in der Kirche geben wurde, hinzufügend : "ba wirst bu burch ben Beifall bes ganzen Bolkes gezwungen werben, zu versteben, was bu jest nicht verstehft: ober wenn bu allein nicht beiftimmft, fo wirft bu allein von allen der Thorheit bezüchtigt werden."

<sup>1)</sup> Advers. Iovinianum lib. 1. tom II. p. 260. Et praeceptor meus Gregorius Nazanzenus (so psiest Hieronymus zu schreiben) virginitatem et nuptias disserens, graecis versibus explicavit. — Epist. L. ad Domnionem tom. 1. p. 235. Gregorium Nazanzenum et Didymum in scripturis sanctis catechistas habui.

<sup>2)</sup> De viris illustribb. cap. CXVII. Gregorius, vir eloquentissimus, praeceptor meus, quo scripturas explanante didici. Bergf. Commentar. in Jesai. cap. VI.

<sup>3)</sup> Contra Ruffinum lib. 1. tom. II. p. 469. Numquid in illa epistola Gregorium, virum eloquentissimum non potui nominare? Quis apud Latinos par sui est? quo ego magistro glorior et exsulto.

<sup>4)</sup> Epist. LII. ad Nepotianum tom. 1. p. 261. Nicht ganz mit Unrecht fügt hieronymus die, nur etwas hart ausgebrückt, Bemerkung hinzu: nibil tam facile, quam vilem plebeculam et indoctam concionem linguae volubilitate decipere, quae quidquid non intelligit, plus miratur.

Außerbem führt uns hieronymus noch eine Bemerkung feines Meifters an, welche biefer zu ber Stelle bes Cpheferbriefes, 1) wo ber Apostel in bem mahren Verhältniffe bes Mannes zu feiner Frau ein Abbild bes Berhaltniffes zwischen Chriftus und feiner Rirche findet, zu machen pflegte. Die Bemerkung bezieht fich befonders auf die Worte bes Apostels: "biefes Geheimniß ift groß" - und ist folgende: 2) " Siehe wie groß bas Geheimnig bieses Abschnittes sey, so bag ber Apostel, indem er es auf Chriftum und bie Rirche bezieht, versichert, er habe es noch nicht fo ausgebrückt, wie es bie Würde bes Reugnisses verlange: aber wie er es auch gefagt haben mag, fo weiß ich, bag bie Stelle voll unaussprechlicher Gebeimniffe ift, und eine gottliche Seele bei bem Ausleger verlangt. Ich aber, nach ber Beschränktheit meines Beiftes, glaube eben, bag es von Chrifto und ber Rirche au verfteben feb: nicht als ob es noch etwas Boberes gabe, als Chriftus und die Kirche, sonbern weil es schwierig ift, alles was von Abam und Eva gesagt wird, von Chriftus und ber Kirche ju erflaren." Eine Aeuferung, Die gwar zu erkennen giebt, baf Gregorius ben Ginn bes Apostels in jener Stelle nicht richtig faßte und fein Bleichniß zu weit ausbehnte, bie uns aber zugleich auch wieder einen Beweis liefert, mit welcher Chrerbietung er Die heiligen Schriften behandelte, und welches Gewicht er barauf legte, bag ber Erklärer heiliger Schriften auch bon einem bem Beifte ihrer Urheber ber wandten beiligen Sinn beseelt feb.

Näheres wissen wir von dem Verhältnisse des Hieronymus zu seinem Lehrer nicht. 5) Indeß ist wahrscheinlich, daß er unter der Führung des Gregorius besonders jene Verehrung für den Origenes saßte, die er in seiner früheren Laufbahn zeigte, und später, durch ein Gespenst von Orthodoxie geschreckt, auf eine so

<sup>1)</sup> Cap. V., 32.

<sup>2)</sup> Commentar in epist ad Ephesios. lib. III. tom. VII. p. 661. Gregorius Nazanzenus, vir valde eloquens, et in scripturis apprime eruditus, cum de hoc mecum tractaret loco, solebat dicere: vide, quantum istius capituli sacramentum sit, ut Apostolus in Christo illud, et in ecclesia interpretans, non se ita asserat, ut testimonii postulabat dignitas, expressisse: sed quomodo dixerit, scio, quia locus iste ineffabilibus plenus sit sacramentis, et divinum cor quaerat interpretis. etc.

<sup>3)</sup> Der Aufenthalt bes Hieronhmus bei Gregor mag ein bis zwei Jahre gebauert haben. Er tam zu ihm im 3. 379 ober 380, und blieb in Constantinopel vermuthlich, bis sich Gregor selbst von da entsernte. Denn als Gregor von Nyssa im Jahre 381 zur Spnobe nach Constantinopel tam, hörte ihn Hieronhmus noch seine Bilcher gegen Eunomins vorlesen. Hieron. de vir. illustr. cap. CXXVIII.

tabelnswerthe Art verleugnete, und daß Gregorius wohl besonbers bazu beitrug, bem hieronymus eine Neigung zur allegorischen Auslegung einzuflößen, welche feine in fo mancher Beziehung großen Gigenschaften als Bibelerklarer verbunkelte. Bugleich faßte er bermuthlich im Umgang mit Gregor eine noch größere Borliebe für griechische Rirchenlehrer, und erlangte eine noch freiere Fertigkeit in ber Kenntniß bes Griechischen, 1) wurde also auch fähiger, bie bon ihm besonders verehrten griechischen Lehrer burch Uebersetungen für die Abendlander juganglicher ju machen. anderer Schuler Gregors war Cbagrius aus bem Pontus, ber ebenfalls hauptfächlich in ber Renntnig ber beiligen Schrift und in der Philosophie bon ihm unterrichtet worden febn foll. Er war Gregors Archibiakon in Constantinopel, und begab sich sobann nach sonberbaren Schicksalen in Die Ginsamkeit ber nitrifden Bufte, wo er fich außer seiner Gelehrsamkeit und Beredsamteit vorzüglich als Anhänger origenianischer Lehren auszeich= netr. 2) Bum Berehrer bes Drigenes hatte ihn ohne Zweifel ber Unterricht Gregors gemacht. Nur hielt fich Evagrius babei nicht in ben Schranten, bie fein Lehrer beobachtete, welcher nur ein gemäßigter Berehrer jenes großen philosophischen Theologen war. ohne alle Meinungen beffelben zu billigen.

Eine Ersahrung ganz anderer Art, als mit seinem bankbaren Schüler Hieronymus, machte Gregor mit einem Mann, ben er gleichfalls seines näheren Vertrauens, aber nur etwas zu gutmüthig und unbedachtsam, würdigte, mit einem angeblichen Philosophen, Namens Maximus. Dieser Mann, schon durch sein Neußeres auffallend, kam, als Gregor noch nicht lange in Constantinopel war, in diese Stadt. Der Klasse geistlicher Abenstheurer, deren es damals nicht wenige gab, angehörend, verseinigte dieser ränkevolle Mensch das Rauhe und Gemeine eines Chnikers, so wie die scheindare Erhabenheit eines christlichen Asceten, mit manchem äußeren Schmuck, der so recht die Bequemung zur Welteitelkeit verrieth. Der hatte er, um nur eines zu erwähnen, sein schlichtes schwarzes Haar nach modischer Art goldblond gefärbt, und ließ es in langen künstlichen Locken über seine Schultern bängen: trug aber doch dabei den groben Philose

<sup>1)</sup> Die Unterhaltung zwifchen Gregorius und hieronomus wurbe griechifch geführt, benn Gregorius verftant nicht lateinifch.

<sup>2)</sup> Sozom. hist. eccl. VI, 30.

<sup>3)</sup> Greg, Orat. XXV. an vielen Orten; bes. Carm. de vita s. B. 754 seqq. p. 12., wo eine weitläufige Schilberung bes Maximus gegeben ift.

sophenmantel, den sich auch die älteren christlichen Asceten angeeignet hatten, und einen derben chnischen Stock. Er war in Alexandrien geboren, aus einer Familie, die nach seiner Aussage Märthrer unter ihre Mitglieder zählte; ja er selbst rühmte sich, den wahren Glauben unter schweren Leiden bekannt zu haben. Bas ihn nach Constantinopel trieb, ist nicht genau bekannt; dürsen wir einem gereizten Gegner glauben, so war es der Hunger, 1) womit sich wahrscheinlich ein eben so starker Chrzeiz verband.

Als Maximus zuerst nach Constantinopel kam, nahm er ben Gregorius im höchsten Grabe für sich ein. Er wußte zu heucheln und sich in die Sharactere zu fügen. Balb mit Gregor bekannt, stellte er sich diesem dar als den muthvollsten und eifrigsten Berfechter des nicanischen Bekenntnisses, der um seiner Orthodoxie willen sehr vieles habe leiden müssen, der um seiner Orthodoxie willen sehr vieles habe leiden müssen, versehlte aber auch nicht, Gregors Predigten sleißig zu besuchen und aufs Höchste zu preisen. Dergor, voll gutmüthiger Zutraulickeit und ohne schnell durchblickende Menschenkenntniß, die er sich bei seiner Zurückgezogenheit nicht hatte erwerben können, gab sich dem Fremdling, den er sur einen trefslichen und frommen Mann hielt, ganz ossen hin, nahm ihn in sein Haus, an seinen Tisch auf, zog ihn als Freund in den wichtigsten Angelegenheiten zu Kath dund ließ sich sogar, aus übergroßer Liebe zu ihm, die Schwachheit zu Schulden kommen, eine öffentliche Lobrede auf ihn zu halten.

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. 2. 777. p. 13.

<sup>2)</sup> Indes soll boch seine Rechtgläubigkeit nicht über allen Tabel erhaben gewesen sehn. Er wird bes Apollinarismus beschulbigt. Theodoret. V, 8.

<sup>3)</sup> Carmen de vita s. B. 814. p. 13. bemerkt Gregor selbst gang offenherzig, wie bieser Maximus ihm seine Predigten gelobt habe:
Καὶ τῶν ἐμῶν πρόθυμος αίνετης λόγων.

<sup>4)</sup> Carm. de vita s. 38. 809. p. 13.

<sup>5)</sup> Orat. XXV. p. 454. Diese Rebe führt zwar allgemein bie Ueberschrift, auf ben Philosophen Hero; allein es läßt sich nach ber Angabe bes Hieronymus, der hiervon genau unterrichtet sehn konnte, und die Bemerkung, die nicht zum Bortheil seines Lebrers gereichte, gewiß nicht gemacht haben wiltbe, wäre sie nicht zuverlässig gewesen, kaum daran zweiseln, daß bieser Hero mit Maximus dieselbe Berson war. Hieronym. de vir. illustr. cap. CXVII. zählt unter den Schriften Gregors auf: Laudes Maximi philosophi, post exilium reversi; quem falso nomine quidam Heronis superscripserunt; quia est et alius liber vituperationem ejusdem Maximi continens, quasi non licuerit eumdem et laudare et vituperare pro tempore. Hiernach scheint es, als ob die Ueberschrift mit dem Ramen Hero ganz erdichtet wäre. Wöglich wäre es jedoch auch, daß dersche Mann zwei Ramen, den lateinischen Maximus und den griechischen Herogers hätte. Auf jeden Kall ist aber hieronymus Zeugniß über

Aber bald wurde ber zutrauliche Gregorius durch die bitterfte Erfahrung aus feiner Täuschung geriffen. Der Beuchler warf bie Larve weg, ber einfach bemuthige erschien als ein Mann von unbegrengter Berrichbegierbe und Rantesucht. Es zeigte fich. bag Maximus nichts Geringeres im Sinn hatte, als feinen Gonner und Bohlthater ju fturgen, und fich felbft an beffen Stelle auf ben Bischofftubl zu feten. Bei biefer Unternehmung mar ein Presbyter ber Gemeinde Gregors mit Maximus verbunbet. Diefer Presbyter, ben Gregorius einen Barbaren nicht blos feiner Berfunft, sonbern auch feinem Sinne nach nennt, 1) scheint an ber Spite ber Melteften unmittelbar nach bem Bischof geftanben ju haben, und war bem Gregorius, ohne je von ihm beleibigt ju febn, wahrscheinlich aus Reib febr abhold. Außerbem hatte Magimus einen noch mächtigeren auswärtigen Bunbesgenoffen, Betrus, Bifchof von Alexandrien, ber gwar unfern Gregorius bei beffen Ankunft in Conftantinopel fdriftlich als rechtmäßigen Borfteber ber Gemeinde begrußt, 2) jest aber feinen Sinn gum Nachtheile Gregors geandert hatte. Es wird nicht berichtet, aus welchen Urfachen; höchstwahrscheinlich aber lag Gifersucht bes alegandrinischen Bischofs auf ben conftantinopolitanischen gum Grunde, und Betrus wollte einen Mann auf ben Bischofftuhl ber hauptstadt beforbern, burch ben er auch biefes Bisthum beberr= ichen konnte. Bielleicht wirfte auch bie meletianische Spaltung auf biefe Berhaltniffe ein, ba bie Alexandriner auf ber Seite bes Baulinus ftanden, Gregorius aber ein Freund bes Meletius war. Auf feinen Fall bedarf es, um das Betragen bes Betrus erflarlich zu finden, ber Vermuthung bes Gregorius Presbyter, 3) bag ber alexandrinische Bischof von Maximus burch Gelb gewonnen worden feb, wozu wohl, anfänglich wenigstens, von Maximus Seite nicht einmal bie Möglichkeit vorhanden mar.

die Ibentität ber Person um so unverwerslicher, ba es auch durch innere Gründe vollsommen bestätigt wird. Es hat kein Interesse, aus dieser Lobrede mehreres mitzutheisen. Nur dieß will ich bemerken: der Philosoph
Maximus hörte das ausschweisende Lob in Gegenwart einer großen Meuge
Zuhörer ruhig an, und Gregorius sethst sagt: "Auch darin beweist der Mann seinen philosophischen Sinn, daß er sich soben läßt, und den Ruhm
gedußig erträgt; denn nicht, um ihm gefällig zu sehn, will ich ihn loben —
wir kennen die Gleichgilltigkeit des Philosophen gegen den Ruhm — sondern um uns selbst dadurch zu nützen. Das Lob soll Nacheiserung in der Tugend erwecken."

<sup>1)</sup> Carm, de vita s. B. 825 p. 13.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 958. p. 14.

<sup>3)</sup> Vita Gregor. p. 146.

Durch die Berbindung mit Petrus von Alexandrien geschah nun folgendes ju Gunften bes Maximus. Es tamen zuerft fieben Männer, beren Namen uns Gregor nennt, Ammon, Abammon, Harpofras, Stippas, Rhodon, Anubis, hermanubis, 1) Schiffsleute, bie um geringen Preis ju Gebote ftanben, aus Aegypten nach Conftantinopel, um bie Lage ber Dinge auszufunbicaften. Ihnen folgten biejenigen, welche fie als Späher ausgefandt hatten, einige alexandrinische Geiftliche, um die Absichten bes Maximus thatig zu unterftugen. Gin Bufall begunftigte bas Unternehmen.2) Gerade damals tam ein Bresbyter von Thafos mit einer anfehn= lichen Gelbsumme nach Conftantinopel, um protonefische Marmor= tafeln zur Ausschmudung einer Rirche zu taufen; Diefem wußte Maximus wahrscheinlich burch Eröffnung glänzender Aussichten bas Gelb abzuschmeicheln. Nachdem burch basselbe ein feiler Saufen, ber fich vorber oft in bas Lob Gregors ergoffen hatte, gewonnen war, 3) begab fich Maximus in einer Nacht, ba Gregorius frant barnieber lag, mit feiner Schaar, großentheils aus Matrosen bestehend, ohne ber Gemeinde ober ihren Vorstehern eine Anzeige bavon zu machen, in bie Kirche, um fich weihen gu laffen. Schon war die Handlung in vollem Gange, als gegen Morgen die ber Kirche nabe wohnenden Geiftlichen bas ichanbliche Unternehmen entbedten. Schnell verbreitete fich bas Gerücht in ber Stadt. Gine Menge von Eintwohnern und Fremben, Katholifche und Arianer, besonders auch amtliche Bersonen ftromten ber Rirche ju; die Aegypter faben fich genothigt, gabnefnirschend über die Vereitlung ihrer Absicht, boch ohne dieselbe gang aufzugeben, die Rirche zu verlaffen. Sie verfügten fich in die Bobnung eines Flötenspielers, um bort auf eine ihrer wurdige Art bie beilige Handlung fortzuseten, 4) indem fie bas wichtige Geicaft bornahmen, bem neu zu weihenben Bifchof fein schones mit fo vielem Fleiß gepflegtes Lockenhaar abzuschneiben. Unter biefen Umständen wurde bann die Orbination vorgenommen. Go löfte fich bie gange Sache in eine Poffe auf, bie gwar auf bie augeren Berhaltniffe Gregors feinen beranbernben Ginfluß haben konnte, aber in feinem Gemuthe besto tiefere Bunden gurudließ.

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. B. 834, p. 14. Gregor bezeichnet fie fpottweise als agpptische Götter:

<sup>. . .</sup> Αλγύπτου θεοί, Πιθηκόμορφοι καὶ κυνώδεις δαίμονες.

<sup>2)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 875. p. 14.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. 38. 887 seqq. p. 14.

<sup>4)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 909 seqq. p. 15.

Schmach bedeckt begab sich Maximus, begleitet von seinen ägpptischen Gefährten, aus Constantinopel nach Tessalonich, wo Theobosius damals mit seinem Heere gegen die Gothen stand; er wollte das Lette bei dem Kaiser selbst versuchen. Allein dieser wies ihn ab, oder jagte ihn, wenn Gregorius nicht übertrieben schildert, recht schimpslich von sich. 1) Nun schisste Maximus nach Alexandrien zurück, und trat, auß Aeußerste getrieben, vor den alten Bischof Petrus, seinen Beschüßer, mit der Forderung: "ihm entweder das Bisthum zu verschaffen, worauf er ihm Hoffnung gemacht, oder sein eigenes abzutreten."2) Der kaiserliche Stattbalter aber verwies den Maximus, um den ärgerlichen Anmaaßungen des herrschlüchtigen Polterers ein Ende zu machen, aus Alexandrien. 3)

So treulos Gregor von bem alexandrinischen Bischof und einen Theil der ägyptischen Geiftlichkeit behandelt worden war, so scheint er sich boch bald wieder mit den Aegyptern versöhnt zu haben, wie er denn überhaupt mit einer gewissen Reizbarkeit eine

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1003 seqq. p. 16.

<sup>2)</sup> Greg. Carm. de vita s. S. 1019. p. 16.

<sup>3)</sup> Hermit enbigten sich jedoch die Unternehmungen des Abentheurers noch nicht. Er begab sich mit Briefen, die er dem Bischos Petrus abgebrungen hatte, nach Italien, und wußte den abendländischen Bischsen, dessenders Ambrosius von Maisand und Damasus von Rom, die Rechnäsigkeit seiner Ordination zum Bisthum von Constantinopel (wodei wegen der Bersolgungen von Seiten der Arianer nur das versehlt worden sey, daß man sie nicht in der Kirche vorgenommen) und die Unrechtmäßigkeit der Bahl Gregors so einleuchtend zu machen, daß sich die Abendländer seiner gegen Gregor bei dem Kaiser Theodossus eistig annahmen, und dadei unter andern sagten: In concilio nuper habito nihil habuimus, in quo de episcopatu ejus (Maximi) duditare possemus . . . quin revera attendedsmus Gregorium nequaquam secundum traditionem patrum CPtanae ecclesiae sidi sacerdotium vindicare. Wer Lust dat, die serneren Schickslabes Maximus genauer kennen zu sernen, s. Pagi Critica in Ann. Bar. ann. 379. Nr. 8, 9., 10. t. 1. p. 552 und Tillemont Memoires p. serv. à l'hist. eccl. t. IX. p. 501. 536. Späterhin trat Maximus auch noch als Bersasser einer Schrift hervor, worin Gregor gelegentlich angegriffen worden zu sehn scheidte (Carm. 148. p. 249.) mit Spott adzusertigen. Er sagt unter andern, Maximus tomen unter Schriftesler, wie Saul unter die Propheten, und schieße saul, wie ein Esel zum Lauenschlagen:

Λόγοι δέ σοι τότ ήσαν, ώς όν φ λύρα,

Kai sovol xvua, xai tuyos Salavotois. Indefinite Biberwille Gregors etwas übertrieben zu haben. Benigstens urtheit hieronhmus ganz anders über den schriftellerischen Bersuch des Maximus (de vir. illustrid. cap. CXXVII.), wenn er anders unter dem insignis de fide adversus Arianos liber die nämliche Schrift bersteht, auf die Gregor anspielt.

aroke Berföhnlichkeit und Milbe verband. Wir haben eine Rebe 1) bon ibm, welche betitelt ift: auf bie Unfunft ber Megyp= ter, und welche bei ber Gelegenheit gehalten wurde, bag bie Schiffsleute einer ägpptischen Getraibeflotte, 2) bie ben jährlichen Tribut nach Conftantinopel brachten, bie Rirche bes Gregorius befuchten und bei ihm jum Abendmahl gingen. 3) Gregorius begrußt biese Aegypter mit großer Freude und Theilnahme, und nennt fie ju wieberholtenmalen fein Bolt, weil fie einen Mauben von benfelben Lehrern und Batern empfangen batten und eine Dreieinigfeit mit ihm anbeteten. 4) Er überhäuft nicht blos bie Aegypter mit Lobsprüchen, sondern verherrlicht auch vornebmlich ihre Lebrer, und unter biefen ben Athanafius und Betrus. Diefen letteren nennt er ben Nachfolger bes (bon ibm fo boch verehrten) Athanafius, nicht blos auf bem Bifchof= ftuble, fondern auch in ber reinen Lehre und in ber achten Burde, ber feinem für bie gute Sache fiegreichen Berfahren aufs Rühmlidite nachfämpfe. 5)

1) Orat. XXXIV. p. 619 seqq.

<sup>2)</sup> Schon und malerisch beschreibt Gregor bie Ankunft ber Flotte im Safen von Constantinopel Orat. XXXIV, 7. p. 622.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIV, 7. p. 622 . . . σιτοδοτοῦμεν γὰς καὶ ἡμεῖς, καὶ σιτοδοσίαν ἴσως τῆς ὑμετέρας οὐ φαυλοτέραν δεῦτε, φάγετε τὸν ἐμὸν ἄρτον, καὶ πίετε οἰνον, ὅν κεκέρακα ὑμῖν.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIV, 6. p. 621.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIV, 3. p. 620. Man kann mit dieser Rebe in Bertegenheit kommen, in welche Zeit sie zu seinen sen. If sie gehalten, ehe Gregorius die zweideutige Gesinnung des Petrus durch den ärgerlichen Borfall mit dem Maximus kennen kernte, oder fällt sie in die Zeit nach jenem Borfall und hatte Gregor den Neghptern und ihrem Bischos schon wieder so berziehen, daß er so löblich von ihnen sprechen konnte? Die kehtere Annahme verdient wohl den Borzug, da Gregor gleich zu Ansang der Rede sagt: "Ich will die Ankömmlinge aus Aegypten begrüßen, denn das ist billig, da auch sie so willig bier zusammengekommen sind, und allen Neid burch höheren Eiser überwunden haben (ro ζήλω του μερόνου νεκήσαντες)." Und sodann wegen einer im Bersolg der Rede hüngeworsenen Aeußerung, wo Gregor, seinen fremden Zuhörern Bersöhnung andietend, sagt: er wolle ihnen vor so vielen sichtbaren und unsichtbaren Zeugen die Hand reichen und die alte Schmähung durch neue Gilte anstilgen (xal ἀποθοῦμαι παλαιάν διαβολήν νέα χοηστότητι. §. 6.

Dies bezieht sich wahrscheinlich ans die harten Aeußerungen, die Gregor gegen Betrus und die Aegypter ausgestoßen hatte, und die er jeht wieder gut machen wollte.

6. Gregorius wird abgehalten, Constantinopel ganz zu verlassen, zieht sich aber boch einige Zeit aufs Land zurück. Sein Sinn für Naturschönheiten.

Es war entweder an bem Tage nach ber nächtlichen Boffe mit bem Maximus, ober balb nachher, bag Gregorius in einer Bredigt einige Worte fallen ließ, die feinen Entschluß angubeuten ichienen, Conftantinopel ju verlaffen. 1) Er fagte: "Go bewahret benn bie gange (Lehre von ber) Dreieinigkeit, Die ich euch, meinen theuren Rindern, als ein reichlich fpenbenber Bater mitgetheilt habe. und gebenket liebevoll meiner Bemühungen." Raum hatte bas Boll biefe Worte vernommen, fo entstand unter allen bie lebhafteste Bewegung, und alle vereinigten fich ju ber bringenoften Bitte an Gregorius, bag er boch bei ihnen ausharren möchte. Gregorius wurde burch biefe Liebe innig gerührt, und es bedurfte wohl auch nur biefer Liebesbezeugungen, um bie mehr aus einem augenblidlichen Unwillen entsprungene Luft, fich ganglich gurudaugieben, in feinem Gemuthe wieder gu erftiden, obwohl er felbft bezeugt, bag es ihm einen schweren Kampf gekoftet habe. Mis Gregorius im Angesichte ber versammelten Gemeinde, Die fo flebentlich in ihn brang, in seiner theuren Anastasienkirche noch fcmanfte in feinem Entschluß, ba entschied ein Mann aus bem Bolfe, ber ihm laut gurief: "Du verbannest ja mit bir gugleich ben Dreieinigen aus Conftantinopel."2) Diefes Wort erfüllte ben Gregorius mit ernfter Besorgniß, und jest gab er ber Gemeinde fein Bort, fie nicht zu verlaffen, ohne jedoch bies Berfprechen, wie fie verlangt hatten, burch einen Schwur ju befräftigen, weil er bei feiner Taufe gelobt hatte, nicht mehr zu schwören. Er versprach ihnen aber, wenigstens fo lange ju bleiben, bis eine balb ju erwartende Berfammlung bon Bischöfen über bas Bisthum bon Conftantinopel bestimmen murbe.

So viele Liebe und Theilnahme Gregorius bei biefer ganzen Sache von seiner Gemeinde erfuhr, so machte boch das Betragen bes Maximus einen um so gewaltigeren Eindruck auf seine Gemüth, je unbefangener er dem undankbaren Heuchler vertraut und je furchtbarer er sich in ihm getäuscht hatte. Der ohnedieß schwache Gesundheitszustand des frommen Mannes wurde durch diese Stürme noch zerrütteter, und seine tief in der Seele schlummernde Liebe zu beschaulicher Einsamkeit erwachte aufs neue so

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1057 seqq. p. 17.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. B. 1100. p. 18. ,,Συνεκβαλεῖς γὰς εἶπε σαυτῷ τριάδα."

baß er nicht widerstehen konnte, sich wenigstens eine Reit aufe Land gurudgugieben. Dazu maren benn auch bie rei-Jen Umgebungen Constantinopels bochft einladend, und Gres Sinn war für Naturiconheiten nicht unempfänglich, ob. wohl er felbst irgendwo gesteht, bag er, mabrend feine Geele schmerzlich bewegt war, zwar gerne in ben einfamen Schatten ber Balber wandelte, aber boch bie Beilung für feine Trauer nicht finden konnte, welche ihm allein ber Glaube, bas Gebet und bie reinere Erte nntnif ber göttlichen Rührungen gewährte.1) Indeg benkt man fich jene Rirchenlehrer fo leicht als blos ernfte und finftere Buger, bag es nicht überfluffig ift ju zeigen, wie einzelne von ihnen auch barin acht driftlich und menschlich (benn ber Menschensohn felbst hat und ja auch hierin bas reinfte Borbild gegeben) bachten, baß fie eine lebenbige Empfänglichkeit für bie Natur und bie Lehren bewahrten, bie ber Finger Gottes in biefes reiche und große Buch geschrieben hat. Mit welcher, auch bas Rleinfte liebevoll umfaffenben, Freude ichilbert Gregor in einer Rebe auf ben Märthrer Mamas, 2) "beffen Fest auf ben Conntag nach Oftern fiel, Die Ankunft bes Frühlings: 8) "Alles vereinet und häuft sich, um dieses Fest zu verherrlichen; fiebe wie schön auch alles Sichtbare ift." Die Königin ber Rabres-

<sup>1)</sup> Greg. Carmen XIV. p. 86.

<sup>2)</sup> Der Märtyrer Mamas murbe in biesen Jahrhunberten vorzüglich in den Gegenden von Cappadocien und Bontus als Heiliger verherrlicht. Biel weiter scheint sich damals seine Berehrung nicht erstreckt zu haben. Nur zwei Cappadocier widmeten ihm Reden, Gregor und sein Freund Basilias (Basil. opp. t. II. p. 185-189). Aber Beide erzählen und nicht wiel Einzelnes von dem Märtyrer, mit dessen Geschichte oder Legende in zienen Gegenden Iedernann bekannt war. Nur so viel geht aus den Reden beider Freunde hervor, daß Mamas ein Cappadocier von armer Geburt gewesen sehn sollte, daß man von ihm erzählte, er habe als Hirte geseh, und seh eines histlichen Wärthyrers gestothen. Epäter wurde ulmständen) den Tod eines histlichen Märthyrers gestothen. Epäter wurde vieles hinzuge dichtet. Wer alle Sagen vom beiligen Mamas kennen Iernen will, sehe Acta Sanctorum August t. III. p. 423. Borzüglich seierlich beging man das Fest des Mamas zu Cäsarea. Dort sollte ihm auch noch Inlian als Silngling mit seinem Bruder Gaslus eine Kirche dauen. Sozom. hist. eccl. V, 2. Gregor. Orat. IV, 25. p. 88. Die Rede Gregors, aus der obige Stelle entnommen ist, wurde nach Nicetas Angade in einer Kirche des heil. Mamas bei Nazianz gehalten. In den solgenden Jahrhunderten verdreitete sich die Berehrung dieses Märtyrers weiter, und wir sinden namentlich auch in Constantinopel mehrere Gebäute, die seinen Ramen tragen. Du Cange Constantinope. Christiana IV, 6. p. 128. IV, 12. p. 174. IV, 15. p. 185.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV, 10. p. 841.

zeiten hält ber Rönigin ber Tage 1) einen festlichen Aufzug, und bringt bon bem Ihrigen bas Röftlichfte und Schönfte als Gabe bar. Schon ift ber himmel leuchtenber; bie Sonne ichon höber und golbener. Schon ift bes Mondes Rreis freundlicher und reiner ber Sterne Chor. Schon steben bie Wogen in liebenbem Bunde mit bem Gestade, Die Wolfen mit ber Sonne, Die Winde mit ber Luft, die Erbe mit ben Bflangen, die Pflangen mit bem Muge. Durchfichtiger riefeln nun bie Quellen, und reichlicher ftromen die Fluffe, gelöft bon ben Banben bes Winters. Es buftet bie Wiese, es schwellen bie Pflangen, bas Gras wird gemabt, und Lammer hupfen auf ben frifdgrunenben Gefilben. Run wird bas Schiff aus bem Safen geführt unter lauten Befangen, 2) und oft unter frommen; es ift mit Segeln beflügelt, und hupfend umschwimmt es ber Delphin, ber vergnüglich bas Baffer aufschnaubt und wieder ausbläßt und fröhlich bie Schiffer bealeitet. Nun fügt ber Landmann feinen Pflug zusammen und blidt betend hinauf jum Geber ber Früchte; er führt ben Aderftier unter bas Joch und burchschneibet bas Gelb mit fugen gurchen, boll freudiger hoffnung. Run bereinen ber Birte ber Chaafe und ber Stiere ihre Schalmeien; fie ftimmen ben Birtengefang an, und berleben ben Frühling unter Baumen und Felfen. Der Gartner beforgt bie Bflangen; ber Bogelsteller bereitet fich Ruthen aus Robr und blidt binauf nach ben Aeften, um ihre gefieberten Bewohner auszuspähen. Der Fischer burchblidt bie Tiefen, und reinigt bas Reft, und fetet fich auf bie Felfen. Run schwingt Die emfige Biene ihren Flügel; ben Rorb verlaffend, zeigt fie ibre Beisheit und plundert die Blumen . . . fie fet euch ein Borbild bes Rleifes und ber Beisbeit. Run baut ber Bogel fein

Curvorum hinc chorus helciariorum, Responsantibus Alleluja ripis, Ad Christum levat amicum celeuma. Sic, sic psallite nauta vel viator!

<sup>1)</sup> Die Königin ber Jahreszeiten ift natürlich ber Frühling, bie Königin ber Tage bas Ofterfest, wozu auch ber oben bezeichnete Festiag als die Octave noch gehörte. Man könnte auch überseten: "Die könig-liche Jahreszeit halt bem königlichen Tage einen festlichen Anfzug."

<sup>2)...</sup> σύν κελεύσμασι, καὶ τούτοις ώς τὰ πολλὰ φιλοθέοις. Der Ausbrud κελείσματα bezeichnet hier ohne Zweisel die sichlichen Gestänge des Schissolts. Bergl. Suid. Lex. tom. II. p. 293. s. v. κελειστής und Pollux in Onomast. I, 96. t. 1. p. 67., wo auch eine passende Stelle aus Longus Lid. III. angesilht ist: είς μεν αὐτοίς κελευστής ναυτικάς ήδεν φιλάς οί δε λοιποί καθάπες χορός, δμοφώνως καιὰ καιρόν τῆς εκείνου φωνής ερέων. Bergl. Pollux s. v. τριαύλης IV, 71. In Beziehung auf ioide christiche Schissolfergesäuge sagt Sidonius Apollinaris (Epist. 10. Lid. II. wozu die Aumertung in der Pariser Ausg. p. 147. nachzusehen ist):

Nest; bieser sett sich barauf, jener schlüpft hinein, jener flattert herum, und burchtonet ben Sain, und umfliegt mit geschwätiger Runge ben Menschen. Alles lobet Gott und verberrlichet ihn mit unaussprechlichen 1) Tonen; für Alles wird Gott auch burch mich Dank bargebracht, und fo wird ber Lobgesang jener auch ber unfrige, jener, beren Loblied ich bier ausspreche . . . Ja es ift jest, fabrt ber Redner auf bas Ofterfest 2) anspielend fort, ber Frühling ber Welt, ber Frühling bes Geiftes, ber Frühling für bie Seelen, ber Frühling für ben Rörper, ber fichtbare Frühling, ber unsichtbare Frühling, an bem wir auch bort Theil nehmen werben, wenn wir hier auf die rechte Weise umgewandelt find und als Erneute ju einem neuen Leben eingeben." Es waren noch manche Stellen anzuführen, woraus wir feben konnten, wie Gregor alle Naturerscheinungen an etwas Söberes anknupft, in allen zugleich Offenbarungen bes allwaltenben Gottes und Regeln für ein göttliches Leben findet. Wir beschränken uns auf eine, wo er aus ber ewig harmonischen Weltordnung fräftige Ermahnungen jum Frieden und zur Gintracht hernimmt : 3) "Schon biefes Gine, fagt er, follte uns jum Boblwollen und jum Frieden ftimmen, bie Nachahmung Gottes und ber göttlichen Werke; . . . benn auch ber himmel und bie Erbe und bas Meer und biefe gange Belt, biese große und gepriesene Schöpfung Gottes, burch welche Gott auch schweigen b offenbar und verfündet wird, fie ift nur fo lange eine Weltordnung, nur fo lange ein unübertreffliches Wert und eine unvergleichliche Schönheit, als fie Frieden und Eintracht balt mit ihr felbft, als fie in ben angewiesenen Schranken ber Natur bleibt, nichts wider bas andere fich erhebt, und bas Band ber Liebe, womit bie schöpferische Gottesfraft bas AU verbunden

<sup>1) . . .</sup> φωναίς άλαλήτοις, eigentlich richtiger, mit Tonen obne Sprace, mit unarticulirten Tonen.

<sup>2)</sup> Die Rebe Gregors wurde an der Ofter-Octave gehalten, welche die Griechen καινή κυριακή ober πρώτη κυρ. nannten. Gregor. Orat. XVII. 29. p. 350. . . . ή καινή παοήν ήμερα τής ξορτής, ήν οδιως δνομάζομεν πρώτην κυριακήν, μετὰ τήν ἀναστάσιμον ταύτης ξχοντες. Αμβετdem giedt Gregor dem Feste auch den Namen ξγκαινα. Der Grund der Benennung lag darin, daß man Ostern, das Fest der Auferstehung und des Sieges über Grab und Tod, als den Anfangspunct einer neuen geistigen Schöpfung betrachtete und deshalb auch von da an ein neues Kirchenjahr begann. Diermit bringt nun Gregor zugleich die Frühlingsseier in Berbindung und verherrlicht Ostern als geistiges und finnliches Frühlings- und Erneuerungsfest. So hat also die Rede einen dreisachen Inhalt, Rücklich auf das Osterfest und daraus geschöhste Ermahnungen zur sittlichen Erneuerung, Feier des Frühlings, und Verherrlichung des Märthrers Mamas. S. Augusti's Denkwürdigkeiten Th. 2. S. 302 u. 309., wo sich auch eine llebersegung der ganzen Kede sindet.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 14. p. 188.

hat, nicht auflöst; sobalb aber ber Friede aushört, hört auch die Weltordnung auf. 1) Oder kommt es dir nicht so vor, als ob der Himmel, indem er nach gesetzlicher Weise der Luft das Licht, der Erde den Regen mittheilt, den Gesesen der Güte gehorche? als ob die Erde, indem sie Rahrung, die Luft, indem sie allen lebenden Wesen Athem giebt und beide so das Leben überall ershalten, ein Bild der Aelternliebe sind?" — So benutzt der Redner, die verschiedenen Reiche der Welt durchgehend, ihre großen Erscheinungen, um seinen Zuhörern zu zeigen, daß dieselben göttslichen Gesetz, die dem Menschen Liebe, Güte, Eintracht gebieten, auch in der Natur walten und aus ihr zu jedem empfängslichen Gemüthe sprechen.

Gregorius ware wohl jest geneigt gewesen. Conftantinopel gang ju berlaffen, aber fein Werk war noch unvollendet und er batte feine taum gesammelte und innerlich beruhigte Gemeinde in einem febr ichwankenben Buftanbe gurudgelaffen; er entichlog fich alfo, bon Freunden bringend gebeten, nach einiger Erheiterung feiner Seele und Stärfung feines Rorbers wieber in bie Saubt= ftadt jurudjukehren, und mit welchen Empfindungen er unter feine Gemeinde trat, babon giebt uns eine besondere Rebe Reugnif. bie mit ben Worten beginnt: 2) "Ich febnte mich nach euch, meine Rinder, und wurde in gleichem Maake von euch erfebnt, benn bas bin ich überzeugt, und könnte es auch, wenn es nöthig ware, mit bem Schwure 3) befräftigen bei unserem Ruhme, ben wir haben in Chrifto Jefu unferm Berrn. Gine folde wechselseitige Runeigung kann auch niemand wundern, benn die von einem gemeinsamen Beifte getrieben werben, bie befeelt auch eine gemeinsame Liebe; die aber eine gleiche Liebe empfinden, die haben auch einen gleichen Glauben. Denn was einer nicht felbft empfindet, das tann er auch nicht wohl bem anderen glauben: wer aber empfindet, ber ift auch geneigter gur Beiftimmung, er, als ein unfichtbarer Beuge einer unfichtbaren Empfindung, als ber Spiegel einer fremben (geiftigen) Geftalt. Darum konnte ich es auch nicht aushalten, länger von euch entfernt zu febn, obwohl mich die hiefigen Angelegenheiten tief betrübt und gefränft

<sup>1) . . .</sup> ὁμοῦ δὲ τοῦ εἰρηνεύειν πέπαυται, καὶ τοῦ είναι κόσμος.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 1. p. 471.

<sup>3)</sup> Gregor sett hinzu: rector yao mot nenolnne ror conor ro neidma ro aylor, weil die Worte der Betheurung, die Gregor gebraucht, bom Apostel Paulus 1 Cor. XV, 31. entlehnt sind. Desidalb hielt er es auch nicht für Unrecht, sich berselben zu bedienen, obwohl er sonst einen förmlichen Eib verwarf. S. oben p. 82.

haben, nicht blos die fittlichen und politischen im Allgemeinen 1)
— sondern vorzüglich auch die noch ehrwürdigeren und theureren, die sich auf dieses Heiligthum und diesen geweihten Tisch ber ziehen."

Es ift zwar febr erklärlich, aber boch zu bedauern, daß diefe Rebe Gregors, Die von fo inniger Liebe ju feiner Gemeinde überflieft und fo viel Treffliches mittheilt, boch auch manche bittere Stellen gegen ben unwürdigen Maximus enthält, wie g. B. folgenbe: 2) "Ich fürchte gefährliche Bolfe, welche, bie nachtliche Dunkelbeit mabrnehmend, die Beerbe burch verführerische und gewaltige Reben gerreißen; fie warten ben gunftigen Augenblick ab, ba fie nicht mit offener Rraft banbeln konnen . . 3ch fürchte bie Sunde (Anspielung auf ben Cynifer), welche mit Gewalt Birten werben wollen, und fonderbarer Beise burch nichts anderes fich ju hirten borbereitet haben, als bag fie ihre haare, bie fie auf eine lächerliche Art machfen liegen, abgeschoren haben; bie weber hunde geblieben, noch hirten geworben find, außer bag fie gerreißen und gerftreuen und frembe Arbeit gerftoren."3) Gegen ben Schluß ber Rebe spricht er es, ohne bittere Rebenbeziehung auf ben Magimus, recht fraftig aus, 4) bag ibm an bem Befite bes beneibeten Bifchofftubles von Conftantinopel nichts "Sie wollen mich bom Bischofftuhle ftogen? Auf welchen bin ich benn je, in gegenwärtiger ober vergangener Beit, gerne geftiegen? ober wann habe ich bie gludlich gepriefen, die ihn beftiegen haben? . . . Sie wollen uns ber bochften geiftlichen Burbe berauben? Belder verständige Mensch bat benn bie je für etwas Großes gehalten? Best aber ift es nach meiner Anficht ber erfte Beweis eines gefunden Berftandes, fie ganglich ju flieben; biefe Burbe, burch welche alle unfere Berhältniffe beunruhigt und erschüttert werden, burch welche bie gange Belt in Argwohn und einen thörichten Krieg, für ben es nicht einmal einen Ramen giebt, verwickelt ift . . . . D! bag es boch gar teinen Primat, teinen Borrang bes Stanbes, tein Berrichervorrecht gabe, bamit wir allein an ben fittlichen Borgugen erfannt wurben; 5) nun

<sup>1)</sup> Rämlich bas ganze, bem Sinne Gregors fo mißfällige Treiben ber Conftantinopolitaner.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 3. p. 473.

<sup>3)</sup> Aehnliche Anspielungen Orat. XXVI. 3. p. 474.

<sup>4)</sup> Orat, XXVI. 15. p. 482 seq.

<sup>5) . . .</sup> ως διφελόν γε μηθέ ήν προεδρία, μηθέ τις τόπου προτίμησις, και τυραννική προτομία, έν έξάρετης μόνης έγινω σκώμεθα. Ranm tann man aus einer anberen Stelle beutlicher erseben, wie rein

aber hat das links ober rechts ober in der Mitte stehen, der höhere oder niedrigere Rang, das voran oder in einer Reihe gehen, schon unendliche thörichte Reibungen unter uns veranlaßt und viele ins Verderben geführt, nicht blos von den gemeinen Leuten, sondern auch von den Hirten, welche, obwohl Lehrer Fraels, dieß nicht einsahen."

Wie febr unferm Gegorius bas fittliche Wohl feiner Gemeinbe am Herzen lag, beweift auch die Art, wie er in bieser Rebe Rechenschaft von seinen Buborern verlangt, 1) ob fie mahrend feiner Abwesenheit ben reinen Glauben feftgehalten und in Thaten ber Liebe bewährt hatten, und ihnen fodann auch felbft Rechen= schaft ablegt von seiner Fürsorge für sie während ber ländlichen Abwesenheit. 2) Bei biefer Gelegenheit schildert er aufs anmuthigfte bie Betrachtungen, welche bas fturmisch bewegte Meer in ihm veranlafte, und liefert uns einen neuen Beweis, wie vortrefflich er Raturerscheinungen zu benuten wußte, um böbere Wahrheiten anschaulich zu machen: "Ich wandelte fo für mich allein, erzählt er seinen Ruborern, ba fcon ber Tag fich neigte, am Deeresftrand; benn ich bin es nun einmal gewohnt, meine Sorgen burch Erholungen biefer Art ju gerftreuen; benn auch bie Senne erträgt nicht die ewige Spannung, sonbern bedarf bisweilen bes Nachlaffens an ben Enben bes Bogens, wenn fie wieber gespannt und bem Schützen nicht unbrauchbar werben foll, gerade wenn er fie braucht; ich wandelte also, und meine Füße bewegten sich unwillführlich, während mein Blick auf bem Meere schweifte. nicht lieblich war biefer sonst so erfreuliche Anblid, wenn nämlich bie bunklen Burpurwogen ruhig sich baberwälzen und lieblich und fanft mit ben Ufern fpielen. Aber wie war es bamals? ,,,, Das Meer erhob sich von einem großen Winde und braufete"" benn ich fpreche auch hier gern mit Worten ber Schrift, 8) - bie Wogen, wie bas fo zu geschehen pflegt, wuchsen von ferne beran, erhoben fich bann einen Augenblid jur bochften Sobe, nahmen wieber ab, und löften fich auf am Stranbe; ober fie fturzten auf bie benachbarten Felsen und braußten jurud, in einen schaumigen und leichten Duft gerstäubend; ba wurden benn kleine Steinlein und Meertang und Muscheln und gang leichte Auftern bervorge=

Gregor bas Wesen eines evangelischen Lehrers, bessen Würbe allein in sittlichen Borgugen liegt, ausgefaßt hatte, und wie weit er entsernt war, biese Würbe auf hierarchische Borguge zu gründen.

<sup>1)</sup> Orat. XXVI. 5. p. 474 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 7. p. 476.

<sup>3)</sup> Ioh. VI, 18.

fpult und gleichsam ausgespieen; manche auch wieder verschlungen bon ber gurudweichenben Belle: fie felbft aber, bie Felfen, standen unbewegt und unerschüttert, gleich als ob fie nicht bas Mindeste beunruhigte, außer bag fich die Wogen an ihnen brachen. Mus biefem Anblid glaubte ich eine nütliche Erkenntnig ichopfen ju konnen, und wie ich benn alles auf mein Inneres begiebe, besonders wenn es mir von irgend einem Begegniß etwas schwindelig werben will, was mir eben jest geschab, fo nahm ich auch biefes Schauspiel nicht fo obenbin, fonbern bie Unficht gewährte mir eine Ginficht. 1) Dber ift nicht, fprach ich zu mir felbst, bas Meer wie unser Leben und wie bie menschlichen, Dinge überhaupt? benn es ift ja auch barin fo viel Bitteres und Schwankenbes; 2) und bie Stürme, find fie nicht bie Bersuchungen, die über uns baber kommen, und alles bas Unerwartete, was und begegnet?" hierauf ichilbert Gregorius, im Bilbe fortfahrend, ben driftlichen Beisen, wie er gleich bem Felsen im fturmbewegten Meere und gleich bem geiftlichen Felfen, Chriftus, 3) auf bem er wohlgegrundet rubt, fest fteben muffe, unerschüttert von ben beranwogenben Bebrangniffen ber Schicfale, und geht sodann zur allgemeinen Schilberung eines wahrhaft frommen und weisen Mannes über, wie er fröhlich ift in allem Leiben, aus allem Unglud Nahrungefraft ber Tugend gieht, wie er im Glud bemuthig und bankbar, in Gesundheit mäßig, ftreng, thatig, in Krankheit gebulbig, im Reichthum wohlthatig mittheilend, in Armuth gottlich reich ift, wie er ber Berfolgung mit Gebuld, ber Schmähung mit Gebet, bem Rluch mit Segen, ber Mighandlung mit Ergebung begegnet und überall in Wort und Riller That als ein Lehrer ber Liebe und Milbe, als ein Nachfolger feines Erlöfers erscheint.

Mit erneuter Lust und Kraft war Gregorius nach Constantinopel zurückgekehrt. Er sah seine eifrige Thätigkeit mit immer günstigerem Ersolge gekrönt, indem seine kleine Gemeinde nicht nur unter sich sester und friedlicher, sondern auch von außen tägslich zahlreicher wurde. Es bedurfte nur eines äußeren Anstohes, um den Sieg der Orthodoxen, der jest vollommen vorbereitet war, auch äußerlich zu vollenden. Wie diese Anregung kam,

werben wir nun junachft feben.

<sup>1)</sup> τὸ θέαμα παίδευμα γίνεται.

<sup>2)</sup> aoraror, Begenbes, Unguverlässiges.

<sup>3) 1</sup> Cor. X, 4.

7. Ankunft bes Theodosius in Constantinopel. Sieg bes nicanischen Bekenntnisses. Gregorius widersetzt sich standhaft ber Annahme bes Bisthums.

Theodofius war im Chriftenthum und zwar nach ben Beftimmungen bes nicanischen Lehrbegriffs erzogen, 1) allein er hatte seine Taufe nach ber Sitte ber Zeit verschoben. Als er, jest ichon Raifer, die Gothen gludlich bekampft hatte und zu Theffalonich von einer Krankheit befallen wurde, ließ er fich von bem nicanifch=orthoboren Bischof biefer Stadt Acholius taufen. 2) Bei diefer Gelegenheit vernahm er von Acholius mit eben fo vielem Bergnügen, daß bis nach Macedonien bin alle Provinzen bem orthodogen Lehrbegriff zugethan seben, als mit Miffallen, daß von ba an öftlich ber Arianismus herriche. ber besonders in Conftantinopel feinen festen Sit habe. Unter bem Einfluffe biefes Bifchofs gab ber frifch getaufte Raifer noch in Theffalonich 3) jenes berühmte Cbict, wodurch ber nicanische Glaube für katholisch und herrschend erklärt, die Anhänger des Arianismus aber mit Schmach belegt und mit Strafe bebrobt wurden 4) - ohne zu bebenten, welcher Unterschied es fen, an ber Spite eines heeres Befehle ju geben und ben Gewiffen Gefete vorzufdreiben. Dag Theodofius nicht auch fogleich mit Strafen gegen bie Arianer verfuhr, ift nicht sowohl wahrer Dulbung, als vor= fichtiger Politik zuzuschreiben, benn bie Menge ber Arianer mar

<sup>1)</sup> Sozom. hist. eccl. VII, 4. . . . ἐκ προγόνων χριστιανίζων κατὰ τὸ δόγμα τῆς ἐν Νικαία συνόδου.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 4. Socrat. V, 6.

<sup>3)</sup> Sozomenus sagt: νόμον έχ Θεσσαλονίκης προςεφώνησε τῷ δήμφ Κονσταντινουπόλεως. Das lettere ift indeh nicht richtig, bent bas Ebict bezog sich nicht blos auf die Einwohner Constantinopels (benen es jedoch vermuthlich zuerst publicirt wurde), sondern auf alle Unterthanen bes Theodosius.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. I. l. 2. Das Ebict heißt so: Cunctos populos, quos Clementiae Nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam Divinum Petrum Apostolum tradidisse Romanis, religio usque nunc ab ipso insinuata declarat: quamque pontificem Damasum sequi claret, et Petrum Alexandriae episcopum, virum Apostolicae sanctitatis: Ut secundum Apostolicam disciplinam, Evangelicamque doctrinam Patris et Filii et Spiritus sancti unam Deitatem sub parili Majestate, et sub pia Trinitate credamus. Hanc legem sequentes, Christianorum Catholicorum nomen jubemus amplecti: Reliquos vero dementes vaesanosque judicantes, haeretici dogmatis infamiam sustinere: nec conciliabula eorum Ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri, quem ex coelesti arbitrio sumpserimus, ultione plectendos. Dat. III. Kal. Mart. Thessal. Grat. et Theod. A. A. Coss.

in bem ganzen Reiche, besonders in der Hauptstadt, noch so groß, daß sie ihm, durch Gewalt gereizt, sehr leicht hätten gefährlich werden können. Und doch scheinen manche allzu feurige Orthodoze, die alles mit einem Schlag zu ihrem Bortheil umgewandelt wissen wollten, mit dieser nothgedrungenen Mäßigung des Theodosius nicht einmal zufrieden gewesen zu sehn; eine Ansicht, die jedoch Gregor nicht theilte. 1)

Am 24sten December bes J. 380 kam Theodosius in Constantinopel an, und sogleich zwei Tage darauf ließ er dem Bischof Demophilus, dem Haupte der Arianer in Constantinopel, die herbe Wahl vorlegen, entweder den nicänischen Glauben anzunehmen und sich mit den Katholischen zu vereinigen, oder die Kirchen der Hauptstadt zu räumen. Demophilus war sest genug, das letztere zu wählen. In Erwägung, wie schwer es seh, der Macht zu widerstehen, dieß er seine Gemeinde in der Kirche sich versammeln, trat in ihre Mitte und sprach: "Meine Brüder! es steht geschrieben im Evangelium, wenn sie euch versolgen in dieser Stadt, so kliehet in eine andere. Da uns nun der Kaiser aus den Kirchen ausschließt, so wisset, daß wir uns morgen außerhalb der Stadt versammeln werden." Mit diesen Worten verließ er die Kirche. Bierzig Jahre lang waren die Arianer im Besitz der Kirchen Constantinopels gewesen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1287—1304. p. 20 u. 21. Gregor lobt vielniehr ben Theobofius, bag er ber Ueberzeugung und ben Gewissen teine Gewalt angethan habe; ein Lob, bas tein geringes gewesen wäre, wenn es nur Theobosius verbient hatte. In Beziehung auf Freiheit ber Religionsilberzeugung sagt Gregor bei biefer Gelegenheit B. 1293. p. 21.

Οὐ γὰρ κατείργειν, ἀλλὰ πείθειν ἔννομον Είναι νομίζω, και πρὸς ἠμῶν τι πλέον Αὐτῶν τ' ἐκείνων, οξς θεῷ προςάξομεν.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 5. Socrat. V, 7.

<sup>3) . . .</sup> λογισάμενος, ώς χαλεπόν πρός πρείσσονας άντιπίπτειν.

<sup>4)</sup> Socrat. V, 7.

<sup>5)</sup> So ganz gaben es indeh die zahlreichen Arianer anfänglich noch nicht verloren. Sie hielten Zusammenkünste und suchten durch Männer aus der näheren Umgebung des Kaisers, die dem Arianismus günstig waren, auf benselben zu wirken. Der Kaiser war schon geneigt, sich mit dem beredten Bertheidiger arianischer Meinungen Eunomius, der damals in der Rähe von Constantinopel bei Chalcedon privatisitre, in eine Unterhaltung einzulassen; allein er wurde davon durch die für die Rechtgläubigkeit des Gemahls allzu besorgte Kaiserin Flacilla abgehalten. Sozom. VII, 6. Zugleich boten die orthodoxen Bischöse alles auf, um den Kaiser in seinen nicknischen Ueberzeugungen zu besetstigen, und gebrauchten dazu zum Theil sehr handgreisliche Gründe, deren man einen gleichsals bei Sozomenus (VII, 6.) anaesührt sindet.

Natürlich mußte bagegen Gregorius, ber muthvolle Ber= fecter bes jest so mächtig begunftigten Glaubens von Theodofius aufs Befte aufgenommen werben. Der Raifer begrüßte ibn bei ber erften Busammentunft äußerst ehrenvoll, unterhielt fich lange mit ihm, und schloß die Unterredung mit ben Worten: 1) "Diesen Tempel (bie Sauptfirche von Conftantinopel) übergiebt bir Gott burch unfere Sand als Lohn für beine Muben." Gin Wort, bas Gregorius, wie er felbst fagt, unglaublich gefunden batte, mare es nicht nachher burch die That bewährt worden. Auch schien wirklich eine folche Uebergabe ber Sauptkirche Conftantinopels aus ben Sanben ber Arianer in bie ber Orthobogen noch etwas mißlich, felbft wenn faiferliche Dacht bagwischen fam, wegen ber Rehrzahl ber arianischen Bartheien. Gin großer Theil ber Ginwohner Conftantinopels gerieth über biefe Anordnung bes Raifers in stürmische Bewegung, und als ber Tag herankam, ba bie wirkliche Besitnahme ber Rirche burch bie Orthobogen Statt finden follte, waren alle Stragen und öffentlichen Plage mit Menschen bon jebem Stand und Alter, mit Mannern, Frauen, Greifen und Rinbern bebedt, welche flagten, weinten, fcrieen und brobten. Conftantinopel glich einer mit Gewalt eingenommenen Stabt. 2) Die Aboftelfirche 3) war ftart mit wohlbewaffneten Solbaten

<sup>1)</sup> Gregor. Carm. de vita s. B. 1305 seqq. p. 21.

<sup>2)</sup> Gregor Carm. de vita s. B. 1325-1336. p. 21.

<sup>3)</sup> Tillemont, die Benedictiner u. a. nehmen an, es sep die Sophientirche gewesen, welche als Hauptkirche der Stadt dem Gregorius sibergeben wurde. Sie liefern dassur dassur glaube ich aus solgenden Gründen, daß er gesührt werden kann. Bielmehr glaube ich aus solgenden Gründen, daß es nicht die Sophientirche, sondern die Apostellirche war. Die Sophientirche wird in den Schristen Gregors weder irgendwo ausdrücklich genannt, noch wird auf dieselbe deutlich angespielt. Die Apostellirche dagegen kommt mehrmals dei ihm vor. Richt nur erwähnt er ste als berühmte Grabstätte der constantinsschen Kamille (Orat. V, 17. p. 159. . . του ἀοιδίμον των Αποστόλων σηκόν, οι δη το έκρον γένος και ύπεδεξαντο και διαφυλάττουσι), sondern er bezeichnet ste auch ausdrücklich als die Kirche, worin er predigte. Orat. XLII, 26. p. 767. nimmt er von den Aposteln, als Bewohnern der Kirche, Abschied: χαιζετε Απόστολοι, ή καλή μετοικία, οι έμοι διδάσκαλοι της άθλησεως — und in dem Gedichte aus seine liebe Anastassentirche ist es allein die Apostelströde, die er neben derselben nennt. Carm. IX. B. 57. p. 79. rühmt Gregor von Constantinopel:

Νηοῖς οὐρανίοισιν ἀγάλλεται ἔξοχον ἄλλων. Νηοῖς τοῖς ποτ' ἐμοῖς, νῦν γε μὲν ἀλλοτρίοις. Σὺν τοῖς καὶ μεγάλαυχον ἔδος Χριστοῖο μαθητῶν, Πλευραῖς σταυροτύποις τέτραχα τεμνόμενον. 'Αλλ' οὐ τόσσος ἔμοι γε πόθος καὶ ἄλγος ἐκείνων, 'Όσος 'Αναστασίης, Βηθλεὲμ ὑστατίης.

Dier hebt Gregor unter ben vorzilglichften Tempeln Conftantinopels allein bie Appfelfirche hervor; felbft fie fep ibm nicht fo theuer gewesen, als bie

große Versöhnlichkeit und Milbe verband. Wir haben eine Rede 1) von ibm, welche betitelt ift: auf bie Untunft ber Megbp= ter, und welche bei ber Gelegenheit gehalten murbe, bag bie Schiffsleute einer anpptischen Getraibeflotte, 2) bie ben jährlichen Tribut nach Constantinopel brachten, bie Rirche bes Gregorius besuchten und bei ihm jum Abendmahl gingen. 3) Gregorius begrußt biese Aegypter mit großer Freude und Theilnahme, und nennt fie zu wiederholtenmalen fein Bolt, weil fie einen Blauben bon benfelben Lehrern und Batern empfangen hatten und eine Dreieinigkeit mit ihm anbeteten. 4) Er überhäuft nicht blos die Aegypter mit Lobsprüchen, sondern verherrlicht auch vornehmlich ihre Lehrer, und unter biefen ben Athanafius und Betrus. Diefen letteren nennt er ben Rachfolger bes (bon ibm fo boch verehrten) Athanafius, nicht blos auf bem Bifchof= ftuble, fondern auch in ber reinen Lehre und in ber achten Burde, ber feinem für bie gute Sache fiegreichen Berfahren aufs Rubmlichste nachkämpfe. 5)

<sup>1)</sup> Orat. XXXIV. p. 619 seqq.

<sup>2)</sup> Sobin und malerisch beschreibt Gregor bie Ankunft ber Flotte im Safen von Conftantinopel Orat. XXXIV, 7. p. 622.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIV, 7. p. 622 . . . σιτοδοτοῦμεν γὰς καὶ ἡμεῖς, καὶ σιτοδοσίαν ἴσως τῆς ὑμετέρας οὐ φαυλοτέραν δεῦτε, φάγετε τὸν ἐμὸν ἄυτον, καὶ πίετε οἰνον, ὃν κεκέρακα ὑμῖν.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIV, 6. p. 621.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIV, 3. p. 620. Man kann mit bieser Rebe in Berlegenheit kommen, in welche Zeit sie zu seinen sen. If sie gehalten, ehe Gregorius die zweideutige Gesinnung des Petrus durch den ärgerlichen Borfall mit dem Maximus kennen sernte, oder fällt sie in die Zeit nach jenem Eorial und hatte Gregor den Neapptern und ihrem Bischos schon wieder so berziehen, daß er so löblich von ihnen sprechen konnte? Die tettere Annahme verdient wohl den Borzug, da Gregor gleich zu Ansang der Rede sagt: "Ich will die Ankömmlinge aus Aegypten begrüßen, denn das ist billig, da auch sie so willig dier zusammengekommen sind, und allen Neid burch höheren Eiser überwunden haben (τῷ ζήἰφ τὸν αρδόνον νεκήσαντες)." Und sodann wegen einer im Bersolg der Rede hünzeworsenen Aeußerung, wo Gregor, seinen fremden Zuhörern Bersöhnung andietend, sagt: er wolle ihnen vor so vielen sichtbaren und unsichtbaren Zeugen die Hand richen und die alte Schmähung durch neue Gilte anstissen (καὶ ἀποθοῦμαι παλαιὰν διαβολήν νέα χρηστότητ. §. 6.

1. Dies bezieht sich wahrscheinlich auf die harten Aeußerungen, die Gregor gegen Betrus und die Aegypter ausgestößen hatte, und die er jett wieder gut machen wollte.

6. Gregorius wird abgehalten, Constantinopel ganz zu verlassen, zieht sich aber doch einige Zeit aufs Land zurück. Sein Sinn für Naturschönheiten.

Es war entweder an bem Tage nach ber nächtlichen Boffe mit bem Maximus, ober balb nachher, bag Gregorius in einer Bredigt einige Worte fallen ließ, die feinen Entschluß anzubeuten ichienen, Conftantinopel zu verlaffen. 1) Er fagte: " So bewahret benn bie gange (Lehre von ber) Dreieinigkeit, bie ich euch, meinen theuren Rinbern, als ein reichlich fpenbenber Bater mitgetheilt habe, und gebenket liebevoll meiner Bemühungen." Raum hatte bas Bolf biefe Worte vernommen, fo entstand unter allen die lebhafteste Bewegung, und alle vereinigten fich ju ber bringenbften Bitte an Gregorius, bag er boch bei ihnen ausharren möchte. Gregorius wurde burch biefe Liebe innig gerührt, und es bedurfte wohl auch nur biefer Liebesbezeugungen, um bie mehr aus einem augenblidlichen Unwillen entsprungene Luft, fich ganglich gurud. auxiehen, in seinem Gemüthe wieder au ersticken, obwohl er felbst bezeugt, bag es ihm einen schweren Rampf gefostet habe. 2018 Gregorius im Angefichte ber berfammelten Gemeinde, Die fo flebent= lich in ibn brang, in feiner theuren Anastasienkirche noch schwanfte in feinem Entschluß, ba entschied ein Mann aus bem Bolte, ber ibm laut zurief: "Du verbannest ja mit bir zugleich ben Dreieinigen aus Conftantinopel."2) Diefes Wort erfüllte ben Gregorius mit ernfter Beforgnif, und jest gab er ber Gemeinde fein Bort, fie nicht zu verlaffen, ohne jedoch bies Berfprechen, wie fie verlangt hatten, burch einen Schwur zu befräftigen, weil er bei feiner Taufe gelobt hatte, nicht mehr zu schwören. Er versprach ihnen aber, wenigstens fo lange ju bleiben, bis eine bald ju erwartenbe Berfammlung von Bischöfen über bas Bisthum von Conftantinopel bestimmen murbe.

So viele Liebe und Theilnahme Gregorius bei dieser ganzen Sache von seiner Gemeinde ersuhr, so machte doch das Betragen des Maximus einen um so gewaltigeren Eindruck auf sein Gemüth, je unbefangener er dem undankbaren Heuchler vertraut und je surchtbarer er sich in ihm getäuscht hatte. Der ohnedieß schwache Gesundheitszustand des frommen Mannes wurde durch diese Stürme noch zerrütteter, und seine tief in der Seele schlummernde Liebe zu beschaulicher Einsamkeit erwachte aufs neue so

<sup>1)</sup> Carmen de vita s. B. 1057 seqq. p. 17.

Carmen de vita s. B. 1100. p. 18. ,,Συνεκβαλεῖς γὰς εἶπε σαυτῷ τριάδα."

ftart, bag er nicht wiberstehen tonnte, fich wenigstens eine Beit lang aufs Land gurudjugieben. Dazu maren benn auch bie reigenden Umgebungen Conftantinopels höchft einladend, und Gregors Sinn war für Naturschönheiten nicht unempfänglich, ob. wohl er felbst irgendwo gesteht, bag er, mahrend seine Seele schmerzlich bewegt war, zwar gerne in ben einsamen Schatten ber Balber manbelte, aber boch bie Beilung für feine Trauer nicht finden fonnte, welche ibm allein ber Glaube, bas Gebet und die reinere Ertenntnig ber göttlichen Führungen gewährte.1) Indeg bentt man fich jene Rirchenlehrer fo leicht als blos ernfte und finftere Buger, bag es nicht überfluffig ift ju zeigen, wie einzelne bon ihnen auch barin acht driftlich und menschlich (benn ber Menschensohn selbst hat und ja auch hierin bas reinfte Borbild gegeben) bachten, baß fie eine lebendige Empfänglichkeit für bie Natur und die Lehren bewahrten, Die ber Finger Gottes in biefes reiche und große Buch geschrieben hat. Mit welcher, auch bas Rleinfte liebevoll umfaffenben, Freude fcilbert Gregor in einer Rebe auf ben Marthrer Mamas, 2) "beffen Fest auf ben Sonntag nach Oftern fiel, die Ankunft bes Frühlings: 3) "Alles vereinet und häuft fich. um biefes Geft zu verherrlichen; fiebe wie schön auch alles Sichtbare ift." Die Königin ber Sabres-

<sup>1)</sup> Greg. Carmen XIV. p. 86.

<sup>2)</sup> Der Märtyrer Mamas wurde in biesen Jahrhunderten vorzüglich in den Gegenden von Cappadocien und Pontus als Heiliger verherrlicht. Biel weiter scheint sich damals seine Berehrung nicht erstreckt zu haben. Nur zwei Cappadocier widmeten ihm Aeden, Gregor und sein Freund Basilius (Basil. opp. t. II. p. 185—189). Aber Beide erzählen uns nicht wiel Einzelnes von dem Märtyrer, mit dessen Sesche erzählen uns nicht wiel Einzelnes von dem Märtyrer, mit dessen Seschichte oder Legende in jenen Gegenden Iedermann bekannt war. Nur so viel geht aus den Reden beider Freunde hervor, daß Mamas ein Cappadocier von armer Gedurt gewesen sehn sollte, daß man von ihm erzählte, er habe als Hirte geleht, und seh einst in der Einsamkeit des Waldes von Hirschlühen genährt worden — endlich aber (es wird nicht bemerkt, unter welchen Umständen) den Tod eines hirligen Märtyrers gestorben. Später wurde vieles hinzugedichtet. Wer alle Sagen vom heiligen Mamas kennen Iernen will, sehe Acta Sanctorum August t. III. p. 423. Borzüglich seierlich beging man das Fest des Mamas zu Täzere. Dort sollte ihm auch noch Inlian als Jüngling mit seinem Bruder Galus eine Kirche bauen. Sozom. hist. eccl. V, 2. Gregor. Orat. IV, 25. p. 88. Die Rede Gregors, aus der odige Stelle entnommen ist, wurde nach Nicetas Angade in einer Kirche des heil Mamas dei Nazianz gehalten. In den solgenden Jahrhunderten verdreitete sich die Berehrung diese Märtyrers weiter, und wir sinden namentlich auch in Constantinopel mehrere Gedücke, die seinen Ramen tragen. S. Du Cange Constantinopel mehrere Gedücke, die seinen Ramen tragen. S. Du Cange Constantinopel kehrere Bedücke, die seinen Ramen tragen.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV, 10. p. 841.

zeiten hält ber Rönigin ber Tage 1) einen festlichen Aufzug, und bringt bon bem Ihrigen bas Rostlichste und Schönfte als Gabe bar. Schon ift ber himmel leuchtenber; bie Sonne ichon höher und golbener. Schon ift bes Mondes Rreis freundlicher und reiner ber Sterne Chor. Schon fteben bie Wogen in liebenbem Bunde mit bem Gestabe, bie Bolten mit ber Sonne, bie Binbe mit ber Luft, die Erbe mit ben Pflangen, bie Pflangen mit bem Auge. Durchsichtiger rieseln nun die Quellen, und reichlicher ftromen bie Fluffe, gelöft von ben Banben bes Winters. Es buftet bie Wiese, es schwellen bie Pflanzen, bas Gras wird ge= mabt, und Lammer hupfen auf ben frifchgrunenben Gefilben. Run wird bas Schiff aus bem Safen geführt unter lauten Ge= fangen, 2) und oft unter frommen; es ift mit Segeln beflügelt, und hüpfend umschwimmt es ber Delphin, ber vergnüglich bas Baffer aufschnaubt und wieder ausbläft und fröhlich die Schiffer begleitet. Nun fügt ber Landmann feinen Pflug zusammen und blidt betend hinauf jum Geber ber Früchte; er führt ben Aderflier unter bas Jod und burdichneibet bas Felb mit fugen Furchen, boll freudiger Soffnung. Nun bereinen ber Sirte ber Schaafe und ber Stiere ihre Schalmeien; fie ftimmen ben Birtengesang an, und verleben ben Frühling unter Baumen und Felfen. Der Bartner besorgt bie Pflangen; ber Bogelsteller bereitet fich Ruthen aus Robr und blidt hinauf nach ben Aeften, um ihre gefieberten Bewohner auszuspähen. Der Fischer burchblidt bie Tiefen, und reinigt bas Reft, und fetet fich auf bie Felfen. Run schwingt bie emfige Biene ihren Flügel; ben Rorb verlaffend, zeigt fie ibre Beisbeit und plundert bie Blumen . . . fie feb euch ein Borbild bes Fleißes und ber Weisheit. Nun baut ber Bogel fein

Curvorum hinc chorus helciariorum, Responsantibus Alleluja ripis, Ad Christum levat amicum celeuma. Sic, sic psallite nauta vel viator!

<sup>1)</sup> Die Königin ber Jahreszeiten ift natürlich ber Frühling, bie Königin ber Tage bas Ofterfest, wozu auch ber oben bezeichnete Festag als die Octave noch gehörte. Man könnte auch libersetzen: "Die könig-liche Jahreszeit halt bem toniglichen Tage einen festlichen Anfzug."

<sup>1)...</sup> σύν κελεύσμασι, καὶ τούτοις ώς τὰ πολλὰ φιλοθέοις. Der Ausbruck κελεύσμασι bezeichnet hier ohne Zweifel die siöhlichen Gestänge des Schissvolfs. Bergl. Suid. Lex. tom. II. p. 293. s. v. κελευστής und l'ollux in Onomast. I, 96. t. 1. p. 67., wo auch eine passende Stelle aus Longus Lib. III. angesishrt ist: είς μέν αὐτοῖς κελευστής καυτικὰς ἤδεν ψίδας οἱ δὲ λοιποὶ καθάπες χορὸς, ὁμοφώνως καιὰ καιρὸν τῆς ἐκείνου φωνῆς ἐρέων. Bergl. Pollux s. v. τριαύλης IV, 71. In Beziehung auf solche christishe Schisfergesange sagt Sibonins Apotlinaris (Epist. 10. Lib. II. wozu die Anmerkung in der Pariser Ausg. p. 147. nachauschen ist):

Neft; dieser sett fich barauf, jener schlüpft hinein, jener flattert berum, und burchtonet ben Sain, und umfliegt mit geschwätiger Runge ben Menschen. Alles lobet Gott und verherrlichet ihn mit unaussprechlichen 1) Tonen; für Alles wird Gott auch burch mich Dank bargebracht, und so wird ber Lobgesang jener auch ber unfrige, jener, beren Loblied ich hier ausspreche . . Ja es ift jest, fährt ber Rebner auf bas Ofterfest 2) anspielend fort, ber Frühling ber Welt, ber Frühling bes Beiftes, ber Frühling für bie Seelen, ber Frühling für ben Körper, ber fichtbare Frühling, ber unsichtbare Frühling, an bem wir auch bort Theil nehmen werben, wenn wir hier auf die rechte Weise umgewandelt sind und als Erneute zu einem neuen Leben eingehen." Es waren noch manche Stellen anzuführen, woraus wir feben konnten, wie Gregor alle Naturericeinungen an etwas Soberes anfnüpft, in allen zugleich Offenbarungen bes allwaltenben Gottes und Regeln für ein göttliches Leben findet. Wir beschränken uns auf eine, wo er aus ber ewig harmonischen Weltordnung fräftige Ermahnungen jum Frieden und jur Gintracht hernimmt: 3) "Schon biefes Gine, fagt er, follte uns jum Boblwollen und jum Frieden ftimmen, bie Nachahmung Gottes und ber göttlichen Werke; . . . benn auch ber himmel und bie Erbe und bas Meer und biefe gange Belt, biefe große und gepriefene Schöpfung Gottes, burch welche Gott auch fchweigend offenbar und verkundet wird, fie ift nur fo lange eine Weltordnung, nur fo lange ein unübertreffliches Berk und eine unvergleichliche Schönheit, als fie Frieden und Gintracht balt mit ihr felbst, als sie in ben angewiesenen Schranken ber Natur bleibt, nichts wiber bas andere fich erhebt, und bas Band ber Liebe, womit die schöpferische Gotteskraft bas All verbunden

<sup>1) . . .</sup> φωναίς αλαλήτοις, eigentlich richtiger, mit Tönen ohne Sprache, mit unarticulirten Tönen.

<sup>2)</sup> Die Rebe Gregors wurde an der Ofter-Octave gehalten, welche die Griechen καινή κυριακή oder πρώτη κυρ. nannten. Gregor. Orat. XVIII. 29. p. 350. . . ή καινή παρήν ήμερα της έορτης, ην οδιακόνομάζομεν πρώτην κυριακήν, μετά την άναστάσιμον ταύτης έχοντες. Απιθετθεμη giebt Gregor dem Kefte auch den Namen έγκαινια. Der Grund der Benennung lag darin, daß man Oftern, daß Kest der Austrehening und des Sieges über Grab und Tod, als den Ansangshunct einer neuen geistigen Schöhrung betrachtete und des han Ansangshunct einer neuen geistigen Schöhrung betrachtete und des han duch don da an ein enes Kirchenjahr begann. Hiermit bringt nun Gregor angleich die Frühlingsseit in Berbindung und verderrlicht Oftern als geistiges und sinnliches Frühlings- und Erneuerungssest. So hat also die Rede einen dreisachen Inhalt, Küchlich auf das Ofterset und darans geschöhrte Ermahnungen zur sittlichen Erneuerung, Feier des Frühlings, und Berherrlichung des Märtyers Mamas. S. Augusti's Denkwürdigkeiten Th. 2. S. 302 u. 309., wo sich auch eine Uebersetung der ganzen Rede sindet.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 14. p. 188.

hat, nicht auflöst; sobald aber ber Friede aushört, hört auch die Weltordnung auf. 1) Oder kommt es dir nicht so vor, als ob der Himmel, indem er nach gesetzlicher Weise der Luft das Licht, der Erde den Regen mittheilt, den Gesetzen der Güte gehorche? als ob die Erde, indem sie Nahrung, die Luft, indem sie allen lebenden Wesen Athem giebt und beide so das Leben überall erhalten, ein Bild der Aelternliebe sind?" — So benutzt der Redner, die verschiedenen Reiche der Welt durchgehend, ihre großen Erscheinungen, um seinen Zuhörern zu zeigen, daß dieselben göttelichen Gesetz, die dem Menschen Liebe, Güte, Eintracht gebieten, auch in der Natur walten und aus ihr zu sedem empfängelichen Gemüthe sprechen.

Gregorius mare wohl jest geneigt gewesen, Conftantinopel gang zu verlaffen, aber fein Wert war noch unvollendet und er batte feine taum gesammelte und innerlich beruhigte Gemeinde in einem fehr ichwantenben Buftanbe gurudgelaffen; er entichlog fich alfo, bon Freunden bringend gebeten, nach einiger Erheiterung feiner Seele und Stärfung feines Rorpers wieder in die Saupt= ftabt gurudgutebren, und mit welchen Empfindungen er unter feine Gemeinde trat, bavon giebt und eine besondere Rebe Reugnif. bie mit ben Worten beginnt: 2) "Ich fehnte mich nach euch, meine Kinber, und wurde in gleichem Maage von euch ersebnt, benn bas bin ich überzeugt, und konnte es auch, wenn es nothia ware, mit bem Schwure 3) befräftigen bei unferem Ruhme, ben wir haben in Chrifto Refu unferm Berrn. Gine folde wechsel= feitige Runeigung kann auch niemand wundern, benn die von einem gemeinsamen Beiste getrieben werben, bie beseelt auch eine gemeinsame Liebe; die aber eine gleiche Liebe empfinden, die haben auch einen gleichen Glauben. Denn mas einer nicht felbft empfindet, bas tann er auch nicht wohl bem anderen glauben: wer aber empfindet, ber ift auch geneigter gur Beistimmung, er, als ein unfichtbarer Beuge einer unfichtbaren Empfindung, als ber Spiegel einer fremben (geistigen) Gestalt. Darum konnte ich es auch nicht aushalten, langer bon euch entfernt zu febn, obwohl mich die hiesigen Angelegenheiten tief betrübt und gefränkt

<sup>1) . . .</sup> ὁμοῦ δὲ τοῦ εἰρηνεύειν πέπαυται, καὶ τοῦ είναι κόσμος.

<sup>2)</sup> Orat, XXVI. 1, p. 471.

<sup>3)</sup> Gregor sett hinzu: τροτον γάρ μοι πεποίηκε τον δραον το πνεύμα το άγιον, weil die Worte der Betheurung, die Gregor gebraucht, bom Apostel Panlus 1 Cor. XV, 31. entiehnt sind. Desibalb hielt er es auch nicht für Unrecht, sich berselben zu bedienen, obwohl er sonst einen förmlichen Eid verwars. S. oben p.-82

haben, nicht blos die fittlichen und politischen im Allgemeinen 1)
— sondern vorzüglich auch die noch ehrwürdigeren und theureren, die sich auf dieses Heiligthum und diesen geweihten Tisch bergiehen."

Es ift zwar febr erklärlich, aber boch zu bedauern, daß biefe Rebe Gregore, Die bon fo inniger Liebe ju feiner Gemeinde überflieft und fo viel Treffliches mittheilt, boch auch manche bittere Stellen gegen ben unwürdigen Maximus enthält, wie g. B. folgende: 2) "Ich fürchte gefährliche Bolfe, welche, bie nächtliche Dunkelheit mabrnehmend, bie Beerbe burch verführerische und gewaltige Reben gerreißen; fie warten ben aunstigen Augenblick ab. ba fie nicht mit offener Rraft banbeln konnen . . 3ch fürchte bie Sunde (Anspielung auf ben Chnifer), welche mit Gewalt Sirten werben wollen, und fonberbarer Beise burch nichts anberes fich ju hirten vorbereitet haben, als daß fie ihre haare, bie fie auf eine lächerliche Urt machfen ließen, abgeschoren haben; bie weber hunde geblieben, noch hirten geworben find, außer bag fie gerreißen und gerstreuen und frembe Arbeit gerstören."3) Gegen ben Schluß ber Rebe spricht er es, ohne bittere Rebenbeziehung auf ben Marimus, recht fraftig aus, 4) bag ihm an bem Besite bes beneibeten Bischofftuhles von Conftantinopel nichts liege: "Sie wollen mich bom Bischofstuhle ftogen? Auf welchen bin ich benn je, in gegenwärtiger ober vergangener Beit, gerne gestiegen? ober wann habe ich bie gludlich gepriesen, die ibn beftiegen haben? . . . Sie wollen uns ber hochften geiftlichen Burbe berauben? Welcher verständige Mensch hat benn bie je für etwas Großes gehalten? Jest aber ift es nach meiner Anficht ber erfte Beweis eines gesunden Berftanbes, fie ganglich zu fliehen; biese Burbe, burch welche alle unfere Berhältniffe beunruhigt und erschüttert werben, burch welche bie gange Welt in Argwohn und einen thörichten Krieg, für ben es nicht einmal einen Namen giebt, verwickelt ift . . . . D! bag es boch gar feinen Brimat, feinen Borrang bes Stanbes, fein Berrichervorrecht gabe, bamit wir allein an ben fittlichen Borgugen erkannt würben: 5) nun

<sup>1)</sup> Rämlich bas gange, bem Sinne Gregors fo mißfällige Treiben ber Conftantinopolitaner.

<sup>2)</sup> Orat. XXVI. 3. p. 473.

<sup>3)</sup> Aehnliche Anspielungen Orat. XXVI. 3. p. 474.

<sup>4)</sup> Orat. XXVI. 15. p. 482 seq.

<sup>5) . . . .</sup> ως διφελόν γε μηθέ ην προεδρία, μηθέ τις τόπου προτίμησις, καὶ τυραννική πιονομία, εν εξάρετης μόνης έγιν ωσκώ μεθα. Kanm tann man aus einer anberen Stelle beutlicher ersehen, wie rein

aber hat das links ober rechts ober in der Mitte stehen, der höhere oder niedrigere Rang, das voran oder in einer Reihe gehen, schon unendliche thörichte Reibungen unter uns veranlaßt und viele ins Verderben geführt, nicht blos von den gemeinen Leuten, sondern auch von den Hirten, welche, obwohl Lehrer Fraels, dieß nicht einsahen."

Wie fehr unserm Gegorius bas sittliche Wohl feiner Gemeinbe am Herzen lag, beweift auch bie Art, wie er in biefer Rebe Rechenschaft von feinen Buborern verlangt, 1) ob fie mabrend seiner Abwesenheit ben reinen Glauben festgehalten und in Thaten ber Liebe bewährt hatten, und ihnen fobann auch felbft Rechen= icaft ablegt von feiner Fürforge für fie mabrend ber ländlichen Abwesenheit. 2) Bei dieser Gelegenheit schildert er aufs anmuthigste bie Betrachtungen, welche bas fturmisch bewegte Meer in ihm veranlafte, und liefert uns einen neuen Beweis, wie vortrefflich er Naturerscheinungen zu benuten wußte, um höhere Wahrheiten anschaulich zu machen: "Ich wandelte fo für mich allein, erzählt er seinen Buborern, ba schon ber Tag fich neigte, am Deeresstrand; benn ich bin es nun einmal gewohnt, meine Sorgen burch Erholungen biefer Art ju zerstreuen; benn auch bie Senne erträgt nicht die ewige Spannung, sonbern bedarf bisweilen bes Nachlaffens an ben Enden bes Bogens, wenn fie wieder gespannt und bem Schüten nicht unbrauchbar werben foll, gerabe wenn er fie braucht; ich wandelte also, und meine Füße bewegten sich unwillführlich, während mein Blid auf bem Meere fcweifte. Aber nicht lieblich war diefer sonst so erfreuliche Anblick, wenn nämlich bie bunklen Purpurwogen ruhig fich baberwälzen und lieblich und sanft mit ben Ufern spielen. Aber wie war es bamals? ,,,, Das Meer erhob sich von einem großen Winde und brausete"" benn ich spreche auch hier gern mit Worten ber Schrift, 8) - bie Wogen, wie das fo zu geschehen pflegt, wuchsen von ferne beran. erhoben fich bann einen Augenblid gur hochften Sobe, nahmen wieder ab, und loften fich auf am Strande; ober fie fturzten auf die benachbarten Felsen und braußten zurück, in einen schaumigen und leichten Duft gerftäubend; ba wurden benn kleine Steinlein und Meertang und Muscheln und ganz leichte Austern bervorge=

Gregor bas Wesen eines evangelischen Lehrers, bessen Würbe allein in sittlichen Borzügen liegt, aufgefaßt hatte, und wie weit er entsernt war, biese Würbe auf hierarchische Borzüge zu gründen.

<sup>1)</sup> Orat. XXVI. 5. p. 474 seqq.

<sup>2)</sup> Orat, XXVI. 7. p. 476.

<sup>3)</sup> Ioh. VI, 18.

ibult und gleichsam ausgespieen; manche auch wieder verschlungen bon ber gurudweichenben Belle; fie felbft aber, bie Felfen, standen unbewegt und unerschüttert, gleich als ob fie nicht bas Mindeste beunruhigte, außer bag sich die Wogen an ihnen brachen. Mus biefem Anblick glaubte ich eine nütliche Erkenntniß schöpfen gu fonnen, und wie ich benn alles auf mein Inneres begiebe, besonders wenn es mir von irgend einem Begegnig etwas schwindelig werben will, was mir eben jest geschah, fo nahm ich auch biefes Schauspiel nicht fo obenbin, fonbern bie Unficht gewährte mir eine Ginficht. 1) Dber ift nicht, fprach ich au mir felbst, bas Meer wie unser Leben und wie bie menschlichen, Dinge überhaupt? benn es ift ja auch barin fo viel Bitteres und Schwankenbes; 2) und bie Sturme, find fie nicht bie Berfuchungen, die über uns baber kommen, und alles bas Unerwartete, was uns begegnet?" hierauf ichilbert Gregorius, im Bilbe fortfahrend, ben driftlichen Beisen, wie er gleich bem Relfen im fturmbewegten Deere und gleich bem geiftlichen Felfen, Chriftus, 3) auf bem er wohlgegrundet rubt, fest steben muffe, unerschüttert bon ben beranwogenben Bebrangniffen ber Schichfale, und geht sobann zur allgemeinen Schilberung eines wahrhaft frommen und weifen Mannes über, wie er fröhlich ift in allem Leiben, aus allem Unglud Nahrungefraft ber Tugend giebt, wie er im Glud bemuthig und bankbar, in Gefundheit makig, ftreng, thatig, in Krankheit gebulbig, im Reichthum wohlthatig mit theilend, in Armuth göttlich reich ift, wie er ber Berfolgung mit Gebulb, ber Schmähung mit Bebet, bem Rluch mit Segen, ber Mighandlung mit Ergebung begegnet und überall in Wort und ftiller That als ein Lehrer ber Liebe und Milbe, als ein Nachfolger feines Erlöfers ericheint.

Mit erneuter Lust und Kraft war Gregorius nach Constantinopel zurückgekehrt. Er sah seine eifrige Thätigkeit mit immer günstigerem Ersolge gekrönt, indem seine kleine Gemeinde nicht nur unter sich sester und friedlicher, sondern auch von außen tägslich zahlreicher wurde. Es bedurfte nur eines äußeren Anstoßes, um den Sieg der Orthodogen, der jetzt vollkommen vorbereitet war, auch äußerlich zu vollenden. Wie diese Anregung kam,

werben wir nun gunächft feben.

<sup>1)</sup> το θέαμα παίδευμα γίνεται.

<sup>2)</sup> aorarov, Wogendes, Unguverläffiges.

<sup>3) 1</sup> Cor. X, 4.

7. Ankunft bes Theodofius in Constantinopel. Sieg bes nicanischen Bekenntnisses. Gregorius widersetzt sich standhaft ber Annahme des Bisthums.

Theodosius war im Christenthum und zwar nach ben Bestimmungen bes nicanischen Lehrbegriffs erzogen, 1) allein er hatte feine Taufe nach ber Sitte ber Beit verschoben. Als er. jest ichon Raifer, die Gothen glüdlich bekampft hatte und zu Theffalonich von einer Rrantheit befallen wurde, ließ er fich von bem nicanifch = orthodoren Bischof biefer Stadt Acholius taufen. 2) Bei biefer Gelegenheit vernahm er von Acholius mit eben fo vielem Vergnügen, daß bis nach Macedonien bin alle Probinzen bem orthodogen Lehrbegriff zugethan sepen, als mit Migfallen, bag von ba an öftlich ber Arianismus berriche, ber besonders in Constantinopel seinen festen Sit habe. Unter bem Einfluffe biefes Bifchofs aab ber frisch getaufte Raifer noch in Theffalonich 3) jenes berühmte Ebict, wodurch ber nicanische Glaube für katholisch und herrschend erklärt, die Anhänger des Arianis= mus aber mit Schmach belegt und mit Strafe bedroht wurden 4) - ohne zu bebenken, welcher Unterschied es fen, an ber Spipe eines heeres Befehle zu geben und ben Gewiffen Gefete vorzuidreiben. Dag Theodofius nicht auch fogleich mit Strafen gegen bie Arianer verfuhr, ift nicht sowohl wahrer Dulbung, als vorfictiger Bolitik auguschreiben, benn bie Menge ber Arigner mar

Sozom. hist. eccl. VII, 4. . . . ἐκ προγόνων χριστιανίζων κατὰ τὸ δόγμα τῆς ἐν Νικαία συνόδου.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 4. Socrat. V, 6.

<sup>3)</sup> Sozomenus fagt: νόμον έχ Θεσσαλονίχης προςεφώνησε τῷ δήμφ Κονσταντινουπόλεως. Das lettere ift indeh nicht richtig, bent bas Ebict bezog fich nicht blos auf die Einwohner Conftantinopels (benen es jedoch vermuthlich zuerst publicirt wurde), sondern auf alle Unterthanen des Theodofius.

<sup>4)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. I. l. 2. Das Ebict heißt so: Cunctos populos, quos Clementiae Nostrae regit temperamentum, in tali volumus religione versari, quam Divinum Petrum Apostolum tradidisse Romanis, religio usque nunc ab ipso insinuata declarat: quamque pontificem Damasum sequi claret, et Petrum Alexandriae episcopum, virum Apostolicae sanctitatis: Ut secundum Apostolicam disciplinam, Evangelicamque doctrinam Patris et Filii et Spiritus sancti unam Deitatem sub parili Majestate, et sub pia Trinitate credamus. Hanc legem sequentes, Christianorum Catholicorum nomen jubemus amplecti: Reliquos vero dementes vaesanosque judicantes, haeretici dogmatis infamiam sustinere: nec conciliabula eorum Ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri, quem ex coelesti arbitrio sumpserimus, ultione plectendos. Dat. III. Kal. Mart. Thessal. Grat. et Theod. A. A. Coss.

in dem ganzen Reiche, besonders in der Sauptstadt, noch so groß, daß sie ihm, durch Gewalt gereizt, sehr leicht hätten gefährlich werden können. Und doch scheinen manche allzu feurige Orthodoze, die alles mit einem Schlag zu ihrem Bortheil umgewandelt wissen wollten, mit dieser nothgebrungenen Mäßigung des Theodosius nicht einmal zufrieden gewesen zu sehn; eine Ansicht, die jedoch Gregor nicht theilte. 1)

Am 24sten December bes J. 380 kam Theodostus in Constantinopel an, und sogleich zwei Tage barauf ließ er dem Bischof Demophilus, dem Haupte der Arianer in Constantinopel, die herbe Bahl vorlegen, entweder den nicänischen Glauben anzunehmen und sich mit den Katholischen zu vereinigen, oder die Kirchen der Hauptstadt zu räumen. Demophilus war fest genug, das letztere zu wählen. In Erwägung, wie schwer es seh, der Macht zu widerstehen, dieß er seine Gemeinde in der Kirche ses steht geschrieben im Evangelium, wenn sie euch versogen in dieser Stadt, so sliehet in eine andere. Da uns nun der Kaiser aus den Kirchen ausschließt, so wisset, daß wir uns morgen außerhalb der Stadt versammeln werden. daß wir uns morgen außerbalb der Stadt versammeln werden. daß wir uns morgen außerbalb der Stadt versammeln werden. daß wir uns morgen außerbalb der Kirche. Vierzig Jahre lang waren die Arianer im Besis der Kirchen Constantinopels gewesen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1287—1304. p. 20 u. 21. Gregor tobt vielniehr ben Theobofius, baß er ber Ueberzeugung und ben Gewissen feine Gewalt angethan habe; ein Lob, bas fein geringes gewesen wäre, wenn es nur Theobosius verbient batte. In Beziehung auf Freiheit ber Religionsilberzeugung sagt Gregor bei bieser Gelegenheit B. 1293. p. 21.

Οὐ γὰρ κατείργειν, ἀλλὰ πείθειν ἔννομον Είναι νομίζω, καὶ πρὸς ἠμῶν τι πλέον Αὐτῶν τ' ἐκείνων, οὰς θεῷ προςάξομεν.

<sup>2)</sup> Sozom. VII, 5. Socrat. V, 7.

<sup>3) . . .</sup> λογισάμενος, ώς χαλεπόν πρός πρείσσονας άντιπίπτειν.

<sup>4)</sup> Socrat. V, 7.

<sup>5)</sup> So ganz gaben es indeh die zahlreichen Arianer anfänglich noch nicht verloren. Sie hielten Zusammenklinste und suchten durch Männer aus der näheren Umgedung des Kaisers, die dem Arianismus günstig waren, auf denselben zu wirken. Der Kaiser war schon geneigt, sich mit dem bernelben Bertheidiger arianischer Meinungen Eunomius, der damals in der Räse von Constantinopel dei Chaseedon privatistre, in eine Unterhaltung einzulasseit; allein er wurde davon durch die für die Rechtgläubigkeit des Gemahls allzu besorgte Kaiserin Flacisla abgehalten. Sozom VII, 6. Zugleich boten die orthodogen Bischse aus, um den Kaiser in seinen niedunschen Ueberzeugungen zu besestigen, und gebrauchten dazu zum Theil sehr dandgreissische Gründe, deren man einen gleichfalls bei Sozomenus (VII, 6.) angesührt sindet.

Natürlich mußte bagegen Gregorius, ber muthvolle Berfecter bes jest fo mächtig begunftigten Glaubens von Theodofius aufs Befte aufgenommen werben. Der Raifer begrüfte ibn bei ber erften Zusammenkunft äußerst ehrenvoll, unterhielt fich lange mit ihm, und schloß die Unterredung mit den Worten: 1) "Diesen Tempel (bie Hauptfirche von Constantinopel) übergiebt bir Gott burch unsere Sand als Lohn für beine Müben." Ein Wort, bas Gregorius, wie er selbst fagt, unglaublich gefunden hatte, ware es nicht nachher burch die That bewährt worden. Auch schien wirklich eine folche Uebergabe ber Hauptfirche Constantinopels aus ben Sänden ber Arianer in die ber Orthodogen noch etwas mißlid. felbit wenn faiferliche Macht bazwischen fam, wegen ber Rehrzahl ber arianischen Bartheien. Gin großer Theil ber Ginwohner Conftantinopels gerieth über diese Anordnung des Raisers in ftürmische Bewegung, und als ber Tag herankam, ba bie wirkliche Besitnahme ber Kirche burch bie Orthobogen Statt finden follte, waren alle Stragen und öffentlichen Blate mit Menschen bon jebem Stand und Alter, mit Männern, Frauen, Greisen und Rindern bebect, welche klagten, weinten, schrieen und brobten. Conftantinopel glich einer mit Bewalt eingenommenen Stabt. 2) Die Apostelkirche 3) war stark mit wohlbewaffneten Golbaten

Νηοῖς οὐρανίοισιν ἀγάλλεται ἔξοχον ἄλλων. Νηοῖς τοῖς ποτ ἐμοῖς, νῦν γε μὲν ἀλλοτρίοις. Σὺν τοῖς καὶ μεγάλαυχον ἔδος Χριστοῖο μαθητῶν, Πλευραῖς σταυροτύποις τέτραχα τεμνόμενον. 'Αλλ' οὐ τόσσος ἔμοι γε πόθος καὶ ἄλγος ἐκείνων,

<sup>1)</sup> Gregor, Carm. de vita s. S. 1305 seqq. p. 21.

<sup>2)</sup> Gregor, Carm. de vita s. B. 1325-1336. p. 21.

<sup>3)</sup> Tillemont, die Benebictiner u. a. nehmen an, es sep die Sophientirche gewesen, welche als Hauptsirche der Stadt dem Gregorius libergeben wurde. Sie liefern dassur keinen Beweis, und ich zweiste auch sehr, daß er gesilhrt werden kann. Bielmehr glaube ich aus solgenden Gründen, daß es nicht die Sophientirche, sondern die Apostellirche war. Die Sophientirche wird in den Schristen Gregors weder irgendwo ausbrücklich genannt, noch wird auf dieselbe deutlich angespielt. Die Apostelstirche dagegen kommt mehrmals dei ihm vor. Nicht nur erwähnt er sie als berühmte Grabstätte der constantinischen Kamilie (Orat. V, 17, p. 159. . . . idn älckluor ran Anostolwo sonden, old hir dieselbenver auf diagoularrovoi), sondern er bezeichnet sie auch ausbrücklich als die Kirche, worin er predigte. Orat. XLII, 26, p. 767. nimmt er von den Aposteln, als Bewohnern der Kirche, Abschied: xalgere Andotoloi, û xalû peroixia, ol êpol dickaxaloi ris ällein die Apostelstriche, die er neben derselben nennt. Carm. IX. B. 57. p. 79. rühmt Gregor von Constantinobel:

Oσσος Αναστασίης, Βηθλεέμ ύστατίης. Sier bebt Gregor unter ben vorzüglichsten Tempeln Conftantinopels allein bie Apostelfirche hervor; selbst fie fen ihm nicht so theuer gewesen, als bie

besetzt. Gregorius selbst, gerade damals von Kränklickeit besonders niedergebeugt, ging nur schwach athmend aber voll guter Zuversicht an der Seite des stattlich kriegerischen Kaisers, beide von einer schützenden Kriegerschaar umgeben, dem Eingange des Tempels entgegen. Es war ein trüber Morgen. Der Himmel hatte sein Licht hinter schweren Wolken verdorgen und schien dem Unternehmen nicht günstig. Schon begangen die Arianer über dieses Himmelszeichen zu triumphiren, die Orthodoxen niedergeschlagen zu werden; da traf es sich, als der Kaiser und Bischof mit den Ihrigen lobsingend den geheiligten Raum betraten und ihre Hände betend zu Gott erhoben, daß ein klarer Sonnenstrahl durch die Wolken hindurchbrach und den Tempel mit dem heitersten Licht erfüllte. Nun glaubten die Orthodoxen überzeugt sehn zu dürfen, daß auch Gott ihr Verfahren billige und begünstige.

In dieser Siegesfreude hatten die Versammelten nur noch einen Wunsch, den sie auch bald mit lautem Getümmel zu erkennen gaben. Theodosius sollte ihnen den Gregorius zum wirklichen Bischof geben. Dieses Verlangen verkündete ein tumuktuarisches Rufen der ganzen Menge, selbst der anwesenden Frauen und obrigkeitlichen Personen. Der Kaiser wäre wohl nicht abgeneigt gewesen, den Wunsch zu erfüllen, aber Gregorius konnte sich nicht entschließen, das Bisthum wirklich anzunehmen, oder wenigstens sich auf diese Weise wählen zu lassen. Indessen war er so angegriffen, daß er sich außer Stand sah, zum Bolke zu sprechen.

Anastassenkirche. Gewis hätte er die Sophienkirche genannt, wäre sie bie Cathedrale gewesen. So verstehe ich also auch Orat. XLII. 26. p. 766 unter den Worten o pervas vads odrog nach negehoftog nicht die Sophienssondern die Apostelkirche. Beide Kirchen wurden bekanntlich von Constantin dem Großen erdaut, aber die Apostelkirche, welche sich Constantin augleich zum Begräbnisorte bestimmt hatte, offendar mit größerer Pracht und einer gewissen Borliebe, was aus der Erzählung des Eusedins (de vita Constantini IV. 58. 59. 60.) sehr deutlich hervorgeht. Die Sophienkirche, auch sie Apostelkirche noch nicht übertrossen zu haben. Erst unter Instinian wurde die Sophienkirche das erhabenste Denkmal neugriechischer Bantunst, das in seinen ungeheuren Räumen alle Kunst und Pracht jener Jahrhunderte vereinigte. Erst von da an scheint sie auch entschieden die Hautliche von Constantinopels geworden zu sehn. Nachweisungen über die Hauten still. 1. p. 1 seqq. IV. 5. p. 105. und sider die ältere und neuere zugleich in von Hammers Constantinopolis Bb. 1. p. 335. und p. 388 st. Auf jeden Kall, wenn gegen Ende des 4ten Jahrhunderts von einer Cathedrale Constantinopels die Rede ist, kann nur zwischen der Sophien. Und Apostelkirche die Wahl sehn led und entschieden sit die letzer stimmnen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1336—1370. p. 21 u. 22, wo besonders die zuletzt erwähnte Begebenheit, als eine wundervolle, mit vieler Leb-haftigkeit erzählt wird.

Er bat einen andern Geiftlichen, Folgendes in seinem Namen bem Bolfe zu fagen: "Laffet boch, ich bitte euch, laffet boch biefes laute Rufen! Jest ift bor allen Dingen Beit jum Dankgebet, fünftig aber gu- andern Dingen." Diefes bescheibene Ablehnen wurde vom Raifer sowohl, als vom Bolle, bas fich jest wieber beruhigte, sehr gunftig aufgenommen. 1) Alles lief ruhig und obne Bewalt ab; nur ein Schwert wurde gezogen, aber ohne Blutvergießen wieder in die Scheide gesteckt. 2) Rachbem bie Orthoboren in ben Besit bes haupttempels und ber übrigen Rirchen und geiftlichen Gebäude Conftantinopels gesetzt waren, gingen natürlich auch bas Rirchenbermögen und bie Ginkunfte, welche porber ben Arianern ju Gebote gestanden batten, an die berrichende Barthei über, und Gregorius erhielt die Betwaltung berfelben. Das Vermögen ber Rirche war, wie Gregor felbst an= giebt, fehr bedeutend, bie Roftbarkeiten in Gefäffen und bergleichen äußerst reich und glänzenb. 8) Dag Gregorius biefe Reichthumer gewiffenhaft verwaltet, bafür bürgt fein über Eigennut und Sabfucht gewiß erhabener Sinn. 4) Auch würden ihm feine gablreichen Reinde, wenn er es nicht gethan hatte, gewiß bittere Borwurfe gemacht haben. Seine bochfte Freude, wie die feiner Mutter, bestand in Bohlthun. Er burfte fich wohl mit Recht rühmen, bak, wenn alle Geiftliche fo bachten in Beziehung auf bas Rirchenvermögen, es gewiß nicht fo traurig in manchen Rirchen aussehen mürbe. 5)

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1371-1391. p. 22.

<sup>2) \$. 1394.</sup> 

Όσον γυμνωθέν εν ξίφος, πάλιν έσω Πεσείν . . .

Gregor. Carm. de vita s. B. 1475. p. 23.
 Τὸ δ' ἐκ τοσούιων χρημάτων θουλλουμένων, Ων οἱ μέγιστοι τῶν ὅλης οἰκουμένης Ναοῖς ἐθησαύριζον ἐκ παντὸς χρόνου, Κειμηλίων τε καὶ πόρων τῶν πάντοθεν.

<sup>4)</sup> Hier durfen wir uns gewiß ganz auf die Gesinnung Gregors verlassen. Sein Charatter war so sehr über ben Argwohn des Eigennutzes erhaben, daß er gar keinen Anstand nimmt zu bemerken, wie ihm alle Reichiblimer der Kirche überliefert worden sepen, ohne daß sich nur ein Berzeichniß darliber in den Papieren der früheren Bischöse vorgesunden, ohne daß ein Schatzmeister kæchenschaft abgelegt, und ohne daß er selbst einen Fremden (\$\xi\textit{e}\textit{e}\textit{vov}\), wahrscheinlich weltlichen Beamten) hinzugezogen habe, um ein Register zu machen, weil er die Bestinngen der Kirche nicht so alsgemein wollte bekannt werden lassen. Carm. de vita s. B. 1479 seqq. p. 23.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. B. 1491. p. 24. Εὶ πάντες οὕτως ἐφρόνουν εἰς χι ήματα, Οὐκ ἄν ποι οὐδὲν τοῖον ἐν ἐκκλησίαις Πήρωμ ἀνευμεῖν.

Der Untville ber arianischen Barthei über bieses Verfahren . war boch nicht ftart genug, um in thatliche Widerfetlichkeit auszubrechen. Defto lebhafter war die Freude ber bisber unterbrückten Orthoboxen; und da die Ueberzeugung, besonders die religiöse, eines leiber! fo großen Theiles ber Menfcheit burch außere Berbaltniffe, namentlich burch ben Ginflug ber herrschenben Dacht bestimmt wird, so fanden sich fehr viele, die es bisher für nütlich gehalten hatten, Arianer ju febn, welche jest ihren Frrthum einsahen und, burch so handgreifliche Grunde bekehrt, in ben Triumph ber Orthodoren mit einstimmten. 1) Gregorius fand bald Gelegenheit, seine Freude über die neue Wendung der Dinge auszusprechen. Bei einem Märthrerfest, welches die Arianer nicht ju begehen pflegten, trat er jum erstenmale rebend in der Kirche auf, die ihm jest übergeben war, und führte gleichsam die bis her berbannten Märthrer aufs neue in ben Tempel ein. Bei bieser Veranlassung hielt er eine kurze Rede, 2) worin er ben Märthrern bankt, daß fie ben Bekennern bes reinen Glaubens in ihrem Rampfe so siegreich beigestanden. 3) So viel Treffliches biefe Rede im Einzelnen enthält, so ift es boch unangenehm, bag fie bie und ba mit zu harten Vorwürfen und Ausfällen gegen bie iett überwundenen Arianer verfalzen ift. 4) Man follte nach ein= Relnen Aeußerungen, welche wir bier lefen, glauben, auf Seiten ber Arianer feb fast nichts als Schanblichkeit und Teufelei, auf Seiten ber Orthoboren lauter Licht und Recht gewesen, während boch offenbar beibes auf beiben Seiten gemischt mar, und man fann ben Bunfch nicht unterbruden, baf Gregorius immer und überall die Milbe bewiesen haben möchte, die er fonft burch

Τὴν πίστιν ἀμφιδέξιοι, καιρῶν νόμους Οὐ τοὺς θεοῦ σέβοντες . . .

<sup>1)</sup> Solche Menschen, Bischöfe und Laien, bezeichnet Gregor sehr treffend Carm. adv. Episc. B. 335. p. 34. Toll.:

<sup>2)</sup> Orat. XXXV. p. 629-632.

<sup>3) . . .</sup> εθγε & Μάφτυρες ' υμέτερος και οὖτος ὁ &θλος ' ύμεῖς νεγικήκατε τὸν πολύν πόλεμον, εὖ οἰδα. Jft bie oben gemachte Bemerlung richtig, baß Gregor seine Predigten großentheils in der Apostel fir che hielt, so haben wir vielleicht hier unter den Märthrern die Apostel zu verstehen. Märthrer ließ man ja die Apostel alle sepn (selbs dennes, nur nach einem besonderen Begriff von Marthrium), nnd die Apostelstirche wird auch von Eusedius (de vita Constant. IV. 58.) ausdrücklich μαρτύριον genannt. Indes lege ich selbst dieser Bermuthung nur geringe Bahrscheinlichseit bei und unterlasse nicht, auf die Acta Sanctor. Maj. t. II. p. 409. zu verweisen, wo das am 13ten Dec. geseierte Fest der armenischen Märthrer Eustratius, Aurentius, Eugenius, Mardarius und Orestes angenommen ist.

<sup>4)</sup> Man febe besonders Orat. XXXV. 2. u. 3. p. 629 n. 630.

Wort und That so fraftig empfahl, und auch in der Folge noch auf erhebende Beise übte. Um bieß ju erweisen, tann bier eine etwas später vorgefallene Thatsache erzählt werben, die geeignet ift, uns wieber mit Gregor zu verfohnen und barzuthun, bag bie bitteren und harten Meußerungen gegen Feinbe und Beleibiger, bie wir bisweilen aus feinem Munbe vernehmen, nicht aus einer fortbauernd gehäffigen Gefinnung, fonbern aus gereizten Stimmungen berboraingen.

Gregorius lag ungefähr um biefe Zeit frank banieber; 1) ba traten in fein Rimmer einige Männer vom gemeinen Bolle, unter ihnen ein Jungling, bleich, mit langen Saaren, in schwarzem Gewand; Gregor, erichroden, machte eine Bewegung, als ob er aus bem Bette fpringen wollte. Die Manner, nachbem fie einiges freundliche zur Begrugung gefagt hatten, entfernten fich wieber; ber Jungling aber blieb, fturate bem Gregorius ju Fugen, flebend, sprachlos, außer fich. Auf die Frage bes Bischofs, wer? woher er feb? und mas er wolle? antwortete er nur mit lauterem Ge= forei. Er weinte, seufzte, rang die Sande; so bag dem Gregorius selbst die Thranen famen. Da man ihn endlich mit Gewalt entfernt hatte, fagte einer ber Anwesenden: "bas ift bein Dorber, 2) Gott hat dich vor ibm behütet, jest ift er hierher gekom= men, bon seinem eigenen Bewußtseyn gerichtet, ein Thor in feinem Morbanichlag, aber ebel als Selbstankläger; feine Thränen geben Suhne für bas Blut, bas er vergießen wollte." Gregorius, bon biefer Nachricht erschüttert, fprach zu bem Jungling: "Bott rette bich! Dag ich, ben er auch gerettet, mich milb beweise gegen bich, meinen Morber, bas ift nichts Großes, beine fühne That bat bich ju bem meinigen gemacht; fo fiebe benn ju, bag bu als ein folder, ber mir und Gott angehört, wurdig wandelft." Diese versöhnliche Milbe wirkte außerordentlich gunftig auf die Bewohner Conftantinopels, und versöhnte bem Gregorius vieler Keinde Bergen.

<sup>1)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1442-1475 p. 23.

<sup>2)</sup> Es war also von einem der heftigsten Gegner Gregors ein Mordanschlag auf sein Leben gemacht worden. Bei welcher Gelegenheit, wissen mir nicht genau. Bielleicht an dem Tage, da die Orthodogen unter dem Schutz der Wassen die Hautliche in Besit nahmen. Hierauf könnten sich bie Worte Carm. de vita s. B. 1394. p. 22. beziehen: "Rur ein Schwert wurde entblößt, aber auch bald wieder in die Scheibe gestedt." Zwarn ein be es ein außerft tuhner Denich gemefen fenn, ber Gregor an jenem Tage, ba er so wohl beschiltt war, anzugreifen gewagt hatte; allein als ein Mensch bon feuriger und wilber Kraft erscheint auch ber Ingling, von bem oben bie Rebe ift.

8. Gregorius beharrt in der Weigerung, die bischösstiche Würde anzunehmen. Seine Freimüthigkeit gegen alle Stände.

Jenem erften Anfall ber Bollsgunft, ba Gregorius bei Befinabme ber Apostellirche gur Annahme ber Bischofswurde geswungen werden follte, war er swar gludlich entgangen, allein es hat viele Bahricheinlichkeit, daß fich ein folder Anfall mit berboppelter Seftigleit erneuerte, und ibn eines Tages in ber Art überrafchte, daß er im eigentlichen Ginn mit Bewalt auf ben bischöflichen Stuhl gefett wurde. Darauf icheint fehr bestimmt eine Stelle ber 36ften Rebe bingubeuten, wo er fagt: 1) "Diefes (bag nämlich Gregorius feinen zubringlich eifrigen Freunden nicht immer fehr freundlich begegne) hat auch bas gezeigt, was ihr bor Rurgem mit mir unternommen babt, indem ihr, bas Bolf namlich, brennend bor Gifer und Leidenschaft, mich alles Rufens und Rlagens ungeachtet auf biefen Bischofftubl gesett babt, von bem ich nicht recht weiß, ob ich ihn einen thrannisch aufgezwungenen ober oberpriesterlichen nennen foll. 2) Aber ihr habt mich eben barauf gefest, aus lauter Liebeseifer gefeswidrig handelnd; bei biefer Gelegenheit wurde ich einigen von ben besonders Sitigen fo bofe, daß fie bon mir abwendig wurden, und ihre Liebe in Sak umichlug."

Dieser Vorfall gab unserm Gregorius Gelegenheit, sich über sein Verhältniß zum constantinopolitanischen Bisthum öffentlich zu erklären, und es ist eben die 36ste Rede, worin er dieses thut. Er legt zuerst die Frage vor, was es doch seh? das seine Zu-hörer so sehr an ihn sessele, wie das Eisen an den Magnet, da doch seine Rede nichts besonders Liebenswürdiges und Anziehendes habe, und da er auch keine neue Lehre verkündige, sondern in alte Fußstapsen trete, nämlich in gewissem Betracht in die seiner Zuhörer selbst, welche zum Theil Schüler des großen Vischos von Alexandrien, jenes eifrigsten Bertheidigers der Dreieinigkeitslehre, wären. Er erklärt sich aber die liebevoll eifrige Anhänglichkeit seiner Gemeinde aus folgenden Gründen. 3) Einmal weil sie ihn selbst berusen, denn es liege in der menschlichen Ratur,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 2. p. 636.

<sup>2) . . .</sup> τον ούκ οίδ' εξιε τυραννικόν χρή λέγειν, εξτε άρχιερατικόν. Es foll hierin wohl zugleich bas Wortspiel liegen, baß er nicht weiß, ob er ben Bischofftuhl als einen solchen bezeichnen soll, auf ben man mit Gewalt genöthigt wirb, ober als solchen, von bem aus man frei herrscht.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVI. 3. p. 636.

baß jeder sein eigenes Werk, sein Geschöpf und Besithum am meisten liebe; eine Bemerkung, die sehr tressend ist, und zu jeder Zeit durch die Ersahrung bestätigt wird, daß die Gemeinden, welche ihre Geistlichen selbst wählen und berusen, ein weit höheres Interesse für dieselben zeigen, als diejenigen, denen sie von oben gesett werden. Sodann gefalle es ihnen, daß er nichts Zusahrendes, Gewaltthätiges, Theatralisches, Pomphaftschmeichlerisches an sich habe, sondern zurückgezogen, bescheiden, mäßig, philosophisch lebe. Und zulett könne es ihnen nicht entgangen senn, mit welchen Widerwärtigkeiten, Leiden und Versolgungen er um der reinen Lehre willen habe kämpsen müssen. Das Mitzgesühl aber bewirke und erhöhe die Liebe.

Nach diesen Betrachtungen vertheidigt sich Gregorius lebhaft gegen die Beschuldigung, daß er nach dem constantinopolitanischen Bisthum strebe. 1) Schämen müßte er sich, sagte er, wenn er bei seinem, von Krankheit gebeugten, Alter solche Absichten hegte, und sonderbar wäre es, ihm die Lust nach einer fremden Frau (dem Bisthum von Constantinopel) vorzuwersen, da er die eigene (das von Nazianz oder Sasima) nicht einmal hätte haben wollen. Daß er aber nach Constantinopel geeilt sep, um stie wankende reine Lebre zu unterstützen, verdiene mehr Lob als Tadel.

Dieselbe Predigt, aus der das Obige mitgetheilt ist, welche vom Kaiser und Hofe und vielen Vornehmen und gebildeten Perssonen besucht war, enthält Neußerungen, 2) die den freimuthigen besseren Sinn der driftlichen Lehrer damaliger Zeit, in welchem namentlich auch der edle Johannes Chrysostomus sprach und wirkte, so schön bezeichnen, daß wir nicht umhin können, einiges davon zu überseten, von dem man wohl wünschen darf, daß es von denen gelesen werde, die den großen Beruf haben, Fürsten die Wahrheit ans Herz zu legen.

"Ihr Fürsten (er meint ben Kaiser und die Prinzen) ehret euren Purpur! benn auch ben Gesetzgebern barf unsere Rebe Gesetze geben. Erkennet, wie viel euch anbertraut, und was der große verborgene Rathschluß Gottes mit euch seh. Der ganze Erdkreis ist eurer Hand unterworfen, durch ein kleines Diadem, durch einen unbedeutenden Tuchlappen (den kaiserlichen Purpurmantel) zusammengehalten. Was droben im himmel ist, das ist

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 6. p. 638 seq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVI. 11 n. 12. p. 642 sq.

γινώσκετε δσον τὸ πιστευθέν ὑμῖν, καὶ τὶ τὸ μέγα περὶ ὑμᾶς μυστήριον. νόσμος ὅλος ὑπὸ χεῖρα τὴν ὑμετέραν, διαδήματι μιχρῷ καὶ βραχεῖ ἑακίῳ κρατούμενος.

Gottes: was hier unten ift, bas ift euer; o fo werbet benn auch göttliche Wefen 1) für eure Unterthanen, um auch etwas Rühneres ju fagen. ,,, Des Königs Berg ift in ber band bes Berrn""so stehet geschrieben 2) und so glauben wir auch. Dort (auf Gott nämlich) seb auch eure Dacht gegründet, aber nicht auf bem Bolbe und ben Beerschaaren."

"Ihr aber, die ihr ben Fürsten und den Thron umgebt, überhebet euch nicht eurer Gewalt, und betrachtet bas Bergangliche nicht als etwig; feut treu ben Fürften, vorher aber Gott, und um feinetwillen benen, welchen ihr anvertraut und übergeben fepb. Die ihr euch bes Abels eures Geschlechtes rühmt, senb abelich in euren Sitten; ober foll ich auch etwas fagen, was freilich widerlich, aber boch ebel ift: bann wurde euer Befen mahrhaft im bochften Grade abelich fenn, wenn nicht bie Abelsbriefe auch Uneble in eure Gemeinschaft versetten."3)

"Und ihr Beifen und Philosophen, mit ehrwürdigem Bart und Mantel, ihr Professoren und Sprachgelehrten, ihr nach Bolfsbeifall haschenden Redner, wahrlich ich weiß nicht, wie ihr Weise genannt werden konnet, ba ber erfte Grund (aller Beisbeit) euch fehlt. Und ihr Reichen, boret ben, ber ba fagt: "" Fallt euch Reichthum gu, fo hanget bas Berg nicht baran.""4) Biffet, baß ibr euch verlagt auf ein ichwankenbes Ding. Entlafte bein Schiff etwas, bamit bu besto leichter fahreft. Bielleicht entreißest bu bem Feind etwas, bem bas Deinige jufallt. Und ihr Boblleber, entziehet bem Leibe etwas und gebt es bem Geifte; febt, ber Arme ift nabe; hilf bem Kranken; an den verschwende etwas von beinem Ueberfluß; was braucht ihr beibe zu leiben, bu an Ueberlabung, er an hunger? bu an Böllerei, er an Durft? bu, indem bu mit Sättigung auf Sättigung bich beschwerest, er, indem er

<sup>1)</sup> Eigentlich Botter, Seol yereobe, nicht ichmeichlerisch, sonbern nach einem gewöhnlichen Rebegebrauch Gregors gejagt, wonach bie Beiligung und Bergöttlichung bes Menschen als Gott werben bezeichnet wirb; bier mit bem besonderen Nebenbegriff bes göttlich Wohlthätigen.

<sup>2)</sup> Proverb. XXI, 1.

<sup>3)</sup> b. h. wenn nicht auch gang Unwürdige in ben Abelftanb erhoben wilrben, wenn es nur einen ächten Berbienstadel gabe. Die etwas schwierigen griechischen Borte heißen: τότε γαρ αληθές εύγενεστατον ην αν τι το τιμέτερον, εί μή και δελτοι τους δυςγενείς ύμιν ενέγραφον (mortlich: wenn nicht auch Abelsbiplome bie Uneblen unter euch einschrieben). Daß δέλτοι bem Gregor Abelsbriese bezeichnen, beweist eine andert Stelle, wo er folde tabelt, bie auf ihren neuen Abel ftolz sind. Carm. VIII. B. 29. p. 76.
Οὔτος δ΄ εὐγενέτης τύμβοις φρονέων μεγάλοισιν,

<sup>\*</sup>Η δέλτοις όλίγησι νεόγραφον αϊμα λελογχώς.

<sup>4)</sup> Ps. LXII, 11.

von Krankheit abgezehrt umberwankt? - Ueberfieb boch nicht hienieben "ben Lagarus", bamit bu nicht einft "ber reiche Mann" werbeft. Und ihr Bewohner ber großen Stadt, welche bie erfte ift nach ber erften (Rom), und bie ihr auch bas taum. augeben wollt, fo fend benn bie erften, nicht in ber Schlechtigkeit, sondern in ber Tugend; nicht im unordentlichen, sondern im ge= regelten Leben. Denn wie haflich ift es boch, über bie Stabte gwar zu herrichen, fich felbst aber bon ben Luften beberrichen gu laffen; ober in andern Dingen verständig zu febn, aber burch Bferberennen und Schausviele und Wettläufe und Jagben fich in eine folche Raserei verseten zu laffen, bag man bas zum eigent= lichen Leben macht, und bag bie erfte ber Stabte, bie boch billig ein Borbild ber andern in allem Guten febn follte, eine Stadt boll lauter Spielenben ift. D bag ihr boch bas ablegtet und eine Gottesftabt wurdet, bag ihr boch geschrieben ftundet in ben Sanben bes herrn, und einst mit uns euch barftellen konntet als Reine in reiner Geftalt bem großen Städte-Erbauer. Diese frohe Runde bringe ich euch in ihm, unserem herrn Chriftus, welchem feb Ehre und Serrlichkeit und Macht in Ewigkeit. Amen."

So frei und unabhängig bon bem Ginflug ber Mächtigen mb Großen fprach Gregorius, und in bemfelben Ginne han= belte er auch. Wir haben gesehen, wie gutig und zuvorkommend er von Theodofius aufgenommen wurde. t) Es ware ihm alfo ein Leichtes gewesen fich alle Gunft und allen Einflug eines Sof= geiftlichen zu verschaffen. Aber bas konnte einen Gregorius nicht reigen. Im Gegentheil bielt er es feiner Burbe und ber Burbe beffen, bem er biente, angemeffen, ben Sof und überhaupt bie Mächtigen und Großen felten zu besuchen, und überließ es anderen Geiftlichen, Die er verachtete, fich burch Schmeichelei emporquichwingen. 2) Gregorius hatte ben Stola eines Mannes, ber fich keinem Bornehmen gur Laft aufbrängt.3) Doch betrug er fich in

<sup>1)</sup> Gregor mar bon ber Gnabe, bie er bei Theoboffus genoffen hatte, nichts weniger als geblenbet. Er spricht sich ilber ben Kaiser sehr ruhig aus, ja es verräth sogar eine gewisse Kälte, wenn er z. B. Carmon de vita s. B. 1282. von ihm sagt: ἄνθρωπος οὐ κακὸς μέν κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Carmen de vita s. B. 1424 segq. p. 23. u. Carmen advers. Episcopos an vielen Stellen. Solche Geistliche, benen bie Religion Mittel stüt habilichtige und ehrgeizige Zwecke ift, neunt Gregor χριστέμποροι, Christusträmer. Carm. de vita s. B. 1756. p. 28.

<sup>3)</sup> Orat. XIII. 19. p. 761. . . . εἰ δυναστείαν ἠγάπησα, ἢ θρόνων ὕψος, ἢ βασιλέων πατεῖν αὐλὰς, μηδὲ ἄλλό τι λαμπρὸν ἔχοιμι, ἢ ἑίψαιμι πεπτημένος. Unb befonbers Carm. de vita s. Β. 1432. p. 23.
Μόνος ποθεῖσθαι μᾶλλον ἢ μισεῖσθ ἔγνων,
Καὶ τῷ σπανίω τὸ σεμνὸν ἢμπολησάμην,

Θεῷ ταπολλά καὶ καθάρσει προςνέμων,

Τῶν δὲ χρατούντων τὰς θύρας ἄλλοις διδούς.

biefer Beziehung nicht fo, daß er gerade ben hochmuthig gurudgezogenen Sonderling gespielt hatte, fondern wenn er gebeten wurde, erschien er auch an der kaiserlichen Tafel und bei sonstigen Restlichkeiten ber Bornehmen. Daß aber folche Stunden nicht ge rabe bie angenehmften Erinnerungen in seiner Seele guruckließen, beweift noch ein Gebicht, 1) bas er später in ber Ginsamkeit schrieb, ind er fich seiner himmlischen Freiheit rühmt im Gegensatz gegen jene ängftlichen Augenblicke, ba er ftill und traurig an ber taiferlichen Tafel faß, ba er burch bie Höflichkeit genöthigt war, bie Bande ehrfurchtsvoll zu berühren, die fo viel Blut vergoffen hatten, ober, wenn ihm etwas mehr Gnabe zu Theil wurde, ben faiferlichen Bart zu umfaffen.?) Mit eben so geringem Wohlgefallen fpricht er von den Geburtstags -, Sochzeits = und Leichen: mablen, benen beizuwohnen er nicht umbin konnte. 3) Es lätt fich benten, daß Gregorius, ber einen fo großen Theil feines Lebens ber Einsamkeit geweiht hatte, nicht bie Art von Bilbung befaß, bie mit Leichtigkeit auf eine unschulbige Beife auch an folden Dingen Theil nimmt, aber gewiß war es noch mehr fein bem böheren jugekehrter Sinn, ber ihn biese Freuben leer, und fein ftrenger Ernft. ber ihn die dabei berrichende Ueppigfeit und Ausgelaffenheit verwerflich finden ließ. Er war ein Glias und Johannes gegen bieses leichte Bolf. Biel lieber brachte Gregoring feine Tage in ftiller Rube, als in jenen glanzenben Gefellicaften zu. Auch bie einsamen Stunden ber Nacht weibte er gerne Gebeten, frommen Gefängen und Betrachtungen und ichopfte geistige Kräfte für seine Thätigkeit aus bem Urquell alles Geiftes und aller Rraft. 4)

<sup>1)</sup> Carm. IX. p. 79-81.

<sup>2)</sup> Carm. IX. B. 59.

Οὐ θνητοῦ βασιλῆος ὁμέστιος ὡς τοπάροιθεν Γρηγόριος θυλάκφ ἦρα φέρων ὀλίγην.

llnb sobann B. 65.
Οὐδε γέρας φονίους προςπτύξομο

Οὐδὲ χέρας φονίους προςπτύξομαι οὐδὲ γενείου Δράξομαι, ὡς τ' ὀλίγης ἀντιτυχεῖν χάριτος.

<sup>3)</sup> Carm. IX. B. 67-75.

<sup>4)</sup> Er schilbert bieses sein ascetisches Leben an mehreren Stellen, bes. Carm. adv. Episc. B. 54. p. 9 seqq. B. 576 p. 54. Carm. IV. p. 72.

9. Zweite ökumenische Synode in Constantinopel im Frühling 381. Gregor wird rechtmäßig zum Bischof erswählt, seine vernünftigen Vorschläge sinden kein Gehör.

Nachdem Theodofius burch mehrere Ebicte, besonders bas bom 10. Januar 381, 1) bie Arianer und bie mit ihnen aufammenhängenden unbedeutenderen Bartheien aus bem firchlichen Besit vertrieben, und bie Bekenner bes nicanischen Symbols jur alleinherrschenden Parthei gemacht hatte, wollte er biefe Daagregel vollenden und fanctioniren burch eine Berfammlung von Bischöfen aus allen Gegenben bes morgenländischen Reichs, wolche bie alten Glaubenssatungen erneuern und, wenn es nöthig mare, genauer bestimmen und vervollftandigen follten. Bugleich munichte er über bas Bisthum feiner hauptstadt Constantinopel feste Unordnungen getroffen zu sehen. Diese Zwecke zu erfüllen, warb bon ihm auf bas Frühjahr 381 bie Kirchenversammlung nach Conftantinopel wirklich berufen, 2) von welcher ichon feit einiger Beit gesprochen worben war, und auf beren fünftige Bestimmungen auch Gregorius schon hingewiesen hatte, als man ihm bas Bisthum mit Gewalt aufdringen wollte. Es war bem gangen bisherigen Berfahren bes Raifers gemäß, daß er vorzugsweife folde Bischöfe einlub, von benen er Uebereinstimmung mit bem nicanischen Glaubensbekenntniß erwarten konnte. 3) Man gablt beren bekanntlich in ber Regel 150, wekwegen biefe Berfammlung auch ichlechthin die Synode ber 150 Bischöfe genannt wird. Die gewichtvollsten, die wir barunter finden, find Meletius von Antiochien. hellabius von Cafarea, Gregorius von Ruffa, Amphilodius von Konium. Diodor von Tarfus und Chrill von Jerusalem. In-

<sup>1)</sup> Cod. Theod. Lib. XVI. Tit. V. de Haeret. l. 6.; mo e8 unter entern heißt: Nullus Haereticis mysteriorum locus, nulla ad exercendi animi obstinatioris dementiam pateat occasio... Nicaenae fidei, dudum a majoribus traditae et divinae religionis testimonio atque adsertione firmatae, observantia semper mansura teneatur: Photinianae labis contaminatio, Ariani cacrilegii venenum, Euromiue perfidiae crimen et nefanda, monstruosis nominibus auctorum, prodigia sectarum ab ipso etiam aboleantur auditu... Cunctis Orthodoxis Episcopis, qui Nicaenam fidem tenent, Catholicae ecclesiae toto orbe reddantur. Dat. IV. Id. Jan. (381.)

<sup>2)</sup> Socrat. V. 8. Sozom. VII. 7. Theodoret. V. 7. 11. 8. Manusi Collect. Concilior. t. III. p. 523 sqq.

δο crates fagt: ὁ βασιλεὺς σύνοδον ἐπισκόπων τῆς ἀὐτοῦ πίστεως συγκαλεῖ, ἐπὶ τὸ κρατύναι τὴν ἐν Νικαίᾳ πίστιν, καὶ χειροτονῆσαι τῆ Κωνσταντίνου πόλει ἐπίσκοπον.

beffen waren boch auch andere Partheien, als die entschieden Orthoboren, nicht gang bon ber Berfammlung ausgeschloffen; vielmehr hatte Theodofius, in hoffnung einer Bereinigung, namentlich bie Macebonianer eingelaben, und es erschienen auch 36 Bischofe berfelben, besonders aus ben Gegenden bes Bellefpont. Die ausgezeichnetsten unter ihnen waren Cleusius von Chaicus und Marcianus von Lampfacus. Der Raifer und die übrigen Bischöfe boten alles auf, fie jur Unnahme bes nicanischen Glaubens au bewegen, allein fie erklärten fich ftanbhaft bagegen, verließen Conftantinopel, und ermahnten ihre Gemeinden burch Briefe, fic nie mit ben Nicanischgefinnten zu vereinigen. 1) Bon einer Theilnahme abendländischer Bischöfe an biefer Berfammlung ift uns nichts überliefert worden; ja es ift entschieden, daß Theodofius, ohne ben römischen Bischof Damasus zu begrüßen, bie Synobe aufammenberufen hatte, und baf feine Abgefandten beffelben an ben Berhandlungen Theil nahmen. 2) Bielmehr mußte es bem Damafus migfallen, bag ein Mann ben entichiebenften Ginflug, ja anfänglich fogar ben Borfit in ber Bischofsversammlung hatte, welchen er mit allen Abenblandern und den Aeguptern nicht ein= mal im rechtmäßigen Besit ber bischöflichen Burbe anerkannte. Es führte nämlich unter ben versammelten Beiftlichen querft ber ehrwürdige Meletius von Antiochien, ein wegen feiner milben Arommigkeit allgemein verehrter Greis, 3) ben Borfit, späterbin bodftwahrscheinlich unser Gregorius felbft. Der alte Meletius wird uns von Gregorius, ber benfelben außerorbentlich liebte, als ein wahrer Friedensengel geschildert, einfach, von ungeschminftem Wefen, boll göttlichen Sinnes, ber aus feinem rubigen Muge ftrablte, zugleich muthboll und bescheiben. 4) Er eignete sich also trefflich jum Borfiter einer folden Berfammlung, und es ift nur ju bedauern, daß er ihr feinen Beift nicht einhauchen fonnte Muffer ihm wird in ben Aften bes chalcebonenfischen Concils auch Rectarius als Borfteber der Bersammlung zu Conftantinovel genannt: welches fo zu verfteben ift, bag er nach ber freiwilligen

<sup>1)</sup> Socrat. V. 8. Sozom. VII.-7.

<sup>2)</sup> Dieß hat niemand klarer und aussührlicher bargethan, als ber berihmte Franzose Ebm. Richer in seiner trefflicen Historia Conciliorum Generalium Lib. I. cap. 5. p. 169—197. edit. Colon.

<sup>3)</sup> Auch von Theodofius in hohem Grade verehrt. Theodoret, h. c.  $\mathbb{V}.$  7.

Carm. de vita s. B. 1514. p. 24.
 Ων ἡν ἀνὴο ποὸεδρος εὐσεβέστατος,
 Απλοῦς, ἄτεχνος τὸν τρόπον, θεοῦ γέμων,
 Βλέπων γαλήνην, θάρσος αἰδοῦ σύγκρατον.

Entfernung bes Gregorius als neuerwählter Bischof ber Saupt= ftabt biese Würbe erhielt. 1)

Meletius scheint früher in Constantinopel angekommen ju febn, als die übrigen Bischöfe; 2) nachdem sich so viele Beiftliche eingefunden hatten, als zur Eröffnung ber Synobe nöthig ichienen, begann man, 3) nach schicklicher Begrugung bes Raifers, obgleich bie macebonischen und aapptischen Bischöfe noch nicht ba waren.4) die Berbandlungen mit der Anordnung der constantinopolitanischen Rirdenverbaltniffe. Die frühere Babl bes Maximus jum Bischof bon Conftantinopel wurde vorgenommen, untersucht und von ben Bischöfen verworfen. Es findet fich über biefen Gegenstand ein eigenes Gefet in ben Berordnungen ber Synobe, welches fo lautet: 5) "Bas ben Maximus, ben Cynifer, und bie seinetwegen zu Constantinopel entstandene Berruttung betrifft, so ift biefer Maximus, weber in Ansehung ber vergangenen, noch in Ansebung ber gegenwärtigen Beit, für einen Bischof anzuseben, und eben bas gilt von allen, bie von ihm zu einem geiftlichen Amt, was es auch für eins febn mag, geweiht worben find. Ueber= haupt alles, was mit ihm und von ihm vorgenommen worben ift, wird für ungültig erklärt."

Diefer Kanon war, wie man fieht, nicht blos gegen Magi= mus gerichtet, sonbern auch gegen bie agpptischen Bischöfe, bie

<sup>1)</sup> Meletius wird ausbriidlich von Gregor selbst als nodedoos bezeichnet. Nach Meletius Tode übernahm höchstwahrscheinlich Gregor selbst auf kurze Zeit das Präsidium, und als dieser abdankte, sein Nachfolger Nectarius. Sozom. (VII. 7.) scheint zwar von Timotheus von Alexandren, Meletius und Chrill von Jerusalem als Borstehern der Synode zu sprechen. Allein seine Ausbrilde sind zu unbestimmt, um daraus sichere Schlisse ziehen zu können.

<sup>2)</sup> Socrat. V. 8. . . . Μελέτιος δε έξ 'Αντιοχείας πάλαι παρῆν, διε διὰ τὴν Γρηγορίου κατάστασιν μετεστάλη.

<sup>3)</sup> Der Ansang ber Synobe siel nach Sokrates in den Mai: συνήλθον εν ύπατεία (unter dem Consulat) Εύχαρίου καλ Εύαγρίου, τῷ ματφ μηνί.

<sup>4)</sup> Sofrates sagt in ber angeführten Stelle beutlich, daß Meletins stüher da war, um ben Gregorius in das constantinop. Bisthum einzuseten. Theodoret (V. 7.) läßt den Meletius seine erste Auswartung bei Theodofius mit den übrigen Bischssen machen. Dieß vereinige ich dahin, daß Meletius mit einem Theil ber zur Synode berusenen Bischssen macefrüher in Constantinopel war, während die ägyptischen und macedonischen Bischsse, die auch Gregor später ankommen läßt, noch nicht anwesend waren. Bgl. Greg. Carm. de vita s. B. 1798. p. 28. Daß unter den Ramensunterschriften der Bischsse bei den Concisienbeschlissen gar keine macedonischen vorlommen, darf uns nicht irre machen, da Gregors Rachrichten über die Synode weit zuverlässiger sind, als diese Unterschriften.

<sup>5)</sup> Canon. IV. f. Mansi tom. III. p. 559.

ibn in Constantinopel geweiht, und gegen bie untergeordneten Beiftlichen, Die er vielleicht fpater in Aegypten geweiht hatte. Es ift bochft mahriceinlich, bag ein Bartheiganger, wie Marimus, immer noch feine Unhanger unter ber agyptischen Beiftlich feit hatte, und daß bie zu Constantinopel versammelten Bater ein gerechtes Diftrauen gegen bie Aegypter begten. Dief begrundet die Annahme, daß die versammelten Bifcofe abfictlich biefen Gegenstand ins Reine brachten, ebe bie Aegypter angekommen waren, ober bag ihre Berufung fo eingerichtet war, bag fie nicht fogleich jur Eröffnung ber Synobe fommen tonnten. Much hatten bie versammelten Bater ohne Zweifel noch vor Anfunft ber Aegupter einen Beschluß gefaßt, welcher fich auf bie Einmischung bes alexandrinischen Bifchofe und feiner Beiftlichkeit in die Angelegenheiten des conftantinopolitanischen Bisthums bezog und abnliches für bie Butunft verhüten follte, indem fie feftfesten: 1) "baß, alle Bischöfe in ihren Sprengeln bleiben und nicht in frembe ihren Rug feten, und bag fie fich nicht in Orbinationen, bie fie nicht unmittelbar angeben, unberufen einmischen follten."

Wenn nun die Kirchenderhältnisse in Constantinopel sicher begründet werden sollten, so mußte man auch zur wirklichen und gesehlichen Wahl eines Bischofs für die Hauptstadt schreiten. Und wen konnte dieselbe treffen, als unseren Gregorius? Er, der muthvolle Vertheidiger des nicanischen Glaubens, bei dem Raiser beliebt, von dem Volke angebetet und von den meisten Geistlichen geachtet und gesürchtet, wurde nun wirklich (und das war die einzige zulässige Art, weil er von seinem Bisthum zu Nazianz oder Sasima noch nicht entbunden war) 2) durch die Spnobe zum

<sup>1)</sup> Canon. II. Mansi p. 559. Daß biefer Beichluß eine polemische Beziehung auf ben alexanbrinischen Bischof haben sollte, geht baraus hervor, baß er ber einzige ift, ber namentlich genannt und bem ausbriditich gesagt wird, "baß er nur in Aegupten bie kirchlichen Berhältniffe auguordnen habe."

<sup>2)</sup> Es stand nämlich der gesetmäßigen Erhebung des Gregorins jum Bisthum von Constantinopel der 15te Kanon des nicanischen Concils entgegen, welcher den Bischen unterlagte, ihre Stellen zu verlassen und ein anderes Bisthum anzutreten. Auch unterließ man nicht, dieß gegen ihn geltend zu machen. Hierauf erwiederte Meletius, der dem Gregor wohlte und ihn zum Bischof von Constantinopel weiste: das Gesetz sey blos gegeben, um herrschildetigen Absichen vorzubeugen; da aber solche bier nicht Statt fänden, so sen auch auf diesen Fall nicht anwendbar. (Theodoret. V. 8. . . . τοῦτον (Γρηγόριον) ίδων δ θεῖος Μελέιιος, καὶ τῶν τὸν κάνονα γεραφότων τὸν σκοπὸν ἐπιστάμενος — τὰς γὰς τῆς φιλαχίας ἀφορμάς περικόπτοντες, ἐκώλυσαν τὴν μετάθεσιν — ἐβεβαίωσε τῷ δειστάτω Γρηγορίω τὴν τῆς Κωνσταντινουπόλεως προεδρείαν.) Allein solche subsective Auslegung nach dem Geist und Zwec des Geseges sonnte zur größten Willsühr sühren. Anr die Erklärung einer allgemeinen Synode

Bischof ber morgenländischen Hauptstadt erwählt. 1) Gregorius bezeugt, daß ihm auch jett die Annahme dieser Würde unangenehm gewesen, daß ihm aber dieses Unangenehme durch die Hosffnung versüßt worden seh, als rechtmäßiger Bischof von Constantinopel vieles zur Ausschnung der Streitigkeiten beitragen zu können, welche, von der meletianischen Spaltung in Antiochien herrührend, den Orient und Occident trennten. 2) Die Weihe des Gregorius wurde durch die anwesenden Bischöfe, den Meletius an der Spize, mit vieler Feierlichkeit vorgenommen, und durch Reden verherrlicht.

Dieser Anfang war vielleicht ber ruhigste und heiterste Zeitpunct ber Spnobe; balb erneuerte sich ber alte Streit über bas antiochenische Bisthum, und zwar auf eine Weise, wie es einer Bersammlung von Geistlichen höchst unwürdig war. Meletius, ber ehrwürdige Greis, starb und in ihm entschwand ber Engel bes Friedens. 3) Nachdem man mit großem Pomp seine Leichen= seier begangen, 4) erhob sich ein Streit über seine Verlassenschaft,

tonnte hier etwas gesetzlich abanbern. Mit mehrerem Recht hatte man für Gregor anführen tonnen, bag er in Nazianz nur Gehülse seines Baters gewesen, zum Bisthum von Sasima aber gezwungen worden sen, und baseibst nie eine bischöfliche Handlung verrichtet habe.

Carm. de vita s. B. 1525. p. 24.
 Οὖτοι μ' ἐνιδρύουσι τοῖς σεμνοῖς θρόνοις Βοῶντα καὶ στένοντα . . .

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1529 sqq. p. 24. Er bemerkt aber auch, es seven ματαίας καρδίας φαντάσματα gewesen.

<sup>3)</sup> Greg. Carm. de vita s. B. 1573. p. 25. Wie gang anders, als ber friedliebenbe Meletius, bie übrigen Bischöfe sich betrugen, geht 3. B. aus folgenber Schilberung bervor. Carm. de vita B. 1550 pp. 25.

<sup>4)</sup> Des Meletius Leichenseier wurde burch mehrere Lobreben versperrsicht (Theodoret. V. 8.), unter benen Sokrates (hist. eccl. V. 9.) besonders die des Gregorius von Ryssa auszeichnet. Rachdem sein Leichendezgängniß in Constantinopel sehr seierlich gehalten worden war, wurde sein entselter Körper nach Antiochien gebracht und daselbst bestattet. (Greg. Carm. de vita s. B. 1579 seqq. p. 25.) Weletius genoß besonders gegen das Ende seines Lebens eine ungemeine Berehung, und wenn auch beim Beginn seiner Lausbahn seine Uederzeugung vielleicht etwas schwankend und seine Rechtgläubigkeit etwas verdächtig war, so entwickelte sich doch unter

ihn in Constantinopel geweiht, und gegen bie untergeordneten Beiftlichen, bie er vielleicht fpater in Aegypten geweibt hatte. Es ift höchft mahriceinlich, daß ein Bartheiganger, wie Marimus, immer noch feine Unhanger unter ber agyptischen Beiftlich feit hatte, und daß die ju Conftantinopel versammelten Bater ein gerechtes Migtrauen gegen bie Aeghpter begten. Dief begrundet bie Unnahme, daß bie versammelten Bischöfe abfichtlich biefen Gegenstand ins Reine brachten, ebe bie Meappter angetommen waren, ober bag ihre Berufung fo eingerichtet mar, bag fie nicht fogleich zur Eröffnung ber Spnobe tommen fonnten. Much hatten die versammelten Bater ohne Zweifel noch vor Anfunft ber Aegypter einen Beschluß gefaßt, welcher fich auf bie Einmischung bes alexandrinischen Bifchofs und feiner Beiftlichkeit in die Angelegenheiten bes conftantinopolitanischen Bisthums bezog und ähnliches für bie Butunft verhüten follte, indem fie feftfesten: 1) "baß, alle Bifchofe in ihren Sprengeln bleiben und nicht in frembe ihren fuß fegen, und bag fie fich nicht in Orbinationen, bie fie nicht unmittelbar angeben, unberufen einmischen follten."

Wenn nun die Kirchenverhältnisse in Constantinopel sicher begründet werden sollten, so mußte man auch zur wirklichen und gesehlichen Wahl eines Bischofs für die Hauptstadt schreiten. Und wen konnte dieselbe treffen, als unseren Gregorius? Er, der muthvolle Vertheidiger des nicanischen Glaubens, bei dem Kaiser beliebt, von dem Bolke angebetet und von den meisten Geistlichen geachtet und gefürchtet, wurde nun wirklich (und das war die einzige zulässige Art, weil er von seinem Bisthum zu Nazianz oder Sasima noch nicht entbunden war) 2) durch die Spnobe zum

<sup>1)</sup> Canon. II. Mansi p. 559. Daß biefer Beichluß eine polemische Beziehung auf ben alexanbrinischen Bischof haben sollte, geht baraus bervor, baß er ber einzige ift, ber namentlich genannt und bem ausbridlich gesagt wirb, "baß er nur in Aegypten bie kirchlichen Berhältniffe anauerbnen babe."

<sup>2)</sup> Es stand nämlich der gesetymäßigen Erhebung des Gregorius zum Bisthum von Constantinopel der 15te Kanon des nicänischen Concils entgegen, welcher den Bischen unterlagte, ihre Stellen zu verlassen und ein anderes Bisthum anzutreten. Auch unterließ man nicht, dieß gegen ihn geltend zu machen. Hierauf erwiederte Meletius, der dem Gregor wohlwolke und ihn zum Bischof von Constantinopel weiste: das Gesetz seh blos gegeben, um herrschsichen Absichen vorzubeugen; da aber solche hier nicht Statt fänden, so sein auch auf diesen Fall nicht anwendbar. (Theodoret. V. 8. . . . τοῦτον (Γρηγόριον) ἰδων δ θεῖος Μελέπιος, καλ τῶν τὸν κάνονα γει ραφότων τὸν σκοπὸν Επιστάμενος — τὰς γὰς τῆς φιλαχίας ἀφορμάς περικόπτοντες, ἐκώλυσαν τὴν μετάθεσιν — ἐβεβαίωσε τῷ Θειστάτῳ Γρηγορίω τὴν τῆς Κωνσταντισουπόλεως προεδοείαν.) Allein solche subsective Auslegung nach dem Beist und Zwerd des Geseges sonnte zur größten Billühr sühren. Nur die Erklärung einer allgemeinen Spnobe

Bischof ber morgenländischen Hauptstadt erwählt. 1) Gregorius bezeugt, daß ihm auch jest die Annahme dieser Würde unangenehm gewesen, daß ihm aber dieses Unangenehme durch die Hoffnung versüßt worden seh, als rechtmäßiger Bischof von Constantinopel vieles zur Aussihnung der Streitigkeiten beitragen zu können, welche, von der meletianischen Spaltung in Antiochien herrührend, den Orient und Occident trennten. 2) Die Weihe des Gregorius wurde durch die anwesenden Bischofe, den Meletius an der Spize, mit vieler Feierlichkeit vorgenommen, und durch Reden verherrlicht.

Dieser Ansang war vielleicht ber ruhigste und heiterste Zeitpunct der Synode; bald erneuerte sich der alte Streit über das antiochenische Bisthum, und zwar auf eine Weise, wie es einer Bersammlung von Geistlichen höchst unwürdig war. Meletius, der ehrwürdige Greis, starb und in ihm entschwand der Engel des Friedens. 3) Nachdem man mit großem Bomp seine Leichenfeier begangen, 4) erhob sich ein Streit über seine Verlassenschaft,

fonnte hier etwas gesetzlich abanbern. Mit mehrerem Recht hatte man für Gregor anführen tonnen, baß er in Nazianz nur Gehülse seines Baters gewesen, zum Bisthum von Sastma aber gezwungen worden seh, und baselbst nie eine bischöfliche Handlung verrichtet habe.

 Carm. de vita s. B. 1525. p. 24.
 Οὖτοι μ' ἐνιδρύουσι τοῖς σεμνοῖς θρόνοις Βοῶντα καὶ στέγοντα . . .

2) Carm. de vita s. B. 1529 sqq. p. 24. Er bemerkt aber auch, es seben ματαίας καρδίας φαντάσματα gewesen.

3) Greg. Carm. de vita s. B. 1573. p. 25. Bie gang anders, als ber friedliebenbe Meletins, bie ilbrigen Bischöfe fich betrugen, geht 3. B. aus folgenber Schilberung berbor. Carm. de vita B. 1550 and p. 25.

Θρόνων ἐπ' ἄκρων ἐξερεύγεται Τγόςς Οἱ πᾶσι κηρύσσοντες εἰρήνην ἀ [, ] ; Φωναῖς πλατείαις ἐν μέσαις ἐκκηνικίς, Τοσοῦτον ἐμμάνησαν ἀλλήλοις πκορες, Ὠςτ' ἔκροῶντες, συλλέγοντες συμματούς. Κατηγοροῦντες καὶ κατηγορούμενοι, Πηδώντες, ἐκδημοῦντες ἐν πηδήμασι, Διαρπάζοντες οῦς τύγοι τὶς προφθάσας.

4) Des Meletius Leichenfeier wurde burch mehrere Lobreben verherrlicht (Theodoret. V. 8.), unter benen Sofrates (hist. eccl. V. 9.) besonders die des Gregorius von Ryssa auszeichnet. Nachdem sein Leichenbegängniß in Constantinopel sehr seierlich gehalten worden war, wurde sein entselter Körper nach Antiochien gebracht und daselbst bestattet. (Greg. Carm. de vita s. B. 1579 seqq. p. 25.) Meletius genoß besonders gegen das Ende seines Lebens eine ungemeine Berehung, und wenn auch beim Beginn seiner Lausbahn seine Ueberzengung vielleicht etwas schwankend und seine Rechtgläubigkeit etwas verdächtig war, so entwickelte sich doch unter

namlich über bas burch feinen Tob frei geworbene Bisthum bon Antiochien. Rest ware ber Augenblick ba gewesen, Die so lange getrennten Bartheien in Antiodien zu vereinigen, indem man bem überlebenben Baulinus die Aufficht über die ganze antiochenische Gemeinde übertragen hatte; auch wird uns von alten Schriftftellern berichtet, daß unter ber Geiftlichkeit und bem Bolle ju Antiochien ein Vertrag bestanden habe, nach bem Tode bes Meletius ober Paulinus benjenigen, ber ben anbern überleben wurbe. als alleinigen Bischof anzuerkennen, ja biefer Bertrag foll fogar von einer Anzahl Geiftlichen wechselseitig beschworen worben sebn.1) Dhne Aweifel wurde eine folde Anordnung ben Frieden am ficherften allmäblig berbeigeführt baben. Auch Gregorius fab in bet allgemeinen Anerkennung bes Baulinus bas vernünftigfte Austunftsmittel gur Bereinigung, und vertheibigte biefe Anficht mit grundlichem Ernft und mit Warme bor ber Synobe. Bas er barüber fagte, war im Wefentlichen Folgendes: 2) "Bir follten jest einen boberen Gesichtsbunct nehmen, und uns burch bie Bartheiungen einer Stadt nicht so berwirren laffen. Wären jene Manner auch Engel, fo verbienten fie nicht, daß um ihretwillen bie so theuer erlöfte, jum Frieden berufene Chriftenheit in allgemeinen Streit geriethe. Da nun aber ber Streit boch entflammt ift, fo fann er jest am beften wieder unterbrudt werben. Der, welcher nun einmal ben Bischofftuhl inne bat, behalte ibn auch Inawischen wird auch er alt, und es trifft ihn bas allgemeine Loos ber Menfcheit. Dann tann mit allgemeiner Uebereinstimmung bes Boltes und ber Geiftlichkeit und mit Rugiebung einfichtsvoller Bifcofe ein neuer Bifchof gewählt werben, und bieß Ereignif wird vollends allem Partheigeiste ein Ende machen. Dief ift ber einzige Weg zum Frieden, ben wir, in Erwägung, wie gerftorend biefe Streitigkeit für die Kirche ift, aus beiligem Pflicht gefühl einschlagen follten. Damit ihr euch aber überzeugt, bas fein Eigennut und feine Denschengefälligkeit mich bewogen haben, biefen Rath zu geben, fo erbitte ich mir jest bie Erlaub nif. mein Bisthum nieberzulegen, und ein, wenn auch rubmloferes, boch rubigeres Leben gu führen."

So sprach Gregorius einleuchtend und männlich. Aber ber Partheigeist war zu mächtig, als daß die Stimme der Vernunft

mannichfaltigen Schickfalen und Leiben fein Charafter so fcon, so liebenswürdig, milb und fromm, baß er fic, wie taum ein anderer Geiftlicher biefer fillrmifchen Zeit, die allgemeinfte Liebe erwarb.

<sup>1)</sup> Socrat. V. 5. Sozom. VII. 3. Etwas abweichend Theodoret. VII. 2 seqq.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1590-1680. p. 25. 26. 27.

hatte gebort werben konnen. Die versammelten Bischofe waren fast alle Anhänger bes Meletius (Baulinus war gar nicht jur Rirchenversammlung berufen) und konnten sich barauf verlaffen. baf ber unverfohnliche Gifer ber meletignischen Bartbei auch in Antiodien ben Paulinus nicht als Bischof anerkennen wurde. 1) Auf jenen Bartheigeift in Antiochien gestütt, konnte auch bier in ber Bersammlung ber Bischöfe berfelbe Beift feine Stimme laut erheben. Raum hatte Gregorius feine Unrebe geenbigt, fo erboben fich besonders die jungeren Geiftlichen, benen er auch nicht gerade geschmeichelt hatte, mit tobendem garm gegen bie von ibm borgetragene Anficht, fdrieen, nach Gregors eigenem Ausbruck, wie Doblen burch einander und vielen wie Besben über ibn ber. 2) Es gelang- ben Schreiern, auch bie Gemäßigten und Alten bingureifen . und fo verhallten bie rubigen Worte ber Beisbeit völlig wirfungelos. Birflich tam es auch, mahricheinlich auf Betrieb ber fprifden Bifcofe, Die fich bem Baulinus nicht unterwerfen wollten, babin, bag in ber Berfon bes Bresbuter Alavianus bem Meletius ein Nachfolger, bem Baulinus ein Gegenbischof gegeben wurde, 8) mit welcher Wahl bie meletianische Gemeinde zu Antiodien volltommen übereinstimmte.

<sup>1)</sup> Socrat. V. 9. . . . ο Μελετίφ προςχείμενοι ύπό Παυλίνον είναι ούχ ήθελον. Es war hartnädiger Partheigeift, ber sich an bie Berfonen antnüpfte.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1680-1688. Bergi. Carm. X. B. 92. p. 81, wo er unter anbern auch bie Bifcofe mit Rranichen und Ganfen bergleicht. Ueberhaupt follten nur alle Berehrer ber unbebingten Concilien-Autorität Gregors Beichreibung biefer Stumenischen Synobe lefen; vorzug-lich auch feine Schilberung ber meisten Mitglieber berfelben Carm. adv. Episc. B. 154. p. 18 seqq., wo er es unter anbern als etwas Entebrenbes barftellt, in ber Mitte folder Glaubenstramer, wie er einen Theil ber Bifdbfe nennt, ju figen:

<sup>....</sup> καὶ γὰο ἦν αἶσχος μέγα Τούιων τιν εἶναι τῶν καπήλων πίστεως.

<sup>3)</sup> Socrat. V, 9. Sozom. VII, 11.

## 10. Gregorius bankt ab und verabschiebet sich von seiner Gemeinde.

Indessen bauerten die Situngen der Synode in einer so stürmischen Weise fort, wie es einem ernsten Manne nicht gefallen konnte. Gregorius war froh, mehrere Tage durch Krantbeit von dem Besuchen der Versammlungen abgehalten zu seyn, 1) und faßte zulet, da er sah, daß seine Stimme nicht durchdränge, den sesten Entschluß, sich ganz zurüczzziehen. Er verließ deswegen seine disherige bischösliche Wohnung und besuchte sofort die Synode nicht mehr. 2) Auf das Volk machte dieser Schritt einen tiesen Sindruck, sie baten den Gregorius dringend, ihnen und dem Gott, den er bisher so kräftig unter ihnen verkündigt, auch den Rest seines Lebens vollends zu weihen. 3)

Gregorius mochte noch keineswegs ganz fest entschlossen sepn, sein Bisthum niederzulegen, als die Verhandlungen der Synode durch die Ankunft der bisher noch entfernten ägyptischen und macedonischen Bischöse eine Wendung nahmen, welche diesen Entschluß zur Reise brachte. Diese Vischöse, die sich natürlich wegen ihrer späten Verusung für zurückgesetzt ansahen, waren schon aus diesem Grunde geneigt, sich dem, was die Synode bisher beschlossen hatte, zu widerseten. Sie zeigten sich besonders mit der Wahl des Gregorius unzufrieden; indeß, wie er selbst sagt, nicht sowohl aus Hag gegen ihn oder aus Borliebe für einen andern, den sie gerne auf den bischösslichen Stuhl gesetz hätten, als vielmehr aus Widersetzlichkeit gegen diesenigen, welche ben Gregorius gewählt hatten. Den stellten sie ihm wenigstens

<sup>1)</sup> Carm. de vita s. B. 1745. p. 28.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. S. 1778. p. 28.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. B. 1781 seqq. p. 28.

<sup>4)</sup> Daß die ägyptischen und macedonischen Bischöfe später tamen, geht aus ber ganzen Darstellung des Gregorius beutlich hervor. Nachdem er alles bisher Erzählte gemeldet, fährt er (Carmen de vita s. B. 1798. p. 28.), die Antunft ber Aegypter als etwas Neues berichtend, so fort:

Ηλθον γάρ, ήλθον έξαπίνης κεκλημένοι Αιγύπτιοί τε και Μακεδόνες έργάται Των τοῦ θεοῖ νόμων τε και μυστηρίων, Φυσώντες ήμιν έσπέριόν τε και τραχύ. Τοῖς δ'ἀντεπήει δημος ήλιοφρόνων.

<sup>5)</sup> Carm. de vita s. B. 1812. p. 29.
Οὐ μὲν πρὸς ἔχθραν τὴν ἔμὴν, οὐδὲ θρόνον Σπεύδοντες ἄλλοις, οὐδαμῶς. ὅσον πόνω Τῶν ἔνθρονιστῶν τῶν ἔμῶν, ὡς γοῦν ἔμὲ Σαρῶς ἔπειθον λαθρίοις δηλώμασι.

unter ber Sand felbst bie Sache bar. Aller Bahrscheinlichkeit nach bezieht fich bieg vorzüglich auf ben Umstand, daß Gregorius unter bem Ginflug bes Meletius gewählt und bon bemfelben geweiht worden war. Deffentlich aber gebrauchten fie für bie Berwerfung bes Gregorius einen anbern Grund: fie wendeten nämlich auf biefen Fall ben 15ten Ranon bes nicanischen Concils an: "bag, um Unordnungen ju verhüten, fein Bifchof, Presbyter ober Diakon bon einer Stadt zu einer andern übergeben burfe. Sollte es aber boch auch nach biefer Berordnung einer wagen, fo fet bie Sache nichtig, und ber Geiftliche folle in bie Rirche, ju welcher er orbinirt worden, jurudversett werben." Demgemäß behaupteten fie nun, bag Gregor nur rechtmäßiger Bifchof bon Safima, feineswegs aber von Conftantinovel febn tonne. Gregor und feine Bertheibiger bagegen beriefen fich barauf. bag er burch bie Erklärung einer allgemeinen Spnobe von bem, ohnedieß ichon veralteten Gesetze volltommen entbunden feb; 1) Gründe, die jedoch auch nicht über alle Zweifel erhaben waren.

Jest hielt fich Gregorius für fo tief gefrankt, daß er, alle andere Rudfichten bei Seite fegend, ben festesten Entschluß faßte, fein Amt nieberzulegen. Er trat bor bie versammelten Bischöfe und erklärte ihnen folgenbes: 2) "Bas biefe Berfammlung auch nachher über mich beschließen mag, fo mochte ich euren Sinn borber ju etwas weit Soberem erheben: werbet boch nun einig und verbindet euch in Liebe! Sollten wir benn immer nur als Unberträgliche verspottet werden und nur von bem Ginen, von Streitsucht, beseelt fenn? Reicht euch brüberlich bie Sanbe. 3ch aber will ein zweiter Jonas werben. 3ch will mich fur bie Rettung unferes Schiffes (ber Rirche) hinopfern, obgleich ich an bem Sturme unschulbig bin. Lagt mich bas Loos treffen und

<sup>1)</sup> Gregor bezeichnet jenen nicanifden Ranon ale ein abgeftorbenes Øtitis Carm. de vita s. B. 1810. p. 29.

Νόμους στρέφοντες τοὺς πάλαι τεθνηχότας. 'Ων πλειστον ήμεν και σαφώς ελεύθεροι.

Allem welchen hinreichenden Grund er bazu hatte, läßt sich baraus nicht einseben. Der 15te nicanische Ranon war burch fein anderes Concilium aufgehoben worden; vielmehr war er gegen Enbe bes vierten Jahrhunderts noch eben so wohlthätig und nothwendig, als er zu Anfang besselben ge-wesen war; und Gregor, sonst ein so großer Berehrer ber Beschliffe von Ricaa, hatte am wenigsten einen berselben veraltet nennen burfen. Rur burch ben Befdluß einer allgemeinen Spnobe tonnte er babon entbunben werben, und dies wurde er auch, indem ihn die conftantinopolitanische Sp-nobe jum Bischof ber Sauptstadt einsetzte. Aber eben die Rechtmäßigkeit bieses Beschluffes wurde von ben Aegyptern und Macedoniern angegriffen, weil fie bei ber Faffung beffelben noch nicht gegenwartig gewesen maren.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. S. 1828-1856. p. 29.

werfet mich ins Meer. Ein gaftfreundlicher Ballfisch ber Tiefe wird mich aufnehmen. Dieß feb ber Anfang eurer Gintracht. Ungern bestieg ich ben Bischofftubl und gerne steige ich jest berab. Much mein schwacher Rorper rath mir bieg. Nur eine Schulb habe ich noch abzutragen, den Tod; ber gehöre Gott. bu meine Dreieinigkeit, nur um beinetwillen bin ich traurig. Wirft bu auch einen tuchtigen Mann haben, ber bich freimuthig und voll Eifers vertheibige? Lebet wohl und gebenket meiner Arbeiten und Mühen." So Gregorius. Die Bifchofe ftutten und schwantten gaubernd, wie fie fich erklaren follten. Gregorius verließ die Versammlung mit gemischtem Gefühle, frob, daß er nun zur Rube gelangen follte, traurig, wenn er an seine Ge= meinbe und beren Stimmung beim Bekanntwerben bes Geschehenen bachte. 1) Gregorius hatte indeß nicht sobald die Versammlung verlaffen, als bie Bischöfe feine Abbantung mit Bergnugen annahmen; 2) eine Sache, worüber wir uns wohl wundern muften. wenn wir ben gemeinen Bang menschlicher Dinge nicht bebachten. Die meisten Geiftlichen waren berglich frob, einen Mann, ben fie beneibeten, ber ihnen an Beift und Berebfamteit überlegen mar. ber ihr leibenschaftliches Treiben oft bitter tabelte, und seine weiseren Rathschläge nicht immer mit ber größten Milbe gab, los au fenn; und ohnedieß bilbeten ja icon bie macebonischen und ägpptischen Bischöfe eine entschiedene Gegenparthei, bie fie um fo fester behaupteten, ba bieselbe, besonders bei ben Megyptern, aus alteingewurzeltem Partheigeift ihrer gangen Rirche berborgegangen war.

Sofort begab sich Gregorius zum Kaiser, und verlangte im Beiseyn vieler Personen auf eine gerade und würdige Weise seine Entlassung: 3) "Richt Gold verlange ich von dir, großmüthigster Fürst, noch Kostbarkeiten für meine Kirche, noch hohe Aemter für meine Verwandte. Ich glaube eine weit höhere Gnade verdient zu haben; gestatte mir, daß ich dem Neid aus dem Wege gebe."4)

<sup>1)</sup> Carm. de vita s. B. 1856 seqq. p. 29.

<sup>2)</sup> Carm. de vita s. B. 1869. p. 29. Bef. Carm. adv. Episc. B. 145. p. 18.

Προϋπεμψαν ένθεν ἀσμένως οι φίλτατοι "Ωςπερ τιν , ὄγκον εκ νεῶς βαρουμένης

Plyartes. ην γαρ φόρτος ευφρονών κακοίς. Man verbreitete sogar die salsche Sage, die Bischöfe hätten ben Gregor wiber seinen Willen des Bisthums entsett. Carm. de vita s. B. 1929. p. 30. u. Carm. II. B. 11. p. 75. bei Tollius.

<sup>3)</sup> Carm. de vita s. 3. 1871-1905. p. 29. u. 30.

<sup>4) \$3. 1889.</sup> p. 30.

<sup>&</sup>quot;Εν<sup>\*</sup>μοι δοθήτο, μικρὸν εξεαι τῷ φθόνφ. Θρόνους ποθῶμεν ἀλλὰ πό ἐξωθεν σ**έβειν.** 

Mit biesen Worten trat Gregorius vor den Kaiser, und beschwor ihn zugleich, alles aufzubieten, um unter den leidenschaftlichen Bischsen Friede herzustellen. Theodosius gewährte dem verehrten Bischof, obwohl er ihn höchft ungern Constantinopel verlassen sab, die Erfüllung seines Wunsches.

Gregorius empfing jest fo viele Beweise ber Theilnahme bon ben Seinigen, bag er nicht umbin konnte, noch ein öffentliches Lebewohl auszusprechen; auch mar er es fich selbst schuldig, seine Berhältniffe noch einmal offen bargulegen, und fein Berfahren ju rechtfertigen. Dieg that er in ber berühmten Abichiebs= rebe, 1) aus welcher wir um fo lieber einige hauptstellen ausbeben, als fie unter bie ausgezeichneten rednerischen Productionen unseres Gregorius gebort. Zuerft rebet Gregorius bie versam= melten Bischöfe freundlich an und verspricht ihnen Rechenschaft bon feiner bisherigen Amtsführung zu geben. Er schilbert bie traurige Lage ber orthoboren Gemeinde in Constantinopel un= mittelbar vor seiner Ankunft unter ber Regierung bes Balens,2) wie fie klein, hirtenlos, gerftreut, verfolgt, rechtlos, alles Befites beraubt, taum noch einer Gemeinschaft geglichen hatte; und weist bann barauf bin, in welchem Buftand fie fich jest befinde: "Erhebe beine Augen rings umber, fagt er, 5) bu, ber bu meine Lehre prüfen willft, und fiebe biefen herrlichen Rrang, ber jest gewunden ift - fiebe bie Bersammlung ber burch Alter und Gin= ficht ehrwürdigen Bresbyteren, die bescheibenen Diakonen, die trefflichen Borlefer, bas lernbegierige Bolt, bie Männer und Frauen, gleich ehrenwerth burch Tugenb . . . biesen Kranz bas fage ich nicht nach bem Herrn, aber ich will es bennoch sagen — diesen Kranz habe auch ich zum Theil winden helfen, biefer Krang ift jum Theil auch ein Werk meiner Bortrage." Gregorius war gewiß bescheiben genug, bie große Umanberung, bie unter begunftigenden außeren Umftanden in fo turger Beit ju Stanbe gebracht worben mar, feineswegs blos feiner Thatigfeit jugufchreiben; er fab barin eine Fügung Gottes. 4) Aber er hatte in ber Lage, warin er sich befand, auch vollkommenes Recht, seine personliche Mitwirkung, die man so undankbar zu verkennen

<sup>1)</sup> Orat. XLII. p. 748 — 768. Der Titel ber Rebe ift: Συνταπήριος είς την των ον. επισκόπων παρουσίαν.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 2. p. 749.

<sup>3)</sup> Orat. XLII. 11. p. 755 sq. Bergi. Carm. advers. Episc. 28. 115 seqq. p. 14.

<sup>4)</sup> Carm. II. B. 61. p. 80. bei Tollius: Δλλ' οὐκ ἐμόνγε, πλὴν ὅσ' ἔχοησεν Φεός.

ichien, geltend zu machen, und es besonbers hervorzuheben, wie wichtig es feb, gerade in Conftantinopel bie reine Lehre erhalten und begründet ju haben. "Denn wenn es nichts Großes ift, fagt er in biefer Beziehung, 1) bie Stadt, welche bas Auge ber Welt, bie Beherrscherin bes Landes und Meeres, bas vermittelnbe Band bes Morgen= und Abendlandes ift, ju welcher alles von allen Seiten her jusammenftrömt 2) und von wo alles ausgeht, wie von einem gemeinsamen Marktplat bes Glaubens, wenn es nichts Großes ift, biefe Stadt befestigt und wohlgegrundet ju haben burch gefunde Lehre, und zwar in einem Zeitpunct, ba fie burch bie berichiebenften Meinungen bon allen Seiten ber beunruhigt war, so möchte wohl kaum etwas anderes groß und ber Mübe werth erscheinen. Gehört aber bieß zu ben löblichen Dingen, to lakt auch mich ein wenig barauf ftoly fevn, fo habe auch ich einen Theil zu bem, mas ihr jest febt, beigetragen." Gregorius fonnte fich mit ruhigem Gewiffen auf feine Amtsführung berufen. Es war ihm babei um bie Sache, um bas Bohl ber ihm anvertrauten Gemeinde, nicht um Erreichung felbstfüchtiger Absichten zu thun gewesen. "Habe ich — durfte er wohl fagen 3) — habe ich je biefes Bolf aus Gewinnsucht übervortheilt? Sabe ich je für meinen eigenen Bortheil geforgt, wie es bie meiften thun? Sabe ich je die Rirche gekränkt? Andere vielleicht wohl, benen ich, weil fie glaubten, wir hatten unfere Sache aufgegeben, meine Bortrage entgegensette; euch aber nicht, fo viel ich mir bewuft bin. 3ch habe mein Briefterthum rein und ohne Falfc bewahrt. Sabe ich aber ber Macht gehulbigt, ober nach Berrschaft gestrebt, ober mich an ben Sof ber Fürsten gebrängt, so will ich keinen Ruhm haben, ober, falls ich ihn erworben, ihn augenblidlich verlieren."

Nachbem Gregorius nun eine Entwickelung ber Trinitätslehre, woburch er bieß alles unter bem Beistanbe bes göttlichen Geistes bewirkt zu haben überzeugt war, gegeben, bietet er seine blühende Gemeinde ben versammelten Bischöfen zugleich als die beste Vertheibigung und als das schönste Geschenk dar und verlangt als einzige Gegengabe seinen Abschied. ), So gewährt mir nun auch einen Lohn für meine Bemühungen. Welchen wohl? Nicht den,

<sup>1)</sup> Orat. XLII. 10. p. 755.

<sup>2)</sup> Freilich sonnte man auch von biesem neuen Rom sagen, was Tacitus (Annal. XV. 44.) von bem alten sagt: quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluent celebranturque.

<sup>3)</sup> Orat. XLII. 19. p. 761.

<sup>4)</sup> Orat. XLII. 20. p. 761.

175

welchen Argwöhnische vermuthen möchten; sondern einen solchen, ben ich mit Sicherheit fordern kann. Vergönnet mir Ruhe von meinen langwierigen Mühen. Ehret dieses graue Haupt; scheuet das Gastrecht. Wählet einen andern, der statt meiner verfolgt wird, einen Mann von reiner Hand und verständig in seiner Rede, der geschickt ist, euch in allem zu Gefallen zu leben, und die sirchlichen Sorgen zu ertragen vermag; denn das ist in unserer Zeit nothwendig. Ihr sehet ja, wie mein Körper durch Alter und Krankheit und Anstrengung aufgerieben ist; was nützt euch wohl ein schwacher, entkräfteter Greis, der so zu sagen jeden Tag stirbt, nicht blos am Körper, sondern auch an Sorgen?"

Run beklagt fich Gregor bitter über bie Streitsucht ber Bifchofe und bie baraus entstandenen allgemeinen Bartheiungen: "Bie foll ich boch biesen beiligen Krieg ertragen? Denn man tann auch ein heiliger Krieg sagen, wie ein barbarischer. foll ich wohl die, welche in ihrem Amte sich entgegenstehen, und in ihrer geiftlichen Thatigkeit fich bestreiten, und bas mit in ihre Spaltung geriffene, unter fich feinbselige Bolt gusammenbringen und vereinigen - ja nicht bas Bolt allein, sondern auch die Bartheien in ber gangen Welt, bie mit jenen unruhigen Menschen übereinstimmen, fo bag jest ber Drient und Occident in zwei feinbliche Theile getrennt find, und nicht minder burch Meinungen als burch Grenzen geschieben zu febn scheinen? Wie lange wird man noch (fährt ber Redner, auf die meletianische Spaltung anspielend, fort) fagen ber meine und ber beine, ber alte und ber neue, ber beredtere ober ber geiftlichere, ber eblere ober ber minder eble, ber mit ber größeren ober kleineren Gemeinde? 3ch wurde mich meines Alters schämen, wenn ich, ber ich mein Beil burch Chriftum habe, nach anderen mich benennen ließe (einen Partheinamen annähme)." 1)

Im Berfolg ber Rebe bertheibigt sich Gregorius noch gegen einige ungerechte Borwürfe, die ihm häusig gemacht worden waren, besonders gegen die ungereimte Beschuldigung, daß er nicht denselben Auswand gemacht habe, wie andere weltlich gesinnte Prälaten der damaligen Zeit. Bielmehr glaubt er berechtigt zu sehn, die Bewohner Constantinopels zu tadeln, daß sie bei ihren Geistelichen viel zu sehr auf das Neußerliche sähen; ", denn sie suchen nicht Priester, sondern Rhetoren, sagt er, 2) nicht Versorger

Bergl. Carm. XI. B. 155. p. 84.
 ... Χριστὸς δὲ μάτην ἥλοισι πέπαρται.
 Οὐ γὰρ ἀπὸ Χριστοῖο καλούμεθα, ἐκ μερόπων δέ.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 24. p. 765.

ber Seelen, sonbern Bewahrer ber Reichthumer: nicht reine

Opferpriefter, fonbern fraftige Bortampfer."

Sierauf geht ber Rebner jum Schluf über, in bem er noch einmal alle seine Empfindungen jufammenbrängt, und ber befwegen gang hier fteben mag: 1) "Go lebe benn wohl, meine Anastafia, die bu einen so frommen Namen trägst; bu baft unseren Glauben, ber bamals noch verachtet war, wieber erboben : bu unseres gemeinsamen Sieges Relb, bu neues Silo, wo wir querft wieber bie Bunbeslade feststellten, nachdem fie bierzig Jahre lang in ber Bufte auf Frrwegen umbergetragen worben war. Und bu, großer und gepriesener Tempel, unfer neues Befisthum, ber bu jest erft beine mabre Große vom ewigen Gottesworte empfangen haft - und ihr Gotteshäuser alle, die ihr biesem an Schönheit nabe fommt, und, in verschiedene Gegenden ber Stadt vertheilt, wie eine beilige Rette bas Benachbarte berbindet, welche nicht wir mit unserer Schwachheit, sondern bie Gnade Gottes, die mit uns war, erfüllt hat mit Berlorenen. 2) Lebet wohl, ihr Apostel, die ihr diesen Tempel zu bewohnen würdiget. 3) ihr Borbilber meines Rampfes . . . Lebe mohl, mein Bifchofftubl, bu beneibeter und gefahrboller Gip, und bu Berfammlung ber höheren Briefter, und ihr Briefter, ehrmurdig burch Demuth und Alter, und wer sonst noch an bem beiligen Tische Gott bient, und fich Gott bem ftets naben naht. Lebet wohl, ihr Chore ber Nagaraer, ihr harmonien ber Bfalmgefange, ihr nachtlichen Gebete, ihr teuschen Jungfrauen, ihr bescheibenen Frauen und Wittwen, ihr Versammlungen von Waisen, ihr Augen ber Armen, die ihr ju Gott und ju mir aufblicktet; lebet wohl, ihr gaftfreundlichen und Chriftus liebenben Saufer, Die ihr euch meiner Schwachheit angenommen; lebet wohl, ihr Freunde meiner Bortrage, die ihr euch hier jusammenbrängtet, und auch wohl öffentlich ober beimlich nachgeschrieben habt, und auch bu meine Rangel, die oft enge von Sorbegierigen eingeschloffen mar. Lebet wohl, ihr Fürsten und ihr Pallaste, und was die Dienerschaft und bas hausgefinde bes Raifers bilbet; ob es bem Raifer auch treu ift, weiß ich nicht, Gott aber ift es großentheils untreu. Rlatichet in die Sande, rufet lauten Beifall, erhebet jum Simmel

<sup>1)</sup> Orat. XLII. 26, 27. p. 766-768.

<sup>2)</sup> b. h. folden, beren Beil man icon aufgegeben batte.

<sup>3)</sup> Man glaubte nämlich in ber Apostellirche bie Reliquien bes beil. Andreas, Lucas und Timotheus zu besitzen. S. Idacis Chron. ad Consul. Const. VIII. et Julian. I. und benseiben ad Consul. Const. IX. et Jul. II. Mehreres in Du Cange Constantinop. Christ. IV. 5. p. 105.

euren Prunkredner. Die euch so läftige Zunge und Sprache ift nun verstummt; aber sie ist nicht gänzlich verstummt; sie wird noch durch die Hand mit Dinte sechten; nur für die Gegenwart ist sie verstummt.

Lebe wohl, bu große, Christus liebende Stadt, benn ich will bie Bahrheit bezeugen, wenn auch ber Gifer nicht immer mit Erkenntnig verbunden ift; bie Trennung macht mich milber. Rabet euch jur Bahrheit, febret endlich jum Befferen um; ehret Gott, mehr als ihr bisher gewohnt waret; eine folde Umwand= lung bringt feine Schanbe, aber bas Berharren im Bofen ben Untergang. Lebe wohl, Morgenland und Abendland, für welche und von welchen ich befampft werbe; ber ift mein Beuge, ber Friede unter euch ftiften wird, wenn nur einige wenige meine Abbantung nachahmen. Denn wahrlich bie werben Gott nicht verlieren, bie bon ihren Bischofftublen berabfteigen, fonbern fie werben einen himmlischen Sit einnehmen, ber weit höher und ficherer ift, als jene. Bor allem aber rufe ich: Lebet wohl, ibr Engel, ihr Befduter biefer Rirde, ihr Befduter meiner Gegenwart und meines Abschiebes, wenn in Gottes Sand unsere Schickfale liegen. Lebe wohl, beilige Dreiheit, bu mein einziger Ge= bante und mein Schmud, mogeft bu biefen erhalten werben und biefe erhalten, mein Bolf; benn mein ift es, wenn es auch von andern besorat wird: o möchte ich boch bernehmen, bag bu ftets erbobt und verberrlicht wirft burch Lebre und Leben. Meine Rinder, bewahret, was ich euch anvertraut, seph eingebent meiner Berfolgungen. Die Gnabe unferes Berrn Refu Chrifti feb mit euch allen. Amen."

Die Abbantung Gregors ift eine ber wichtigsten Handlungen seines Lebens und beschließt im Grunde seine öffentliche Laufbahn. Man hat bleses Verzichtleisten Gregors auf eine der ersten Stellen in der Kirche, die ihm volldommen gebührte, nicht selten als eine der ebelsten Handlungen und als den Lichtpunct seines Lebens angesehen. 1) Ohne die Größe des Geistes, die wirklich in diesem freien Entschlusse lag, zu verkennen, glauben wir doch in jenes unbedingte Lobpreisen nicht einstimmen zu dürsen, vielmehr behaupten zu müssen, daß die Triebsedern der Handlung, soweit wir dieselben nach sicheren historischen Spuren zu erkennen vermögen, gemischt waren. Allerdings war Gregorius ungerecht und kränkend behandelt worden; er durfte billig Anerkennung seiner Berdienste um die Kirche der Hauptstadt verlangen, und Achtung für seine Verson erwarten. Beides fand er auch beim

<sup>1) 3.</sup> B. icon Sogomenus Hist. eccl. VII. 7.

Beginn ber Synobe. Aber bann wenbeten in kurzer Zeit äußere Umftanbe und niedrige Gefinnung bie Neigung leibenschaftlicher Beiftlichen wieber bon ihm ab und verwandelte fie in geringfchätige Wiberfetlichkeit. Da verlor Gregor Die Gebulb, und mochte mit bem gemeinen Saufen nichts mehr zu thun haben. War er nun, burfen wir wohl fragen, bei biefem fo menschlichen Begegniß nicht ju fehr gereigt, ju tief verwundet? Gatte er nicht mit höherer Besonnenheit muthvoll alle Angriffe auf feine Berfon erbulben und rubig ben ihm gebührenben Plat behaupten follen, um nach bem Sturme besto mehr Gutes gu wirfen?1) -Doch wir wollen auch nicht fo ungerecht febn, die befferen Triebfebern zu überfeben. Gregorius glaubte wirklich, bag burch feine Entfernung bie Berfammlung ruhiger und friedlicher wurde, wie fie es benn auch wurde, und insofern war feine Sandlung eine felbstverleugnende und gemeinfinnige Aufopferung. Budem war er alt und franklich und hatte gegrundete Anfpruche auf ein ruhigeres und stilleres Leben, und eine tiefe und unbertilgbare Sehnsucht zog ihn immer zu gottgeweihter Ginsamkeit bin. 2) So ging also die Abbankung Gregors gang natürlich und nothwendig aus seiner geiftigen Natur und seinem Character im Conflict mit biefen Berhältniffen berbor, und fein befferes Gelbft fowohl als fein minder gutes, gereizte Chrliebe, icheinen ju bem Entichluffe beigetragen zu haben. Freilich wenn wir biese That mit ber handlungsweise einer Menge anderer Bischöfe, benen fein Mittel ju niedrig war, um eine mächtige Stelle ju erhalten, ober fich in berfelben ju behaupten, vergleichen, fo erscheint fie als eine helbenmuthige Aufopferung, faft einzig in ihrer Art, benn es war allerbings feine Kleinigkeit, eine mit fo vielen Muben erkampfte,

<sup>1)</sup> Wie trefslich spricht ber Glaubenshelb und unermilbliche Kämpser, unser beutscher Luther in ber Erklärung ber Bergpredigt: "Wer so will predigen oder regieren, daß er sich läßt milbe und ungednsdig machen und in einen Winkel jagen, ber wird langlam den Leuten helsen. Es heißt nicht zu Winkel oder in die Wissen kriechen, sondern herauslausen, wenn den vinnen wärest, und beibe, Hände und Filge, und beinen ganzen Leib darreichen, und alles daran setzen, was du hast und vermagst. Und will einen solchen Menschen haben, der hart gegen hart seh, daß er sich nichts abschreichen noch übertänden und keinen Undank noch Bosheit der Welt überwinden lasse, sondern immer treibe und anhalte, so viel er aus allen Krästen vermag. Kann er die Welt nicht gar fromm machen, so thue er, was er kann." Luthers Werke F.bl. 7. S. 564. der Walch. Ausg. Freilich darf man dabet auch den Unterschied nicht libersehen, daß Luther ein durch und durch practischer Geist war, während ein Gregor von Natur eine vorherrschend contemplative Richtung hatte.

<sup>2)</sup> Gregor felbst äußert fich über seine Abantung vielleicht am schönsten Carm. XII. p. 85.

höchft erwünschte Stellung gerabe in bem Augenblid zu verlaffen. als sich die Früchte ber Arbeit nun zum ruhigeren Genuß barboten.

Es ift nicht glaublich, bag Gregorius, nachbem er feine Abschiederebe gehalten, noch lange in Conftantinopel verweilt fen. Bahricheinlich war er icon abgereift, als bie Synobe in ber Berfon bes Nectarius, ber bisher Senator gewesen war und bas Amt eines Praetor bekleibet hatte, ihm einen Nachfolger wählte. 1) Diefer Mann wird wegen feines fanften und würdigen Characters gerühmt, aber zu einem geiftlichen Amte hatte er fich nicht bor= bereitet. Er war noch nicht einmal getauft. Als eigentlicher Theologe war er alfo feines berühmten Borgangers feineswegs würdig: obwohl es nicht unwahrscheinlich ift, bag er durch bie Milbe feines Wefens auf bie Gintracht ber versammelten Bischöfe aunstiger einwirkte, als ber strenge Gregorius.

Bermutblich im Juni bes Jahres 381 verließ Gregor Conftantinopel, nachbem er zwischen zwei und brei Sahre 2) bafelbft mit ber Autorität eines Bifchofe und mit ber Ueberlegenheit eines ausgezeichneten Lehrers gewirkt hatte, aber nur einige Bochen wirklicher Bischof gewesen war. Erft nach bem freiwilligen Austritt bes Gregorius faßte bie jest ruhigere Bifchofsversammlung bie wichtigen Beschluffe, wodurch fie in ber Geschichte ber firch= lichen Berfaffung und Lehre Epoche macht. In erfterer Beziehung wurde bas berühmte Gefet gegeben, bag ber Bischof von Constantinopel als Bischof von Neu-Rom ben zweiten Rang nach bem römischen Bischof haben follte. 8) In Beziehung auf Lebre aber wurde nicht allein bas nicanische Bekenntnig mit binguge= fügter Berbammung ber ibm entgegenstehenben Barefieen be-

<sup>1)</sup> Socrat. V. 8. . . . . ην δε τις Νεπτάριος ὄνομα, συγκλητικοῦ μὲν γένους, ἐπιεικής δὲ τὸν τρόπον, δὶ ὅλου θαυμαζόμενος, καίτοι τὴν τοῦ πραίτωρος χειρίζων ἀρχήν ὅς ἀρπασθείς ὑπὸ τοῦ λαοῦ, εἰς την ἐπισκοπήν προεβλήθη. Auß ber genaueren Erzählung bes Sozom enus (VII. 8.) ersieht man jedoch, baß bie Bahl bes Nectarius nicht vom Boll ausging, sondern hauptsächlich ein Bert bes Diodor von Tarsus (auch Rectarius war ein Tarsenser) und des Kaisers Theodossus selbst war. Derselbs Schriftseller erzählt auch eine interessante Anecdote von Nectarius, woraus man ersieht, daß zwar sein früheres Leben nicht so ganz heilig und bischilich gemein, daß er geber auch fein Seuchler sondern ein recht ehre. bischäftich gewesen, daß er aber auch kein Heuchler, sondern ein recht ehr-licher, offenherziger und bescheibener Mann war. Sozom. VII. 10.

<sup>2)</sup> Er fagt felbft Carm. adv. Episcop. B. 100. Ή είπον, η ἔπραξα τοῦτ' ἔτος τρίτον;

Db bas britte Jahr gang voll war, tann bezweifelt werben. Auf jeben Kall bauerte fein Aufenthalt in Conftantinopel über zwei Jahre.

<sup>3)</sup> Can. III.

stätigt, 1) sondern auch durch mehrere neue Zusätze, 2) deren wich: tiafter die Lebre bom beiligen Geifte betraf, berbollftanbigt, fo bag jest bie Trinitätslehre in ihren Grundzugen firchlich abgeichloffen, burch öffentliche firchliche und weltliche Autorität 3) jum Siege gebracht, und also bas erreicht wurde, wofür Gregor mit ben Waffen bes Wortes 4) gefämpft batte.

1) Can. I., wo bann bie Eunomianer ober Anomber, Arianer ober Enborianer, Semiarianer ober Pneumatomachen, Sabellianer, Marcellianen, Photinianer und Apollinariften genannt werben.
2) Das nicanische Betenntuff mit biesen Busaben ift allgemein befammt

unter bem Ramen bes nicanifd.conftantinopolitanifden Symbols. Die übrigen Befdliffe bes conftantinopolitanifden Concils find und bin

nicht wichtig.

<sup>3)</sup> Die versammelten Bifchofe machten bem Raifer ihre Befchliffe in einem Schreiben befannt, welches vom 9ten Inli 381 batirt ift. Der Raifer, wie es fich bon felbft verfteht, ba bie Synobe gang feinen Abfichten gemaß gehandelt hatte, bestätigte bie Befchiliffe, und gab nun mehrere Gefete acgen nub namentlich gegen Eunomianer, Arianer und Asilianer gerichtet it. Cod. Theod. Lib. XVI. T. V. L. 8. Dann folgen Lib. I. T. I. L. 3. (vom 30. Juli) Lib. XVI. T. V. L. 11 seqq. — 23. 4) πειθούς βία. Carm. adv. Episcop. B. 120. Carm. I. p. 19.

## Dierter Abschnitt.

Bon ber Rudtehr Gregors aus Constantinopel in sein Baterland bis zu seinem Tode. Bom Jahre 381—390, also von seinem eins unbfünfzigsten bis zu seinem sechzigsten Lebensjahre.

Chronologischer Ueberblick: Höchtwahrscheinlich im Juni 381' ging Gregorius von Constantinopel ab und nach Cappadocien zurück. Hier lebte er noch kurze Zeit in öffentlicher Thätigkeit, dann großentheils in stiller Zurückzegegenheit. Im Sommer 382 ward er zu einer Synode nach Constantinopel eingeladen, welche er jedoch nicht besuchte. Bermuthlich im J. 383 veranlaste er, daß Eulalius Bischof von Nazianz wurde, und nun zog er sich ganz auf sein Landgut zurück. Was er hier arbeitete und schrieb, läßt sich nicht leicht chronologisch ordnen. Der Tob Gregors ersolgte im J. 389 oder 390.

1. Gregor freut sich seiner Zurückgezogenheit und seiner Entfernung von Synoben, ist aber fortwährend für die nazianzenische Gemeinde thätig.

Gregorius trat jest wieber won bem glanzenben Schauplat einer umfassenben Thätigkeit in ein stilleres, jedoch nicht ganz abgeschiebenes und unthätiges Leben zurud. Seine Seele sehnte sich nach Einsamkeit und Ruhe, aber sein feuriger Geist konnte in ber Lurudaezogenbeit nicht erschlaffen.

Er ging zunächt, wie es scheint, nach Nazianz ober auf sein väterliches Landgut nach Arianz, um seinem von den durchgestämpften Stürmen angegriffenen Gemüthe und Körper einige Er-holung zu gönnen. Die Stimmung, in der er sich damals befand, schildert uns am besten ein Brief, 1) den er an seinen Freund Philagrius schried; er entschuldigt sich darin zuerst, daß er durch Kränklichkeit abgehalten sey, ihn zu besuchen, und vertheidigt sich sodann gegen den Borwurf, den ihm der Freund gemacht hatte,

<sup>1)</sup> Epistol. 65. al. 59. t. 1, p. 823.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

bag er boch wohl etwas zu unüberlegt und leichtfinnig 1) feine Stelle in Conftantinopel verlaffen haben mochte. "Ich bin ermubet, fagt er, im Rampfe mit bem Neib und mit ben beiligen Bifcofen, welche alle gemeinfinnige Gintracht gerftorten und bie Sache bes Glaubens ihren Privatftreitigkeiten aufopferten. Defwegen habe ich für gut gehalten, bas Schiff m breben und mich, wie man von den Nautilien 2) erzählt, wenn fie einen Sturm merten, in mich felbst gurudgugieben, fo bag ich nun gurudgezogen aus ber Ferne gufeben fann, wie andere berumgestoßen werden und fich herumftogen. Wenn bu nun ichreibft, es fen boch gefährlich, die Kirche zu verlaffen, fo frage ich, welche? Wenn es bie meinige mare, fo murbe ich auch bamit übereinftimmen und ihr hattet gang recht gesprochen. Wenn es aber eine ift, die mich eigentlich nichts angeht, und die mir nicht juerkannt ift, so bin ich unschuldig. Wenn ich auch einige Zeit für biefelbe Sorge getragen habe, bin ich benn beswegen gebunden? Dann waren auch noch viele andere gebunden, die fich einmal fremder Kirchen angenommen haben. Bielleicht wird bas Rämpfen belohnt, aber bas Entfagen fann boch auch nicht als eine Schulb angesehen werben."

Gregorius war noch mit einem starken Unwillen, ja mit Erbitterung über das Betragen der Bischöfe gegen ihn in seine Heimenth gekommen. Er suchte seinem vollen Herzen durch schriftliche Ergießungen Luft zu machen, und diesem Drang der Empsindungen verdanken wir einige mit beizender Lauge gesalzene Gedichte, namentlich das Gedicht über die Bischöfe, worin er die Verdorbenheit der Geistlichen seiner Zeit mit den lebhastesten Farben schildert. Mag die gereizte Stimmung Gregors auch einzelnes übertrieben haben, das Ganze enthält so individuelle, aus dem Leben gegriffene Züge, daß es das Gepräge der Wahreit

<sup>1)</sup> παρέργως και φαθύμως.

<sup>2)</sup> Plinii Histor. natur. IX. 47: Inter praecipua miracula est, qui vocatur Nautilos, ab aliis Pompilos; supinus in summa aequorum pervenit, ita se paulatim subrigens, ut emissa omni per fisulam aqua velut exoneratus sentina facile naviget. Postea duo prima brachia retorquens, membranam inter illa mirae tenuitatis extendit, qua velificante in auras caeteris subremigans brachiis, media cauda, uti gubernaculo, sese regit. Ita vadit alto, Liburnicarum gaudens imagine; et, si quid pavoris interveniat, hausta se mergit aqua. Siebe bagu in Sarbuins Aneg. bes Flinius bie Anmertungen Tom. I. p. 516 u. 541.

<sup>3)</sup> Dieses Gebicht els kaurdr und negl knioudnow ift zuerst herausgegeben in Jacobi Tollii Insignibus Itinerarii Italici. Trajecti ad Rhen. MDCXCVI. und baun wieder abgebruckt bei Galland. Es wird sich später Gelegenheit sinden, einiges baraus mitzutheilen.

vollsommen in sich trägt, und giebt uns das traurige Refultat, daß die Kirchenämter und namentlich die Bisthümer damals großentheils nicht blos mit sehr unwissenden, sondern auch der Gesinnung nach höchst unwürdigen Personen besetzt waren. 1) In milberem Tone, obwohl nicht ohne beigemischte Sathre, ist ein anderes Gedicht des Gregorius über sein Leben abgefaßt, welches auch um deswillen in diese Zeit gesetzt werden zu müssen scheid, weil es sich gerade die Niederlegung seines Amtes in Constantinopel erstreckt.

Indeffen konnte fich Gregorius auch wieder in feiner Burudgezogenheit beruhigen burch bas Bewuftfebn, bag ihm bas. was er in Conftantinopel gethan, auch in Die Ginfamteit folge, und daß er nur Rampfe und Leiden in ber unruhigen Sauptstadt jurudgelaffen habe. 2) Nachbem ber erfte bittere Schmerz über die undankbare Behandlung in Constantinopel vorüber war, fühlte fich Gregorius wieder wohl und heiter im Gemuthe. In biefer Stimmung schreibt er an feinen Freund Amazonius: 1) "Wenn einer bon unfern gemeinsamen Freunden, ich hoffe aber, daß beren nicht wenige find, bich frägt: wo ist benn nun Gregorius? und was macht er? fo fage ihm nur in guter Zuberficht, baß er in aller Stille ein philosophisches Leben führt, und bas er fich fo wenig um feine Gegner bekummert, als um Menichen. bon beren Dasen man nichts weiß. So wenig ift er in seinem Geifte gebeugt." Ja Gregor fühlte fich bald glüdlich in feiner unbeneibeten Stille, wo er ferne bom Getummel ber Welt und ben Streitigkeiten ber Beiftlichen mit Gott im Gebete umgeben fonnte, 4) und er wußte gulett fogar feinen Feinden Dant, baf fie ihn in biefes einfame Afpl gurudgebrangt hatten. "Ich führe, schreibt er an einen Freund, ben faiserlichen Beamten Sophronius, 5) - ich führe in ruhiger Stille ein philosophisches Leben. Das haben mir meine Feinde jugefügt; möchten fie mir bod

<sup>1)</sup> Beausobre sagt: Il faut, ou que cet Eveque ait eté le plus medisant de tous les hommes, ou que le plupart de ceux de son tems fussent des gens bien vicieux et bien meprisables. Cependant ce n'etoient encore la, que des commencemens des douleurs. Bibl. German. tom. XXXVIII. p. 65.

<sup>2)</sup> Bergl. barilber bas 57ste Gebicht p. 134. ελς ξαυτόν μετά την άπό της Κωνσταντίνου πόλεως ξπάνοδον, worin er unter anbern B. 3. sagt:

"Εργομί ξχων δο ξρεξα, και δο ξμόγηο άπολείψας."

<sup>3)</sup> Epist. 73. al. 70 p. 829.

<sup>4)</sup> Epist. 187. p. 887.

<sup>5)</sup> Epist. 59. al. 53. p. 816.

noch mehr bergleichen anthun, bamit ich in ihnen noch mehr meine Wohlthäter erbliden könnte. Denn es fügt sich ja so oft, baß bie, welche Schaben zu nehmen scheinen, gerade erst recht aufblühen, und bie, welche im blühenbsten Zustande zu sehn scheinen, Schaben nehmen."

Daß Gregorius auch gegen seinen Rachfolger Nectarius keinen Groll, sondern eine recht freundschaftliche Gefinnung begte, geht aus mehreren Briefen herbor. 1) Wir wählen jum Beweis nur eine icone Stelle aus einem Empfehlungsichreiben, 2) welches Gregor einem gewiffen Pancratius an ben Bifchof von Conftantinopel mitgab : "Meine Sachen, schreibt er, geben, wie fie eben geben. 3ch lebe jest ruhig, ohne Rampf und Geschäfte, und achte ben gefahrlofen Lohn ber ftillen Ginfamfeit für ben bodften, ber mir werden konnte. Sa ich habe fogar aus biefer Stille einen Bortheil gezogen, indem ich mich burch Gottes Gnabe bon meiner Krankheit gang ordentlich erholt habe. Du aber berriche und fet gludlich, wie ber beilige David fagt, und bet Gott, ber bich jum Priefteramte berufen hat, wolle bich auch in bemfelben geleiten und bor aller fcmachvollen Behandlung bemabren." Ronnte Gregorius milber und liebevoller gegen ben fprechen, ber nun, ohne große Berbienfte ju haben, die Fruchte feiner Anstrengungen in Constantinopel genoß?

Wie sehr es bem Gregorius mit den Versicherungen, daß ihm seine stille Lage genüge, Ernst war und wie wenig er sich nach firchlicher, wenn auch vielleicht einflußreicher Thätigkeit sehnte, davon geben die Aeußerungen den sichersten Beweiß, mit denen er wiederholte Einladungen zur Theilnahme an Synoden ablehnte. Als ihn Theodosius im J. 382 zu einer Versammlung von Bischsen nach Constantinopel berufen ließ, s) antwortete er dem Procopius, welcher ihm den Wunsch des Kaisers mitgetheilt hatte: "Ih bin, wenn ich die Wahrheit sagen soll, so gestimmt, daß ich jede Versammlung von Bischöfen fliebe, weil ich noch nie gesehen habe, daß eine Synode ein gutes Ende genommen hätte, oder daß die Uebel durch sie entfernt worden wären, vielmehr wurden sie immer nur vermehrt; denn Streitsucht und Gerrsch-

<sup>1)</sup> Epist. 222. u. 227. p. 913.

<sup>2)</sup> Epist. 51. al. 3. p. 812.

<sup>3)</sup> Im Sommer 382 war wieder eine Synobe zu Constantinopel, bie jedoch nicht so zahlreich und wichtig wurde, als die im vorhergehenden Jahrt gehaltene. Theodoret. V. 8.

<sup>4)</sup> Epist. 55. al. 42. p. 814.

fucht (und glaube nicht, daß ich mich hier zu hart ausbrücke) ist auf benfelben über alle Beidreibung groß, und es wurde fich eher einer Tabel und Klage zuziehen, ber es wagt, gegen bie Schlechtigkeit ber anberen ju fprechen, als bag es ihm gelänge, biefe Schlechtigfeit zu bekampfen. Defwegen habe ich mich in mich felbst jurudgezogen und die Ruhe meiner Seele allein in ber Burudgezogenheit gefunden. Gegenwärtig habe ich aber auch noch Rrantheit als Rechtfertigungegrund für meinen Entschluß, indem ich fast immer meinem Ende nabe und ju nichts nute bin. Deghalb moge mir beine Grogmuth nachseben; bitte auch, bu wollest ben frommen Kaiser babin vermögen, daß er mich nicht als einen Nachläffigen verdamme, sondern mit meiner Schwachheit Gebulb habe, um beren willen er mir ja auch, wie er fich erinnern wird, ftatt aller Wohlthaten auf meine Bitte ge= ftattet hat, mich gurudgugieben." Gin hochft merkwürdiger Brief, ber allerdings bem göttlichen Ansehen ber Spnoben einen bebeutenden Stoff giebt. Gregorius fannte bie Spnoben aus Erfahrung, er wußte, wie sie bie Uebel in ber Rirche nur vermehrten wie konnte er also in benselben Männern Drgane bes göttlichen Beiftes erbliden, bie er großentheils fo gang bon Streit= und herrichfucht befeelt fah? Und folde Gebanten außerte er nicht etwa nur einmal in aufgeregtem Unwillen, sondern wiederholt 1) und bei verschiedenen Gelegenheiten. Go fdrieb er unter andern auch einem Freunde, 2) ber ihn zu einer Bischofsversammlung ein= geladen hatte: "Ich eile zu bir, um unter vier Augen mit bir ju fprechen, benn bon Berfammlungen und Synoben will ich mich ferne halten, feit ich erfahren habe, daß die meiften, um mich noch mäßig auszudrücken, nicht viel werth find."

Bei seiner Rücksehr hatte Gregor die christliche Gemeinde seiner Baterstadt nicht gerade in einem sehr blühenden Zustande gefunden. Wir haben ein Gedicht von Gregorius, 3) welches eine Beschreibung der Zerrüttung der Gemeinde von Nazianz nach seines Baters Tode enthält, und nach einzelnen Aeußerungen 4) wohl in diesen Zeitvunct verlegt werden könnte. Darin werden

<sup>1)</sup> Epist. 76. p. 830.

<sup>2)</sup> Epist. 84. p. 42. Außerbem können hier noch einige anbere Briefe verglichen werden, worin Gregorius angesehene weltliche Beamte auffordert, bas Ihrige dazu beizutragen, daß auf mehreren damals zu haltenden Synoden Ruhe und Ordnung unter den Bischösen erhalten werde. Epist. 71 u. 72. al. 68 u. 69 p. 827—829. Epist. 134 u. 135 p. 863.

<sup>3)</sup> Carmen. Jambic. XXIII. εἰς ἐαυτόν. p. 243 ff.

<sup>4)</sup> Bornehmlich B. 35 ff.

besonders die Avollinaristen 1) als diejenigen bezeichnet, welche die Gemeinde in einen fo üblen Buftand verfest hatten. Bregorius mußte dieß schmerglich empfinden; er suchte ber Gemeinde einen Borfteber zu geben, ber bem einreißenden Uebel Biderftand leiften konnte. Er glaubte biefen in einem Mann ju finden, ber gwar bisher ein weltliches Geschäft in der Finanzverwaltung ?) bekleibet hatte, aber boch bie gehörigen Eigenschaften, wenigstens ber guten Besinnung, für bas bischöfliche Amt zu besiten schien. fah er fich an ber Ausführung seines Planes burch bie naziangenischen Presbyteren 3) gehindert, von denen er bemerkt, bag einige bei innerem Widerwillen außerliche Freundlichkeit gegen ihn erbeuchelt, andere in offener Feinbicaft gegen ihn gefampft hatten; auch beklagt er fich, bag Bischöfe, bie ihm vermuthlich versprocen hatten, seinen Blan zu unterftugen, ihn bei biefer Gelegenheit hintergangen hatten. 4) Es icheint, bag Gregorius, nachbem ibm biefer Berfuch miglungen, ber Gemeinde einen anderen Borfteber gab, beffen Ramen und ebenfalls unbekannt ift, und fich nadher auf sein väterliches Gut bei Nazianz zurückzog. 5)

Raum aber war Gregorius einige Zeit von Nazianz entsernt, so fühlte man bort mit erneuter Lebhaftigkeit das Bedürsniß, einen solchen Mann zu besitzen, wie er war. Die Geistlichkeit und das Volk drangen in ihn, wieder in die Stadt zurüczukehren und die immer mehr um sich greisende apollinaristische Keherei zu bekämpfen. Sie wollten keine Entschuldigungsgründe des Gregorius annehmen, mißtrauten selbst seiner Versicherung, daß er zu alt und kränklich seh, ound ließen ihm wirklich keine Ruhe, bis er noch einmal den Entschluß kaste, die Aussicht über die Gemeinde zu Nazianz zu übernehmen. 7) In der Stelle des Gedichtes, wo er von diesem Entschluße spricht, drückt er sich so aus, als ob es sein Wille gewesen wäre, den noch übrigen Theil seines Lebens vollends der geistlichen Thätigkeit in dieser Ge-

<sup>1)</sup> B. 87. Sie werben σαρχολάτραι genannt.

<sup>2)</sup> B. 61. Gregor fagt von ihm:

Καίπερ νεωστί χρημάτων Κράτος δεδεγμένον.

<sup>3) 33. 66-86.</sup> 

Φ. 115. Έκ μ' ἠπάτησαν οἱ σοφοὶ Ααῶν ἐπίσκοποι,

<sup>5)</sup> Carmen. V. B. 61 ff. p. 74.

<sup>6)</sup> Carmen. V. B. 72. p. 74. πολλοί μέν τούζεσκον έμοῖς πα-Θέεσσιν ἄπιστοι.

<sup>7)</sup> Carmen. V. p. 75. B. 84 ff.

meinde zu widmen, 1) allein er fpricht zugleich mit fo ftarken Mudbruden bon feiner Schwäche, bag ichon aus biefen Meugerungen ju bermuthen ift, er konne die mit dem bischöflichen Amte, besonders unter jenen Berhältniffen, verbundenen Unftrengungen nicht lange ertragen haben, und es muffe ihm balb wieder gum Bedürfniß geworden fenn, ber Rube und Stille ju genieben. Birflich feben wir auch, daß Gregorius, ohne daß uns eine besondere Beranlassung bazu erzählt wird, balb wieder baran bentt, fich gurudgugieben, und er konnte es jest, unbeschabet ber innigen Theilnahme, die er immer für die Gemeinde feiner Baterftabt hegte, mit besto größerer Rube, ba ein würdiger Nachfolger feine Stelle erfette. Es war ihm nämlich jett gelungen, bag bie Bischöfe ber Umgegend nach seinem Buniche ben Bresbyter Gulalius jum Bischof von Naziang mablten, 2) eine Babl, über welche sich Gregorius in einem Briefe an ben ihm befreundeten Bischof von Nyssa so ausbrudt:3) "Ich möchte boch bringenb bitten, daß niemand weber gegen mich, noch gegen bie Berren Bifchofe Lugen verbreite, als ob fie wiber meinen Willen einen andern zu meinem Nachfolger ernannt hatten; benn ich bin ihnen boch keineswegs fo verächtlich und fie find nicht fo gehäffig gegen mich gestimmt. Bielmehr habe ich fie um meines balb erftorbenen Rörpers willen vielfach gebeten, und, weil ich bie ichwere Berantwortung einer Bernad = läffigung ber Gemeinde fürchtete, um bie Gunft erfucht, bak fie. was auch ben Rirchengeseten gar nicht entgegen ist und mir Erholung gewähren fonnte, ber Rirche einen girten geben möchten, welcher benn auch in einem Manne, ber beiner Gebete vollkommen würdig ist, gegeben wurde; ihn empfehle ich auch in beine Sande, ben ehrmurdigen Gulalius, ben gottgeliebten Biichof. in beffen Armen ich felbst meinen Geift aushauchen möchte! Menn aber einer meint, man burfe, fo lange ein Bifchof lebt, feinen anderen an feine Stelle mablen, fo miffe er, bag er bamit nichts gegen und ausrichtet; benn es ift Jebermann bekannt, bag ich nicht in Nazianz, sondern in Sasima als Bischof eingesett war; 4) ob-

<sup>1)</sup> Carmon. V. p. 75. B. 83 ff. B. 85 fagt er: σολ (Χριστέ) παρέχωι ζωῆς τόδε λείψανον.

<sup>2)</sup> Epist. 195. p. 893. epist. 225. p. 912. Hieronym. de viris illustr. cap. 117.

<sup>3)</sup> Epist. 42. al. 36. p. 803. Gregorio Nysseno.

<sup>4)</sup> Gregorius sagt ganz klar: πασι γαρ δηλον, στι μη Ναζιανζού, Σασίμων δε προεβλήθημεν. Dieser Aeußerung widerspricht eine andere Stelle epistol. 225. p. 912, wo er gerade das Gegentheil behauptet, indem er eben so unzweideutig sagt: έγω γαρ, ελ μεν τοῦ σώματος οὕτως είχου

wohl ich auf kurze Zeit aus Ehrfurcht gegen meinen Bater und gegen die, welche so flehentlich in mich drangen, als Gast die Aufsicht übernommen habe."

2. Gregorius zieht sich ganz zurück, nimmt aber stets Antheil an kirchlichen Ereignissen und an dem Wohl seines Baterlandes, einzelner Familien und Personen.

Rest begab fich Gregorius für immer in die ländliche Ginsamkeit, und führte bis zu seinem Tobe bas äußerlich einförmige Leben eines driftlichen Asceten in bem väterlichen Landhaufe gu Ariang, wo ein Garten mit schattigen Bäumen und einer Quelle fein liebster Aufenthalt mar. Doch ergab er fich keineswegs einer trägen Rube; unter ftrengen Uebungen war er immer innerlich thatig und auch nach außen vielfältig wirkfam. Dieg beweißt bie große Menge von Briefen und Gebichten, welche er in biefem Reitraum fcrieb, und welche jum Theil auch bazu bestimmt waren, in bestimmten Lebensverhältniffen nabe und ferne Gutes zu wirken. Es ift faum möglich, und wenn es auch möglich mare, so bote es nur ein febr geringes Intereffe bar, alle bie fleinen Begebenbeiten, die fich in diefer Epoche bes einformigen Lebens Gregors ereignet haben mogen, nach ber Zeitordnung zu beschreiben. Wir wollen fie lieber nach einigen Sauptgefichtspuncten anordnen und fo bie Begenstände, bie ihn borzuglich beschäftigten, fo wie feine Gemutheftimmung und Wirtfamfeit barftellen.

Obwohl sich Gregorius von eigentlichen Kirchenämtern gantlich entledigt hatte, so hörte er doch nicht auf, an den allgemeinen Angelegenheiten der Kirche Theil zu nehmen.

ως ξχχλησίας δύνασθαι προστατείν, Ναζιανζῷ, ή την ἀοχην επεκηρίχθην αλλά μη Σασίμοις. ως τινες ύμας πείθουσιν, οὐχ ὀρθως. Beide Brieft find ungefähr zu gleicher Zeit geschrieben. Läßt sich ber in ben angesihrten Stellen obwaltende Wiberspruch beben? — Schwerlich so, daß er ganz verschwindet. Zum Theil etwa auf folgende Weise. Für Sasima war Gregorius zwar vom damaligen cappadocischen Metropolitan Basilius zum Bischofgeweiht, aber er hatte biese Als eine geistliche Gewaltthat nicht volksommen anerkannt und das Amt nicht angetreten; sür Nazianz war er zwar nicht eigentlich geweiht, aber er hatte das Bisthum doch in der That verwaltet. Er war also in gewissem Sinn Bischof zu Sasima und Nazianzin gewissem Sinn aber auch weder hier noch bort. Dieß berechtigte ihn aber freilich nicht, mit diesen Berhältnissen zu spielen, und bald das eine, bald das andere vorzuschülten.

Bornehmlich waren feine Bemühungen fortbauernb barauf gerichtet. Friede und Ordnung ju erhalten. Es fällt vermuthlich in die erfte Beit feines Aufenthaltes in der Ginfamteit, daß er ju biefem Zwed einige Briefe an angesehene Staatsbeamte schrieb. bon welchen er erwartete, bag fie einen gunftigen Ginfluß auf bie Stimmung ber Bischöfe bei einer bevorftebenden Synobe haben könnten. Er fürchtete, daß auch bei dieser Versammlung das Ge= meinwohl ber Streitsucht und bem Privatinteresse aufgeopfert werden wurde, und wollte alles aufbieten, dieß zu hindern. In biefem Sinn fdrieb er an einen einflufreichen Mann Bofthumianus: 1) "Halte nichts für ebler, als daß unter beiner herrschaft und burch bieselbe ber Friede in ber Kirche erhalten werbe, wenn es auch nöthig ift, beghalb etwas ftrenger gegen die un= ruhigen Röpfe zu verfahren. Wenn ich nun bier auch ein wenig borlaut zu febn scheine, so wundere bu bich nicht barüber, baß ich, obgleich ich mich bon ben Geschäften gurudgezogen, boch bie Sorge für bas Gemeinwohl nicht aufgegeben habe; benn ich habe war ben Bischofsstuhl und bie ftolze Würde nach bem Bunfche jener Menschen, feineswegs aber bie Frommigfeit aufgegeben; vielmehr glaube ich jett um so mehr Zutrauen von bir erwarten zu burfen, weil ich nicht mein eigenes, sonbern nur bas gemeine Beste im Auge haben fann." Aehnliche Briefe schrieb Gregorius noch an andere angesehene Männer, 2) unter andern an ben heerführer Modarius; 3) ob bei berfelben ober einer andern Ge= legenheit, möchte schwer zu entscheiben fenn. Wenn es nun vielleicht gemisbilligt werben möchte, bag Gregorius weltliche Beamte und felbst einen machtigen General aufruft, unter ben bersammelten Bischöfen Rube ju erhalten, fo muß man nur bebenten, mit welchen Leibenschaften, Die Gregor binlänglich hatte kennen lernen, ein großer Theil jener Geistlichen zu ben Bersammlungen tam, und man wird wenigstens die gute Absicht unseres Gregorius, bas Beste ber Kirche ju forbern, nicht verkennen.

Wir haben schon oben bemerkt, daß Gregorius nach seinem Rückzuge aus Constantinopel die Gemeinde seiner Laterstadt bestonders durch Apollinaristen beunruhigt fand. Diese erhielten sich fortwährend, machten verschiedene Bersuche, sich kirchlich sestaglegen oder sogar die Oberherrschaft an sich zu reißen, und Gregorius hielt es auch in seiner Einsamkeit für Pflicht, gegen

<sup>1)</sup> Epist. 71. al. 68. p. 827.

<sup>2)</sup> Epist. 72. al. 69. p. 829. epist. 134. p. 863.

<sup>3)</sup> Epist. 135. p. 863.

fie zu fampfen. Er ichrieb beghalb außer bem oben icon erwähnten Gebichte 1) mehrere Briefe, bie ben 3wed hatten, ber firchlichen Verbreitung bes Apollinarismus entgegen zu wirfen. In einem Schreiben 2) an Theoborus, Bischof von Thana, fagt er. nachdem er ben traurigen Ruftand ber naziangenischen Gemeinde und fich felbst beklagt, daß er wegen Rranklichkeit nicht fraftig ju wirten vermöge: "Um bas andere ju übergeben, fo wirst bu von meinen Berren Mitpresbyteren, bem Chorbifchof Eulalius und bem Celeufius, boren, mas bie Apollinariften, bie jett berandringen, theils ichon gethan haben, theils noch zu thun broben. Dieß nun abzuhalten, bazu bin ich zu alt und schwach, bu aber bift einsichtsvoll und fraftig genug; benn außer anberem hat bir Gott zu ber gemeinsamen Oberaufsicht ber Rirche auch Rraft verlieben." Ein anderer Brief an den Statthalter Olympius 3) giebt uns über biefe Berhältniffe noch bestimmtere Nad, richten. Gregorius erzählt barin, er habe die Abollingristen anfänglich burch Milbe qu gewinnen und von ihren Arrthumern abzubringen gesucht, badurch feben fie aber nur folimmer und verhärteter geworben, und er glaube, man muffe jest ernftere Maagregeln gegen fie ergreifen . .. benn biefe verberblichen Menichen haben es gewagt, Bischöfe, bie von ber gangen versammelten Geiftlichkeit bes Morgen= und Abendlandes abgesett worden, wieder zu berufen, ober wenigstens, ba fie kamen, sich ihrer zu bedienen, benn bas tann ich nicht bestimmt angeben. Sie haben, mit Berletung aller faiferlichen Befehle und unferer firchlichen Unordnungen, einem von den gottlofen und trügerischen Menschen aus ihrer Mitte ben Ramen eines Bischofs beigelegt, inbem fie, wie ich glaube, burch nichts fo fehr, als burch mein töbtliches Erfranken ermuthigt waren. Ift nun bieß zu bulben, fo magft bu als ein fester Mann es bulben; so will auch ich es ertragen, wie fo vieles andere; ift es aber ju arg, und haben es felbst Die besten Raiser nicht gebulbet, so wolle bas Geschehene beftrafen." 4)

<sup>1)</sup> Carmen Jambic, XXIII. εὶς ἑαυτόν. pag. 244 seqq.

<sup>2)</sup> Epist. 88. pag. 843.

<sup>3)</sup> Epist. 77. pag. 831. Gregor ichrieb biesen Brief aus ben warmen Babern von Kangaris, wo er sich um feiner Gesundheit willen nach bem Rath ber Aerate aushielt.

<sup>4)</sup> Außerbem haben wir noch zwei berühmte längere Senbschreiben Gregors an ben Presbyter Clebonius und einen Brief an seinen Nachfolger Nectarius, worin er die Apollinaristen bestreitet. Der bogmatische Inhalt dieser Abhandlungen wird süglicher an einer anderen Stelle angegeben werden.

Nicht blos für bie firchlichen Berhältniffe feines Baterlanbes, fonbern auch für bie burgerlichen behielt Gregorius ein fortbauernbes Intereffe. Ueberall suchte er Unordnung und Unbeil abzuwehren, Liebe und Frieden zu begrunden. Die Ginwohner von Naziang hatten fich einft, mahrscheinlich burch auf= rührerische Bewegungen, Die burch bie bamalige Militarbefpotie fo leicht hervorgerufen wurden, den Unwillen bes faiferlichen Statthalters Olympius jugezogen, und biefer hatte beschloffen, ben Ungehorsam ber Untergebenen auf eine furchtbare Weise burch Berftorung ber Stadt zu bestrafen ober vielmehr zu rachen. Gre--gorius war durch Krankheit abgehalten, persönlich als Flebender bor bem, wie es scheint, ihm wohlwollenden Statthalter ju ericheinen, aber er ichrieb ihm einen trefflichen Brief 1) voll bringender Ermahnungen zur Milbe, worin er unter andern fagt: "Schredlich ift ichon ber Tob eines einzelnen Menichen, ber heute noch lebt und morgen nicht mehr ift und nie wieder ju uns jurudfehrt; viel ichredlicher aber ift es, eine Stadt ju gerftoren, bie ein Raiser grundete, die Beit erbaute und die Folgezeit bemahrte. Bon Diocafarea 2) rebe ich, die einft eine Stadt mar, jest aber keine Stadt mehr ist, wenn bu nicht milbe febn willst. Dente bir, fie falle jest, indem ich ihr Sprache leibe, vor bir nieder und rede bich an, fie feb mit einem Trauergewand befleibet, ihre Haare abgeschoren, wie in einem Trauerspiel, und spräche zu bir folgende Worte: Reiche mir, bie ich bor bir auf ber Erbe liege, beine Sand und hilf mir Schwachen; vermehre nicht noch bas Unglud biefer Beit und zerftore nicht, mas bie Berfer übrig gelaffen haben. Es ift ja weit ebler, Stabte wieder aufzurichten, als ohnedieß schon Noth leibenbe ju gerftoren; werbe bielmehr ein Stäbteerbauer, indem bu fie entweder blühender madit, ober wenigstens in ihrem jegigen Buftand bewahreft. Bolle nicht bulben, bag fie bis ju beinem Regimente eine Stabt gewesen seb, nachher aber nicht mehr, und dag man einst von bir bas Traurige erzähle, bu habest sie als eine Stadt überkommen und als einen veröbeten Ort, auf bem man nur an Erbohungen und Bertiefungen und an Mogen Schutthaufen bie Rennzeichen einer ehemaligen Stadt fieht, zurückgelaffen." So fbricht Gregorius im Namen ber Stadt; bann fügt er noch Ermahnungen in eigener Berson binzu, indem er es zwar für gerecht

<sup>1)</sup> Epist. 49. al. 40. pag. 809.

<sup>2)</sup> Nazianz führte auch ben Namen Diocaefarea. S. oben pag. 9. Plin. Hist. nat. VI, 3. wird unter ben cappadocischen Städten gleichsals Diocasarea genannt, Nazianz bagegen nicht; es scheint ihm auch eine und bieselbe Stadt zu sepn.

erklärt, die Schuldigen zu strafen, aber für zu hart, um der Tollkühnheit einiger Jünglinge willen, die an den Unruhen Schuld wären, eine ganze Bürgerschaft inst Unglück zu stürzen. Selbst für die mildere Behandlung der Unruhestifter scheint Gregorius zu sprechen, indem er bemerkt, wie sehr sie gereizt worden: "Sie trauerten über ihre Mutter, die man tödtete, sie konnten es nicht ertragen, Bürger zu heißen, und doch ohne Vaterland (ohne bürgerliche Rechte 1) zu sehn; sie wurden wüthend, frevelten wider die Gesetz und verwirkten ihr eigenes Heil; das unerwartete Unglück beraubte sie der Besinnung. Aber muß nun deswegen die Stadt zerstört werden? Ferne seh es von dir, trefflichster Mann, daß du das anordnest."

Dieser Brief scheint auch die beabsichtigte Wirkung nicht verfehlt zu haben, benn in einem andern Schreiben, worin Gregor die Abberusung des Olympius bedauert, giebt er demselben das löblichste Zeugniß einer guten Verwaltung und versichert, daß sein Abzug beweint worden, daß er selbst aber auch große Reichthümer, und zwar solche, wie sie die Gouverneure selten sammelten, mitnehmen würde, nämlich einen guten Ruf und den Vorzug, in aller Herzen mit unvertilgbaren Zügen eingeschrieben zu sehn. Don dem schönen Verhältnisse, in welchem Gregorius mit diesem Statthalter Olympius stand, zeugt noch eine ganze Reihe von Briefen 3) Gregors, welche großentheils dazu bestimmt waren, sür Unglückliche, ungerecht Versolzte Gutes zu wirken, oder eine zu strenge Bestrafung etwas zu milbern.

Ueberhaupt nahm sich Gregorius auch ganzer Familien und einzelner Personen mit liebevoller Fürsorge von seinem einsamen Wohnsitze aus an; so ernst und strenge er gegen sich selbst war, so sinden wir bei ihm doch überall mahrhaft menschliche Theilnahme an den Verhältnissen anderer. Er freute sich mit den Fröhlichen und weinte nicht blos mit den Weinenden, sondern half ihnen auch, wo es möglich war. Er, der selbst der Ehe entsagt hatte und die Jungfrauschaft pries, ehrte doch auch wieder die Ehe als göttliche Anordnung und suchte überall die häuslichen Verhältnisse rein und heilig zu erhalten; er, der in

<sup>1)</sup> μητρός ύπερήλησαν νεχρουμένης, οὐκ ἤνεγκαν πολίται καλείσθαι, και είναι ἀπόλιδές. Wahrscheinlich waren ber Stabt Nazianz bebeutenbe Rechte entzogen worben.

<sup>2)</sup> Epist. 50, al. 41. pag. 811. In bemfelben Briefe bemerkt Gregor, bag fie burch ben Abgang bes Olympius wieber bas zweite Cappabocien würden, ba fie burch ibn zum Rang bes ersten erhoben gewesen wären.

<sup>3)</sup> Man vergl. Epist. 172. 173. 174. 175. 176. 177. 178. 179. pag. 879-883.

manchen Augenbliden feines höheren Alters es schmerglich fühlte, wie er obne Gattin und Rinder einsam in ber Welt ftebe . 1) tonnte fich boch mit ber innigsten Theilnahme freuen, wenn zwei Menschen burch eine folche Berbinbung glücklich murben. biesem Sinne wünscht er einem jungeren Freunde, Gufebius, Glud zu feiner Bermählung:2) "Euopia, beine Geliebte, wird nun bie beine, ber Augenblid ber Hochzeit ift ba, bein Leben wird fest gegründet, die Gebete beiner Aeltern find erhört, und ich muß ferne febn, ber ich boch billig hatte gegenwärtig febn und an euren Gebeten Theil nehmen follen, wie ich es auch verfprocen hatte. Was man wünscht, bas hofft man, und man täuscht fich fo leicht, wenn man etwas gerne möchte; auch habe ich mehrmals einen Anlauf genommen, bann wieber gezaubert und bin zulett von der Krankheit besiegt worden. Undere mogen alfo bie Liebesgötter herbeirufen, benn ju einer Bochzeit gehört auch Scherz, und die Schönheit ber Braut recht malerisch beichreiben, aber auch als Gegenbild bie Anmuth bes Bräutigams, und fo bas Brautbett mit Reben wie mit Blumen bestreuen. 3ch will euch auch mein Sochzeitlied fingen: ber Berr fegne euch von Sion; er gebe ben Ginklang eurer Che! Und fo mogest bu benn Söhne und Söhne ber Söhne erbliden; ich möchte fast fagen. noch ebler als bu bift. Das hatte ich euch erfleht, wenn ich gegenwärtig gewesen ware, und erflehe es euch auch jest." In einem anderen, etwas ernsteren Briefe, 3) worin Gregorius einen gewiffen Diokles ju feinem Bochzeitfeste begrüßt, fagt er: , Gines ber höchsten und schönften Guter ift, bag Chriftus bei ber Bochzeit ift; wo er aber ift, ba ift auch Wohlordnung, ba wird Waffer in Wein, ba wird überhaupt alles ins Beffere umge= wanbelt."

Wie fich bier Gregorius theilnehmend beweißt an Familienfreuben, eben fo suchte er wohlthatig einzuwirken, wo bas Glud

<sup>1)</sup> Diefes Alleinstehen Gregors in ber Welt ift vorzilglich in folgenben Zeilen geschilbert, wo er rührenb barüber klagt, baß er nicht einmal wisse, welche Hand ihm bie Augen zubrücken würde. Carm. VIII, 11 segg. pag. 77.

<sup>&</sup>quot;Αθρονος, ἀπτολίεθρος, ἄπαις, τεκέεσσι μεμηλώς, Ζώων ήμας ἐπ' ήμας ἀειπλανέεσσι πόδεσσι, Ποῖ ζίψω τόδε σωμα; τί μοι τέλος ἀντιβολήσει; Τίς γη; τις δε τάφος με φιλόξενος ἀμφικαλύψει, Τις δ' ὄσσοις μινυθούσιν εμοίς επε δάκτυλα θήσει; . . .

<sup>2)</sup> Epist. 171. pag. 878.

<sup>3)</sup> Epist. 193. pag. 890.

einer Familie und bas reine eheliche Berhältniß geftort ju werben brobte. Er suchte nicht blos Chescheidung abzuwenden und berfuhr, wie mehrere feiner Briefe beweifen, 1) in folden Fällen febr flug und bedachtsam, sondern bemühte fich auch, die fleineren Wibermartigkeiten, die fich zwischen Cheleuten eingeschlichen, aus bem Wege zu räumen. Merkwürdig ift in diefer Beziehung ein halb icherzhafter Brief 2) Gregors an Nicobulus, ben Gatten feiner Nichte Alppiana, worin er biefem, bem bas Meugerliche seiner Sattin zu unansehnlich mar. bas Unbernünftige feiner Gefinnung in treffenden Bemerkungen vorhalt. "Du spottest mir über die Alppiana, als ob fie zu klein und beiner stattlichen Größe unwürdig wäre, o bu Großer, und Gewaltiger und Unermeglicher an Geftalt und Stärke! Best habe ich erft erfahren, bag bie Seele gemeffen und die Tugend gewogen wird, daß die Felfen kostbarer sind als die Berlen und die Raben trefflicher als die Nachtigallen. Nun fo nimm benn beine Große und bie vielen Schube, die bu miffest, und feb meinetwegen fo groß als jene Moiben, benn bu lentst ja ein Rog, und schwingest ben Speer, und die Sagd ift beine Luft; fie aber thut freilich nichts, benn bazu gehört nicht viele Kraft, bas Webschiff zu halten, ben Faben ju handhaben und am Gewebe ju figen -

benn bas ift bie Ehre ber Frauen. 8)

Ober wenn du auch das noch hinzufügen willft, daß sie sich zur Erbe niederbeugt um des Gebetes willen, daß sie beständig in großen Bewegungen ihres Gemüthes mit Gott umgeht; was ist hier deine Größe und das Maas deines Körpers? Siehe doch ihr geziemendes Schweigen, höre sie sprechen und bemerke, wie sie ungeschmückt ist, wie kräftig für eine Frau, wie sie ihrem Haus mit Nugen vorsteht, wie sie ihren Mann liebt, und du wirst mit dem Lacedämonier sagen: in der That die Seele wird nicht gemessen, und man muß, obwohl man auswendig ist, auf den inneren Menschen blicken. 4) Wenn du das



<sup>1)</sup> Epist. 176. pag. 881. — 181. pag. 884. — 211. pag. 904.

<sup>2)</sup> Epist. 155. pag. 871.

<sup>3)</sup> Ift eine Anwendung von Iliad. IV. 323. — τὸ γὰρ γέρας ἐστὶ γερόντων, ober Iliad. XVI. 457. τὸ γὰρ γέρας ἐστὶ δανόντων.

αὶ δεῖ τὸν ἐκτὸς ἐόντα πρὸς τὸν ἐκτὸς βλέπειν ἄνθρωπον, heißt es im gebruckten Text, allein es muß ohne zweisel πρὸς τὸν ἐντὸς βλέπ. ἄνθρ. gelesen werden. Ber übrigens der Lacedamonier sey, und wo sich die Stelle sinde? tann ich nicht angeben.

so ansiehst, so wirst bu aushören zu scherzen und sie als klein zu besvötteln, und wirst beine Che glücklich preisen." 1)

Borguglich icon find bie Briefe, welche Gregorius um eines ihm fehr befreundeten Mannes, bes Sacerdos willen, und an benselben schrieb. Dieser Sacerbos hatte sich schon in früher Jugend mit ernstem Gifer ber Frommigkeit ergeben, 2) und ba= burch bie Liebe bes Gregorius, ber ihn mit besonderer Auszeich= nung seinen Sohn nennt, 3) erworben, so wie die Aufmerkfam= feit anderer angesehener Geistlichen auf sich gezogen. Er wurde Bresbyter und in ber Folge Aufseher einer angesehenen Armenanstalt, 4) mahrscheinlich ber von Bafilius in Cafarea gestifteten. bie so äußerst bedeutend und wohlthätig war. Zugleich scheint er Borfteber eines Klosters, ober mahrscheinlicher ber Monche ge= wesen zu febn, die fich in jener Anstalt zum Dienst ber Armen und Kranken verpflichtet hatten. Indessen gerieth, wir wissen nicht bestimmt, aus welcher Beranlaffung, Sacerdos in Migberhältnisse mit einem seiner Freunde, Eudocius, 5) und, badurch vermuthlich, mit bem Bifchof von Cafarea Bellabius, welche jur Folge hatten, bag er bon biefer Stelle verbrängt und bon ben genannten Männern verfolgt wurde. Er hatte bis babin ein äußerlich ziemlich ruhiges und ungestörtes Leben geführt, und war in Leiben und Prüfungen ber Art nicht geubt. Gregorius hielt es also junächst für Pflicht, seinen Freund barauf aufmertsam ju machen, bag folche Erfahrungen zur Bildung eines mahrhaft frommen und geläuterten Mannes nothwendig feben. Er fcrieb ihm barüber mehrere treffliche Briefe. "Benn bu nichts Unan= genehmes erwartetest, als bu bich ber Weisheit ergabst, so war

<sup>1)</sup> Dieser Nicobulus, ber hier halb scherzhaft halb bitter von Gregorius zurecht gewiesen wird, scheint übrigens nach anberen Briesen Gregors auch viele trefsliche Eigenschaften gehabt und dem Staat gute Dienste geleistet zu haben. Wenigstens ließ es sich Gregor dringend angelegen sehn, sich dieses Mannes, da er in unglückliche Berhältnisse entwickelt wurde, auf sede Weise anzunehmen, und schrieb beshalb sür ihn eine ganze Reihe von Empsehlungsbriesen. Epist. 46—48. p. 806 seqq. — epist. 107. p. 850. — 116. p. 854. — 160. p. 874. — 178. p. 882. — 179. p. 883. — 188. p. 887. — 218. p. 907.

<sup>2)</sup> Epist. 212. p. 905.

<sup>3)</sup> Epist. 93. p. 845.

<sup>4)</sup> Epist. 233. ὁ τιμιώτατος καὶ θεοφιλέστατος υίὸς ἡμῶν Σακερδως ὁ συμπρεδβύτερος, πτωχείου προέστηκε τῶν ἐπισήμων πολυανθρώπου, εὐσεβείας τε ἕνεκα καὶ τῆς εἰς τὸ πρᾶγμα σπουδῆς.

<sup>, 5)</sup> Epist. 235. u. 236. tom. II.

schon ber Anfang ohne Weisheit, und ich muß biejenigen tabeln, welche bich bilbeten; wenn bu es aber erwarteteft, fo banke Gott, wenn es bich nicht traf. Traf es bich aber, fo bulbe entweber muthig, ober wiffe, daß bein Gelübde eine bloge Lüge war."1) In einem anderen Briefe 2) fagt Gregorius, nachbem er aus feiner eigenen Erfahrung gezeigt, wie man nur burch Prüfungen wahrhaft fest und probehaltig werben konne: "Welche größere Wohlthat kann uns zu Theil werben, als folche Brüfungen? wenn bu bas einfiehft, wirft bu Gott banten für bas er littene Unrecht, wenn bu auch benen nicht banken fannft, bie es bir angethan haben." Eben fo treffenbe Bemerkungen enthält ein britter, etwas längerer Brief:3) "Bas fann und furchtbar febn? Richts, ale bon Gottunb bem Göttlichen abzuweichen. Alles übrige moge fo geben, wie es Gott anordnet, führe er uns nun burch bie milben Bertgeuge ber Gerechtigkeit in seiner Rechten, ober burch bie wiberwärtigen in seiner Linken. Er, ber Ordner unseres Lebens, weiß, warum er es thut. Nur eines wollen wir fürchten, bag wir nichts thun, was eines Weisen unwürdig ift; wir haben Arme gespeift, Bruderliebe geubt, mit Luft beilige Lieber gesungen, fo lange es vergönnt war. Es ift uns jest nicht gestattet; so wollen wir auf etwas anberes finnen; bie Enabe ift nicht arm. Wir wollen für uns leben, ber Betrachtung uns widmen, unsern Sinn reinigen für bie göttlichen Einbrude, mas vielleicht noch berrlicher ift, als bas Gefagte. Wir find nicht fo geftimmt, bak wir meinten, wenn uns eines entgeht, wir hatten alles verloren: sondern wenn noch milbe Hoffnung ba ift, ist und immer noch etwas übria."

Außerbem schrieb Gregorius noch eine Reihe von Briefen,4) um ben Sacerbos mit seinen Gegnern wieder auszusöhnen; mit welchem Erfolg? wissen wir nicht genau. Später reiste Sacerbos in seinen Angelegenheiten mit Empfehlungen Gregors 5) nach Constantinopel; man möchte baraus schließen, daß er, fort-

<sup>1)</sup> Epist. 214. p. 905.

<sup>2)</sup> Epist. 215. p. 905.

<sup>3)</sup> Epist. 216. p. 905.

<sup>4)</sup> Epist. 216. 217. 235. 236. 237.

<sup>5)</sup> Epist. 91. u. 92. p. 845.

bauernd verfolgt, sich borthin wandte, um Recht zu erhalten. Sewiß aber ist es, daß Sacerdos noch vor Gregorius aus diesem Leben schied, benn wir besigen noch einen schönen Brief des letzeteren, worin er die Schwester des Sacerdos, die fromme Thekla, die er darin unter andern, der gute Sacerdos, der ächte Gottesdiener, seinen Ursprung? Aus Gott. Wo ist aber Sacerdos jett? Bei Gott. Nicht ungern, weiß ich wohl, ging er dem Neid aus dem Wege und dem Kamps mit dem Bösen. Woher sind wir? Nicht eben daher? Wohin werden wir zur Freiheit eingehen? Nicht zu demselben Herrn? Und wohl uns, wenn wir es mit derselben Zuversicht thun können!"

In dieser Zeit nahm sich Gregorius auch mehrmals junger Leute an, um sie in ihren Studien zu fördern. Borzüglich interessirte er sich für seinen jungen Better Nicobulus, den Sohn des schon erwähnten Nicobulus und der Alhpiana. Er schrieb in dem Namen dieses Jünglings ein längeres Gedicht, 3) um ihm don seinen Aeltern die Erlaudniß zu einer Reise nach Griechenland zu erwirten, und versah ihn auch mit mehreren Empfehlungssichreiben an berühmte Lehrer. 4) Mit ähnlichen Schreiben besgleitete Gregorius auch andere Jünglinge, und seine Briese mußten von guter Wirtung sehn, da er mit mehreren der ausgezeichnetzten Lehrer der Philosophie und Beredsamkeit in genauem Bershältniß stand.

<sup>1)</sup> Diese Frau lebte einsam, in Gebeten, Betrachtungen und geiftlichen Uebungen, in der Rähe einer Märthrertapelle. Gregorius schrieb mehrere Briese au sie. Epist. 200. 201. 202. p. 897—899. Im 201ten Briessigt et ihr: είδομεν γάρ σοῦ τὸ στερέωμα τῆς είς Χριστὸν πίστεως, καὶ τὴν ἐπαινετὴν ἔρημίαν, καὶ τοῦ κόσμου τερπνῶν, θεῷ μόνφ συνέκλεισας ἐαυτὴν, καὶ τοῖς άγίοις μάρτυσιν οἶς παροικεῖς.

<sup>2)</sup> Epist. 202. pag. 899.

<sup>3)</sup> Carmen. 50. pag. 112—115.

<sup>4)</sup> Epist. 115. 116. 117. pag. 853 seqq.

## 3. Gregors Briefe und Gebichte.

Es find bisher icon fo viele Auszuge aus Briefen Gregors mitgetheilt worden, und die Abfaffung berfelben mußte, wenn wir nur nach ber Menge ber uns aufbehaltenen ichließen, einen fo bebeutenben Theil feiner Zeit in jener Ginfamkeit zu Ariangus einnehmen, daß es ichon bestwegen nicht überfluffig mare, über feine Briefe im Allgemeinen etwas zu fagen, wenn wir auch nicht eigene mertwürdige Erklärungen von Gregorius felbft über biefen Bunct batten. Es ift nicht ju leugnen, daß bie Briefe Gregors unter feine beften ichriftstellerischen Producte geboren; viele berselben sind mit großem Fleiß ausgearbeitet und manche offenbar nicht blos auf ben einzelnen Empfänger, sonbern auch auf einen größeren Leferfreis berechnet. Es muß uns alfo angenehm fenn, von Gregor felbst bie Regeln aussprechen ju boren, nach welchen feiner Ueberzeugung gemäß ein guter Brief verfaßt febn foll. Ginen hoben Werth legt er vorerft auf achte lakonische Rurze. "Lakonisch schreiben heißt aber nicht wenige Sylben schreiben, fondern viel mit wenigen Worten fagen. In Diesem Sinn nenne ich ben homer furz in ber Rebe, ben Antimachus weitschweifig. Wie so? Indem ich die Größe nach dem Inhalt bemeffe, nicht nach ben Buchftaben."1) Näher erflärf er fich über biesen Bunct, wie über mehrere andere, in einem Briefe 2) an Ricobulus: "Bon benen, die Briefe abfaffen - benn ich foll bir ja barüber etwas fagen - fcreiben fie einige ju lang, andere gar ju furg; beibe verfehlen bas Mittelmaas; wie bie, welche nach einem Ziele schießen, theils barunter, theils barüber binaus gielen; beibe muffen es verfehlen, wenn auch aus verfchiebenem Grunde. Die rechte Art ber Briefe besteht im Mittelmaas; und man muß fie nicht ju lange schreiben, wenn man nicht viel Wictiges zu sagen hat, nicht zu furg, wenn viel Stoff ba ift . . . Was nun aber die Deutlichkeit betrifft, so ift es klar, daß man fo viel wie möglich bas Rebenähnliche meiben, und mehr in ben

<sup>1)</sup> Epist. 3. pag. 769. Als Beispiel eines latonischen Schreibens von Gregorius selbst tann ein Brief an Libanius bienen, ben er vermuthlich im Namen einer Mutter schrieb, die ihren auf die Academie gehenden Sohn dem berühmten Abetor empsohlen haben wollte: "Ich die Mutter schied ben Sohn dir, dem Bater; die naturliche Mutter bem Bater der Berebsankeit. Wie ich sur ihn sorgte, so sorge auch du für ihn." Epist. 203. pag. 899.

<sup>2)</sup> Epist. 209. pag. 903.

Ton bes vertraulichen Schwatens eingehen muß. 1) Um es furz jusammen ju fassen, bas ift ber beste und schönfte Brief, ber einen Ungebildeten und einen Gelehrten überzeugen fann; jenen, insofern er ber Fassungefraft ber Menge angemessen ift, biefen, infofern er barüber erhaben und boch aus fich felbft verftanblich ift. Denn es ift eben fo unbequem, einen Brief erft auslegen ju muffen, als ein Rathsel zu lösen. Die britte Eigenschaft eines guten Briefes ift Anmuth; biese werben wir erreichen, wenn wir nichts Trodenes und Wiberliches, nichts ohne Schmud und Bierbe, sondern ausgefeilt, 2) wie man fagt, schreiben; so daß also bie Rede nicht ohne Gleichnisse, Sprichwörter und kurz treffende Aus-drücke, nicht ohne wißige Scherze und dunkle Worte ist, wodurch sie versüßt wird. Doch muffen wir auch ben Misbrauch bieser Dinge meiben; bas eine zeugt von Mangel an Bilbung, bas andere bon Unerfattlichkeit; man muß bas alles fo fparfam anwenden, wie Purpur in den Geweben. Auch bildliche Ausdrücke wollen wir aufnehmen, jedoch wenige und zwar unanstößige. Gegensätze aber und Spielereien mit Schlußworten und gleichge= glieberte Sätchen wollen wir ben Sophisten überlassen; wenn wir aber je Gebrauch bavon machen, fo wollen wir es mehr im Scherz als im Ernft thun. Meine lette Regel will ich mit ben Worten eines feinen Mannes geben, ber bon bem Abler erzählte, baß berfelbe, als die Bögel über die Herrschaft ftritten, und ber eine mit bem, ber andere mit jenem Schmud angethan berbeifam. begwegen am iconften war, weil man nicht merkte, bag er icon fet. Darauf muß man also auch bei ben Briefen gang borguglich feben, auf bas Ungeschmückte, und fo viel wie möglich Naturliche. So viel brieflich über bie Briefe; bas Gesagte aber ift nicht eigentlich auf mich anzuwenden, dem wichtigere Dinge am herzen liegen. Das Uebrige wirst bu bir selbst burch Studium aneignen, ba bu gelehrig bift, und Leute, die in biefen Dingen gewandt find, werben bich barin unterrichten." Es fällt in bie Augen, obwohl es Gregorius in ben zulett angeführten Worten abzulehnen scheint, bag er bier bie Regeln entwickelt, welche er fetift beim Brieffchreiben zu befolgen gewohnt war. In ber That find feine Briefe großentheils furg, flar, in einer fconen Strache und boch ungeschmudt, mit einem Worte vortrefflich geschrieben: ihre Ginkleidung entspricht großentheils ber Absicht, Die er er-

περὶ δὲ τῆς σαφηνίας, ἔχεῖνο γνώριμον. ὅτι χρὴ φεύγοντα τὸ λογοειδὲς, ὅσον ἔνδέχεται, μᾶλλον εἰς τὸ λαλικὸν ἀποκλίγειν.

<sup>2)</sup> Man liest im gebruckten Text εὐκόρητα; es muß aber wohl ακόρητα heißen.

reichen wollte; und wenn auch hie und da etwas Geziertes und Gesuchtes in Gebanken und Ausdrücken mit unterläuft, so scheint er bisweilen, wenn er z. B. an Sophisten und Rhetoren und andere Personen, die dem verdordenen Zeitgeschmack huldigten, schrieb, den Forderungen dieser nächsten Leser seiner Briefe etwas nachgegeben zu haben. Die Sammlung seiner Briefe, wenigstens des größten Theiles derselben, veranstaltete Gregorius selbst auf die Bitte des schon mehrmals erwähnten Nicobulus, der in der Ueberzeugung, daß in diesen Sendschreiben viel Belehrendes enthalten wäre, eine Zusammenstellung derselben wünschte. 1) Wir müssen ihm dafür dankbar sehn.

Auker bem Briefschreiben beschäftigte unseren Gregorius in ber Ginfamteit bie Abfaffung vieler Gebichte. 2) Ueber biefe möchte es schwer febn, ein eben fo gunftiges Urtheil zu fällen, als über seine Briefe. Schon ber Umstand, baß Gregorius erft im boben Alter und in ber ascetischen Burudgezogenheit von ber Welt anfing, fich ber Poefie ju widmen, beweißt, dag feine große Rulle und Rraft bes bichterischen Geiftes in ihm wohnte: fonft batte fich berfelbe ohne Zweifel fruher kund gethan. läft fich aber auch baraus schließen, bag fein Dichten nicht blos ein porübergebender Jugendrausch war, und daß eine wirkliche, wenn auch nicht fehr reichlich fließenbe Dichteraber in feinem Welen lag. Gein poetischer Ginn fprach fich fruher nicht felten in feinen Reben aus: fpater, als er feine Gelegenheit mehr batte, feine poetischen Anschauungen in rednerischer Ginkleibung qu äufern, perfiel er mehr auf die Form ber Darftellung in gebundener Rede. Daraus entsprang aber bas Unangemeffene, bag bie Reben, bie er in früherer Beit fchrieb, bisweilen zu poetifch, bie Bedichte, bie er in feinem Alter abfaßte, noch weit häufiger zu profaifd find. Schon beghalb mußten biefe Gebichte Gregors einer eigentlichen poetischen Saltung entbehren, weil fie faft burchgebenbe einem außer ber Dichtung felbst liegenden Zwed, einem mora-

lischen ober religiösen, dienen. So ehrenvoll bieses für ihn als Menschen und Theologen ist, so unvortheilhaft war es für ihn als Dichter: benn was er nun aus solchen Absichten und in solchem

<sup>1)</sup> Epist. 208. pag. 209.

<sup>2)</sup> Die meisten und wichtigsten Gebichte Gregors stehen im 2ten Band ber Ausgabe seiner Werke von Billy und Morel. Außerbem in solgenden Schriften: Jac. Tollii Insignia Itinerarii Italici, Traj. ad Rhen. MDCXCVI. p. 1—105. Muratori Anecdota Graeca, Patav. MDCCIX. p. 1—217. Jacobs Antholog. graec. Vol. II. Andere sind sonst sterent. S. barüber Fabricii Biblioth. gr. Vol. VIII. p. 416 seqq.

Sinn hervorbrachte, war mehr bas Product der Reflexion, der ruhigen Ueberlegung, als jener inneren poetischen Schöpfungeluft. die unwillführlich gur Mittheilung hingezogen wird; und das urfraftige Behagen, bas bie Bergen aller görer zwingt, bie Leichtigkeit, die bezuubernde Beiterkeit, Die ben mahren Dichter bezeichnet, konnte fich in seinen Poefien nicht aussprechen. Statt deffen mußte er ben poetischen Ton mehr auf äußerliche Weise burch Bilber, Tropen, schmudvolle ober erhaben klingenbe Ausbrude, die er nur allzuoft aus anderen Dichtern unpaffend ent= lehnte, hervorzubringen suchen; so daß auch baraus wieder oft bas fonderbare Migberhältnig erwächst, bag gang einfache, ge= wöhnliche und höchst profaische Gebanken in einen Schwulft bildlicher Ausbrude und anscheinend poetischer Formeln gehüllt find. Dieß gilt jum Theil felbft bon ben befferen Gebichten Gregors; bon benen gar nicht ju fprechen, bie gang trodene Begenftanbe abhandeln, indem fie 3. B. die Blagen Aegyptens ober bie fanonischen Bücher ber beil. Schrift aufzählen, bie beiben Geschlechtsregister Jesu vergleichen, Die gebn Gebote in wenige Berse bringen u. beral.

Die meiften Gebichte Gregors haben ben Fehler ber Länge und Beitschweifigkeit. Er verhüllt feine Gebanken und Empfindungen oft in einen Wortschwall, aus dem bas einfach Wahre ichwer berauszufinden ift. Aber babei finden fich auch wieber. wenn man fich burch manches Berbriefliche bindurchgearbeitet hat. icone, tief gefühlte und wirklich ergreifende Stellen. Einzelne fleinere Gebichte, Die so gang aus ber reinen Empfindung herbor= gefloffen find, möchten vielleicht auch ben ftrengeren Runftrichter befriedigen. Doch find beren nur wenige. Borzüglich gut ge= lingen ihm Gnomen, moralische Sprüche, furze und inhaltreiche Lehrgedichte. Aber sobald er bei größeren Lehrgedichten in bogmatische Bolemit und Subtilitäten, ober in ein breites Moralisiren berfällt, verschwindet natürlich aller poetische Gehalt. Dabei ift nun aber nicht zu überseben, bag es Gregorius eigentlich für Bflicht bielt, fo ju bichten; es offenbart fich in biefer Beziehung in feinen Gebichten bas nämliche Streben, bas fich auch in feinen Reben ausspricht, Gifer für Orthodogie und Befampfung ber häretischen Meinungen seiner Beit. Mehrere Saretiter, wie Baul von Samosata, Arius, Apollinaris, 1) hatten ihren Lehren ba=

<sup>1)</sup> In Beziehung auf ben letzteren sagt Gregorius am Schlusse seines 1. Briefes an Clebonius (ob. Orat. LI. p. 745.): εὶ δὲ οἱ μαχοοὶ λόγοι καὶ τὰ νέα ψαλτήρια, καὶ ἀστίφθογγα τῷ Δαβίδ, καὶ ἡ τῶν μέτρων χάρις, ἡ τρίτη διαθήκη νομίζεται, καὶ ἡμεῖς ψαλμολογήσομεν,

burch großen Vorschub gethan, daß sie dieselben in eine poetische Form und badurch in den Mund und Sinn des Volkes brachten; dem Schaden, der dadurch gestistet werden konnte, wollte Gregor durch Gedichte im orthodogen Geiste und durch poetische Polemik begegnen. Sin anderer ähnlicher Zweck bei Absassung seiner Gebichte ist früher schon erwähnt; sie sollten ein Surrogat für die, durch Julian wenigstens vorübergehend den Christen entzogenen heidnischen Dichter seyn, die Gregor überhaupt nicht gerne in den Händen junger Christen sah; weil sie leicht zu Unsittlichkeiten reizen konnten. Wie wenig aber Gregors Poesien ein eigentlich poetisches Ersasmittel für jene Werke des hellenischen Geistes sehn konnten, geht aus dem Gesagten hinreichend hervor.

### 4. Gregors Tob. Sein Character.

Bei Gregorius gehörte selbst bas Dichten, wodurch er alle sinnliche Lust zu unterdrücken und seine Gedanken immer auf die würdigsten Gegenstände hinzulenken suchte, unter die ascetischen Uebungen. Diese Uebungen sette er überhaupt in ihrem ganzen Umfange auch im Alter mit der Strenge des Jugendeisers fort. Denn auch manche Beschreibungen seiner strengen Ascese, die er und in Gedichten giebt, worin er zum Beispiel sich selbst schilbert, wie er einsam in Steinklüsten unter Thieren lebe, ohne Schube einhergehe, mit einem rauhen Gewand sich begnüge, mit einem Sack bedeckt auf der Erde schlafe 3) und so weiter — wenn auch solche Schilderungen etwas poetisch ausgeschmückt sehn mögen, so geht doch aus seinen wiederholten Bersicherungen herdor, daß er saft ganz auf die äußeren Genüsse und Bequemlickseiten berzichtete,

καλ πολλά γράψομεν καλ μετρήσομεν. In bem Gebichte in versus suos p. 248 u. 249. giebt Gregor bie verschiebenen Ursachen an, bie ihn zum Dichten veranlaßt hätten; unter andern auch, baß er sich bamit in seinem kränklichen Alter eine Unterhaltung habe verschaffen wollen.

Carmen in versus suos B. 34. pag. 248.
 Πρῶτον μὲν ἠθέλησα, τοῖς ἄλλοις καμών, Οὕτω πεδῆσαι τὴν ἐμὴν ἁμαρτίαν.

<sup>2)</sup> Bergl. Carm. XVIII. p. 93. Carm. XIX. p. 93. LIX. p. 136. Epist. 196. p. 894.

<sup>3)</sup> Carm. II. 140 seqq. pag. 70. Carm. VI. 1 seqq. p. 75 u. c.

bie sonst bas Leben überhaupt, namentlich auch bas eines Greises, angenehm erheitern können. Je älter er wurde, desto mehr wollte er sich, da ihn ohnedies kein engeres Familienband mehr an die Menschen fesselte, in einsamer Abgeschiedenheit von der Welt hinzweg und zu Gott hinwenden. Sein Leben wurde jest immer mehr blos Vorbereitung auf den Tod.

Während seines gangen früheren Lebens hatte Gregorius awischen awei Gegenfäten geschwantt, beren gludliche Bereinigung ihm nur felten gelang, awischen ber einfam afcetischen Contemplation und ber firchlichen Thätigkeit. Das still contemplative Leben au lieben und als bochft munichenswerth angufeben, batte ihn schon seine Erziehung gelehrt, welche babei nur einen in ber Tiefe feiner Seele schlummernben Trieb bestimmter zu entwickeln brauchte. Noch mehr befestigte ihn in dieser Richtung ber sittliche Geift seines Jahrhunderts und die damaligen Berhältniffe ber Bur Wirksamkeit im kirchlichen Leben riefen ihn bagegen fraftiges Pflichtgefühl, in bem er ben Ruf bes göttlichen Geiftes erfannte, und mancherlei Unregungen, ja Nöthigungen von außen, in benen er ebenfalls ben göttlichen Fingerzeig nicht überfah. Go wurde er aus der Ginsamkeit immer ins practische Leben gezogen. und aus dem practischen Leben jog ihn eine unvertilgbare Gehn= fuct in die Ginfamkeit; und eben dies gab feinem Leben einen, unrubigen, schwankenden und zerriffenen Character. Endlich fiegten bie Eindrude ber Jugend und bie ichlummernben Bedurfniffe bes bergens und Gregor ging gang in bie Ginfamkeit gurud. Dur gab er fich, neben ben gewohnten afcetischen Uebungen jener Contemplation bin, die ihm seiner Individualität gemäß ber ficherfte und unmittelbarfte Weg zu einem vollkommen göttlichen Leben und zur innigsten Berbindung, zum freundschaftlichen Umgang mit Bott schien, und die er unter andern in folgender Stelle 1) schilbert: "Richts schien mir fo herrlich, als gleichsam mit verfoloffenen Sinnen, schon außer bem Fleisch und ber Welt lebend, in fich felbst einkehrend, mit feinem ber menschlichen Geschäfte umgehend, außer im höchsten Nothfall, blos mit sich selbst und mit Gott im Gefpräche, icon über bas Sichtbare erhaben ju leben, die göttlichen Bilder und Gindrucke rein und unvermischt mit irbischen und wandelbaren Gebilden in sich zu tragen, in Wahrheit ein reiner Spiegel Gottes und göttlicher Dinge zu fepn und immer mehr zu werben, Licht zu bem Lichte zu erhalten.

<sup>1)</sup> Orat. II. 7. p. 14. XX. 1. p. 376. Zwar gehören biese Aeuserungen einer früheren Lebenszeit Gregors an; allein er bachte über biesen Bunct sein ganzes Leben hindurch gleichförmig.

helleres zu bem minder klaren, die Guter einer künftigen Belt schon in der Hoffnung zu genießen, mit den Engeln umzugehen, noch auf der Erde wandelnd die Erde schon zu verlassen, und burch den Geist in höhere Regionen versetzt zu werben."

Bu feiner höheren fittlichen Läuterung benutte Gregor besonders auch die förverlichen Leiden, mit benen er in diesen letten Jahren viel zu fämpfen hatte. Seine, wie es scheint, von Ratur nicht fehr ftarte und burch ftrenge Afcese geschwächte Gesundheit wurde nun auch vom Alter angegriffen; aber er erblickte in dieser Rranklichkeit nur ein Erziehungsmittel zur bollenbeteren Bilbung und Beiligung bes inneren Menschen. Er schrieb barüber seinem Freund Philagrius, 1) ber auch viel körperliches Ungemach ju erbulben hatte: "Es geziemt bir, einem Manne, ber in göttlichen Dingen so wohl unterrichtet ist, bem Körper nicht zu unterliegen, fondern als ein Weiser bas Leiben zu ertragen und jest gang borzüglich beinen Sinn zu reinigen, erhaben zu erscheinen über bie Fesseln, und bie Krankheit als ein Erziehungsmittel zu unserm Beften anzuseben; bas wird fie uns aber baburch, bag wir ben Leib und das Leibliche, wie überhaupt alles Beränderliche und Bergängliche verachten und uns gang bem Simmlischen weiben; baß wir ftatt für bie Gegenwart, vielmehr für die Rufunft leben, und biefes Leben, wie Blato fagt, bazu anwenden, um fterben ju lernen." Ein andermal schrieb er bemfelben Freunde: 2) "3ch leibe durch Krankheit, und freue mich, nicht daß ich leibe, som bern bag ich baburch für andere ein Lehrer in ber Gebulb 314 werben vermag. Da ich mich nun boch nicht von Leiben befreien tann, fo achte ich bas für Gewinn, es gebulbig zu tragen, und wie in ber Freude, fo auch im Schmerg, Gott gu banten, ba ich bie Ueberzeugung habe, daß nichts ohne Grund ift, mas bon ber höchften Beisheit über uns berhängt mirb, wenn es uns auch nicht so scheint." Gregorius war von biesem fittlichen Nugen bes förperlichen Leibens für ben inneren Menschen so innig überzeugt, bag er auch andere bamit zu tröften und ju ftarten wußte. Als er einft in biefem Sinne feinem Freunde Philagrius, mahrend biefer bittere Schmetzen erbulbete, einen Pfalm erklärte, wurde Philagrius babon fo ergriffen, baß er seine Banbe gen Often, wohin man fich beim Gebet zu wenden pflegte, ausbreitend, und jum himmel blidend ausrief: "Ich bante bir, Bater, Schöpfer beiner Menschen, bag bu auch wiber

<sup>1)</sup> Epist. 70. al. 64. pag. 826 seqq.

<sup>2)</sup> Epist. 69. al. 63, pag. 826. Bergl. andere fcone Bemerkungen über benselben Gegenstand. Epist. 63. al. 57. pag. 820 seqq.

unsere Neigung uns Wohlthaten erzeigst, burch ben äußeren Menschen ben inneren läuterst und burch Wiberwärtigkeiten und hinführst zu einem seligen Ende, in der Weise, wie du es für gut hältst." 1)

So wurde benn auch Gregorius durch mannigfaltige innere und äußere Kämpfe und zulett durch förperliche Leiden von dem Bater seiner Tage zu dem seligen Ende hingeführt, nach dem er sich lange gesehnt hatte. Er starb wahrscheinlich an dem Ort, wo er geboren worden war, in Jahr 389 oder 390. Ueber die Umstände seines Todes ist uns nichts Näheres berichtet.

Dies ist bas Leben Gregors von Nazianz. Soll zum Schlusse bas Bild seines Aeußeren und Inneren bezeichnet werben, so sind bie Hauptzüge besselben folgende:

Gregor war von mittlerer Geftalt, etwas blaß, doch fo, daß es ihm wohl stand. Sein Saubthaar war bunn und vom Alter gebleicht: bichter mar fein furger Bart und feine bervorstebenden Augenbrauen. Um rechten Auge batte er eine Narbe. Seine Miene war freundlich und einnehmend; fein Betragen einfach. Der Grundton feines inneren Wefens war Frommigfeit; feine Seele war voll feuriger Glaubensfraft Gott und Chrifto augewendet; ein hober Gifer für göttliche Dinge leitete ihn burch fein ganges Leben. Diefer Gifer offenbarte fich allerdings in einem ftrengen Festhalten und Bertheibigen gewisser Glaubensbestim= mungen, die jenes Reitalter für besonders wichtig bielt, so wie im lebhaften, von Partheilichkeit nicht freien Bekampfen entgegen= gesetzter Ueberzeugungen; nicht minder aber auch in innigem und lebendigem Ergreifen bes thatigen Chriftenthums, beffen Grundung und Verbreitung in den Gemüthern ihm über alles wichtig Seine Ascese war übertrieben, ber Gesundheit ichablich, jeboch nicht in Werkheiligkeit ausartenb; fie war ihm Mittel gur Erhebung und Befreiung bes Gemuthes, aber nicht an und für sich schon höhere Tugend. Angeborene und anerzogene Liebe zur Einsamkeit hinderte ihn, alle seine Kräfte in gemeinnütiger Thatigfeit anzuwenden. Seine Burudgezogenheit ließ ihn nicht zu geübter Welt- und Menschenkenntniß kommen; Mangel an Menschenfenntniß machte ihn bisweilen unvorsichtig zutraulich, bisweilen miß= trauisch und bitter in ber Beurtheilung anderer. Er verlangte von Undern viel, bon fich felbft am meiften. Empfänglich für große Entschlüsse und voll feurigen Gifers für alles Gute, mar er nicht immer standhaft und beharrlich in der Ausführung. Im Dulben und Rämpfen war er ebel und hochgefinnt, im Siege mäßig, im

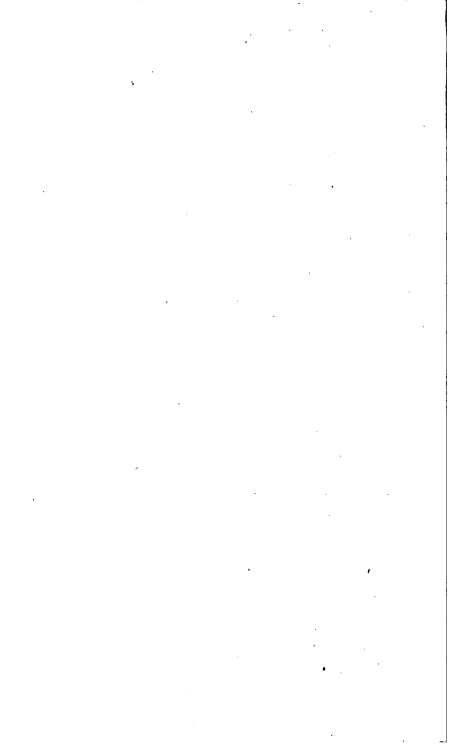
<sup>1)</sup> Epist. 66. al. 60. pag. 824.

Glück bemüthig, ben Mächtigen nie schmeichelnb, aber ben Gebrückten und Verfolgten ein stets bereitwilliger Helfer, ben Armen ein liebender Bater. Den trefflichsten Eigenschaften waren bei Gregor auch Fehler beigemischt, er war nicht ganz frei von Sitelkeit, er war sehr reizbar und empfindlich, aber er vergab auch leicht wieder und nährte keinen Groll. Er war ein Mensch, in der Heiligung begriffen, und nach dem Besten strebend, aber nicht vollendet, wie es kein Irbischer ist.

# Dogmatische Ueberzeugungen

bes

Gregorius von Nazianz.



# Dogmatische Ueberzengungen des Gregorius von Nazianz.

### Ginleitenbe Bemerkungen.

Die Darftellung ber Lehrmeinungen Gregors ift mit mehreren Schwierigkeiten verknüpft, aber fie wird auch burch einen Umftand bebeutend erleichtert. Das Schwierige ber Entwickelung liegt besonders darin, daß Gregorius, der überhaupt mehr rhetorifder voetischer Schriftsteller, als wiffenschaftlicher Forfcher und strenger Dogmatiker ift, nirgends seine Ueberzeugungen im Rusammenhange mitzutheilen und ein vollkommen consequentes, von allen Seiten abgerundetes Spftem aufzustellen sucht, fondern jebesmal nur bas vorzugstweise ausführt, was bem besonderen Zwed feiner Rebe entspricht, und in ber Weife, wie es biefem 3med am angemeffenften ift. Go ift manches bei ihm nur burch ben rednerischen Affect herborgerufen, anderes um bes rednerischen Effectes willen gerade so gestellt, und wieder anderes nur burch die polemische Richtung gang verständlich, die es gegen die Ueberzeugung eines Theils feiner Zeitgenoffen ober feiner Buborer hatte. Gregorius befaß wohl bie philosophische Bilbung und bie Berrschaft über die Sprache, welche zu einer richtigen Gebankenent= widelung nothwendig ist, aber er wurde burch die Absicht rheto= rischer Wirkung oft verhindert, sich so einfach und unzweibeutig flar auszudruden, als es bie wiffenschaftliche Begriffsbestimmung verlanat.

Erleichtert wird auf ber anderen Seite bie hiftorische Auffaffung ber Ueberzeugungen Gregors befonders baburch, bag. sich

nicht leicht Biberfpruche bei ibm finben, wie bief bei fo manchen anderen, oft ausgezeichneteren und originelleren Denfern barum ber Rall ift, weil fie mabrend ihres gangen Lebens in reger Entwickelung begriffen waren, und verschiedene Arten und Formen der religiösen Ueberzeugung burchwanderten. Gregors geistige Thätigkeit bestand mehr barin, die Lehrmeinungen, die er fich frühe, jum Theil icon unter bem Ginfluß ber alterlichen Erziehung, 1) angeeignet hatte, immer bestimmter auszubilben und gegen entgegengesette Richtungen feiner Zeit zu vertheibigen. Sein ganzes Leben war (wie wir bieß auch, und zwar mit noch größerer außerer Thätigfeit verbunden, aber jugleich auf eine beschränktere und minder wissenschaftliche Beise bei bem bon ibm so boch verehrten Athanasius finden) der Feststellung einiger ihm besonders wichtigen Glaubensfate gewibmet, und er rühmt fic freudig, bieselbe göttliche Lehre, Die er aus ber Schrift gelernt, bon ben beiligen Batern empfangen, und unberanbert, ohne fie nach ben Beitverhältniffen umzugestalten, mabrend feines ganzen Lebens vorgetragen habe — biefe Lebre, mit ber er geboren worden fen, auch unverbrüchlich zu behaubten bis an feinen Tob. 2)

Aus dieser Aeußerung, in welcher uns Gregor seine Lehre als ein von den Bätern übergebenes heiliges Erbgut, das ohne Schmälerung in derselben Gestalt auf die Enkel fortgepflanzt werden müsse, darstellt, muß es uns schon klar werden, mit welcher Festigkeit und Treue Gregor am Neberlieserten hing und wie wenig er für sich selbst und in Beziehung auf andere neuen Gestaltungen der Glaubenslehren geneigt sehn konnte. In der That wird es uns auch bei genauerer Betrachtung der dogmatischen Ansichten Gregors bald bemerklich, daß sie sich nicht eben durch Neuheit und Eigenthümlichkeit des Inhaltes auszeichnen. Die Elemente derselben waren sast durchgängig schon vorhanden, theils in den Grundsäten des Athanasius und seiner unmittelbaren Nachfolger, theils in dem System des Origenes (den ersteren verehrte Gregor unbedingt, 3) den anderen auf eine gemäßigtere Weise, so daß er seinen Geist anerkannte

<sup>1)</sup> Bergi. Orat. XI. 6. p. 246.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 15. p. 614. . . τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ τῆς φωνῆς μου ἀκούει, ἦς ἦκουσα παρὰ τῶν θείων λογίων, ῆν ἐδιδάχθην παρὰ τῶν ἀγίων πατέρων, ῆν ἐδιδάξα κατὰ πάντα καιρὸν ὁμοίως, οὐ συμμορ φούμενος τοῖς καιροῖς, καὶ διδάσκων οὐ παύσομαι, μεθ ἦς ἐγεννήθην, καὶ ἦ συναπέρχομαι.

<sup>3)</sup> Man vergleiche bie gange Orat. in Laudem magni Athanasii. XXI. bei ben Benebictinern p. 386-411.

und manche feiner Lehrfate annahm, ohne jedoch feinem gangen Shitem beijupflichten), theils überhaupt in ber firchlichen Lehr= überlieferung, wie fie fich aus ben Behauptungen ber angesehensten Kirchenlehrer und ben Beschlüssen ber Concilien gebilbet batte. Auch die Form, in welcher Gregor feine Ueberzeugungen bortrug, war ihm nicht gerabe eigenthumlich; er hatte fich biefelbe in ben philosophischen und rhetorischen Schulen, worin er gebilbet worden war, angeeignet; obwohl hier nicht nachzuweisen ift, welchem Lehrer er vorzüglich feine formelle philosophische Bilbung verdankte. Aus bem Inhalt seiner Lehrmeinungen, be= fonders über Gott und bie menschliche Seele, geht hervor, bag er im Allgemeinen ber platonischen Philosophie zugethan, ober boch vorzugsweise geneigt mar, einzelne ihrer Lehren mit bem Chriftenthum in Berbindung ju feten. Wenn wir aber hiermit unserem Gregorius als Dogmatifer Driginalität abfprechen, fo möchten wir bamit weber feine Berbienfte geschmälert haben, noch bas Merkwürdige feiner Erscheinung im Gebiete ber Lehre verkannt wiffen. Gerade ber Umstand, daß er bas Ueber= lieferte in feiner Gesammtheit mit Geift auffaßt, mit Rlarbeit und rednerischer Lebendigkeit wiedergiebt und mit gewandter Dialectik vertheibigt, bag er vermöge feiner ausgezeichneten philosophischen Schulbildung bie gegebenen Lehren genauer und haltbarer burchführt, gerabe bieß macht ibn ju einem trefflichen Repräsentanten ber allgemeinen Glaubenslehre ber griechischen Rirche gegen Ende bes 4ten Jahrhunberts; und in biefer Beziehung ift er auch immer vorzüglich geschätt worden. Spätere griechische Dogmatiker, wie Johannes Damasce= nus, schöpften vorzüglich aus ibm, und schon seit früher Zeit war man gewohnt, seine bogmatischen Bestimmungen in bem Grabe für normal zu halten, bag man jebe Abweichung bavon als eine hinneigung zu feterischen Meinungen betrachtete. 1)

Ueber bie höchste Erkenntnißquelle seiner Glaubenslehre spricht sich Gregorius leiber nicht klar genug aus; aber aus seiner Praxis geht es hervor, daß er die heilige Schrift2)

<sup>1)</sup> So sagt schon Auffinus im Prolog zu seiner lateinischen Uebersetung ber Reben Gregore: Id obtinuit (Gregorius) apud dominum et ecclesias dei meriti, ut quicunque ausus fuerit doctrinae ejus in aliquo refragari, ex hoc ipso quia ipse magis sit haereticus argustur. Manisestum namque indicium est, non esse rectae sidei hominem, qui in side Gregorio non concordat.

<sup>2)</sup> Er fette babei natürlich bie Inspiration ber beil. Schrift vorans, wie er auch bie wichtigsten Rirchenlehren als unter göttlicher Leitung entstanben betrachtet. Beweise für beibes giebt Gregorius nicht. Ueber bie Inspiration ber beil. Schriftsteller äußert er sich nur gelegentlich, Orat.

und die Tradition als solche anerkannte. Auch über das Berbaltniß beiber finden wir bei ihm teine bestimmte Erklärung: mare jedoch Gregor ju einer entscheidenden Aeukerung barüber veranlagt worden, so wurde er wohl ohne Zweifel ber beiligen Schrift ben Borrang gegeben haben, und er ftellt fie auch in ber That in einer oben berührten Stelle 1) voran; aber bei genauerer Betrachtung ber bogmatischen Methode Gregors ergiebt fic, baß er die wenigsten seiner Lehrsätze auf die Schrift zurudführt, sondern vielmehr die meisten als in der kirchlichen Ueberlieferung gegeben und durch allgemeine Anerkennung bestätigt, auch wohl burch Concilien (unter benen er bas nicanische sehr boch schätzte) fanctionirt, voraussest, und mehr burch innere philosophische als burch Schriftbeweise zu ftugen fucht. Natürlich fest er babei im Allgemeinen voraus, daß die firchliche Lehre auch biblisch seb, und nur in einzelnen Fällen mochte es ihm flar febn, bag fic eine von ihm vertheidigte firchliche Lehre wirklich nicht in ber Schrift nachweisen laffe. Ginen folden Fall haben wir an bem Dogma von ber Gottheit bes heiligen Geiftes; von biefem gur Bollständigkeit bes orthodoren Trinitätelpftems fo unentbehrlichen Lehrsate gesteht Gregor ein, bag er in ber beiligen Schrift nicht beutlich vorgetragen, sondern erft später vermöge ber Ginwirfungen bes heiligen Geiftes selbst offenbar geworden fen. 2) Diefer Neußtrung liegt gang flar die Ueberzeugung zu Grunde, bag wichtige Doamen, ohne in ber beiligen Schrift ausgesprochen zu fenn, blos burch bie Autorität ber vom beiligen Geifte fortmabrend geleiteten Rirche zur Anerkennung gebracht werben könnten.

Ohne die überlieferten Lehrformen der Kirche für absolut verbindlich zu halten (wie denn überhaupt eine folche, alles freiere Forschen niederdrückende, Ansicht damals wenigstens noch nicht allgemein herrschend geworden war), legte ihnen Gregor doch einen

II. 105. p. 60: "Wir, die wir die Sorgsalt des (heiligen) Geistes selbs bis auf den keinsten Punct und Buchftaben sich erstrecken lassen, können nicht annehmen, daß auch nur die keinsten Thatsachen ohne Grund von den Bersassen so sorgsättig dargestellt und auf unsere Zeit überliefert worden sehen, sondern damit wir Erinnerungss und Erziehungsmittel hätten" u. s. w. Bei der Einwirkung des heil. Geistes auf die Apostel nahm Gregor drei Perioden an; während des Lebens Zesu wirkte derselbe schwächer auf sie, nach der Auserstehung kräftiger, am vollkommensten aber nach der Wiedersaufnahme Zesu in den himmel. Orat. XLI. 11. p. 739.

<sup>1)</sup> Orat. XXXIII. 15. p. 614. Er sagt von seiner Lehre zuerst: τ η τουσα παρά των θείων λογίων, und dann erst: ην εδιδάχθην παρά των άγίων πατέρων.

<sup>2)</sup> Gregor. Orat. XXXI. 26. p. 572. Mehreres hierüber weiter unten.

so hohen Werth bei, daß er dadurch nicht selten verhindert wurde, aus der reinsten Quelle christlicher Erkenntniß zu schopfen. Und hätte er auch die heilige Schrift noch entschiedener als oberstes Erkenntnißprincip des ächten Christenthums an die Spize seines Lehrspstems gestellt, so stand ihm seiner ganzen Bildung und der Richtung der Zeit gemäß nicht immer die reine eregetische Methode zu Gebot, welche uns den wahren, einfachen, historischen Bibelsinn mit Zuverlässisseit entdeden läßt; vielmehr war er ein zu eifriger Freund der allegorischen Deutung, durch welche es möglich wurde, eine Menge dem Sinn Jesu und der Apostel fremde oder widersprechende Ansichten in die Bibel hineinzuer-klären.

Auf eine Darlegung der Beweise für die Wahrheit und Göttlickeit des Christenthums und für die Autorität seiner schristlichen Urkunden läßt sich Gregor nirgends aussührlich ein. Was er darüber gelegentlich äußert, besteht hauptsächlich in Folgendem. Julian hatte als Philosoph den Christen häusig vorgeworsen, ihre ganze Weisheit beruhe auf blindem Glauben. Dagegen erwidert Gregorius, daß sich Aehnliches auch in heidnischen Philosophenschulen sinde, indem das pythagoräische adrog éga nichts anderes sey, als das christliche aloxevoor. "Denn wir wollen mit diesem Ausdruck andeuten, es dünke uns Unrecht, in das jenige, was gottbegeisterte Männer gesagt, Mistrauen zu sehen, vielmehr seh die Glaubwürdigkeit jener Männer eine Bekräftigung ihrer Lehre, stärker als alle Beweise und Gegenbeweise aus Denkgründen.") Wenn hier Gregorius

bie Wahrheit ber christlichen Lehre auf die Autorität ihrer Berkündiger gründet, so bringt er in einer anderen Stelle auch noch mehreres andere in Anschlag, nämlich ihre innere Vortrefslicheit, die Prophezeiungen, welche sich auf ihren Stifter bezogen, die Wunder, von denen die göttliche Erscheinung desselben begleitet war und die übereinstimmend bewahrte Ueberzeugung der Kirche. Er nennt die christliche Lehre groß 1), durch ihre Grundsätze und durch himmlische Zeugnisse; zugleich alt und neu: alt, durch Vorherverkündigungen und durchleuchtende Anregungen der Gottheit (τοις ύπαστράπτουσι κινήμασι της θεότητος — die Prophezeiungen des a. L.), neu, durch die zulett erfolgte Erscheinung der Gottheit und die von ihr und an ihr bewirkten Wunder; noch größer und außgezeichneter aber durch die überlieferten und die jeht bewahrten Lehrsormen der Kirche. (\*\*)

Gregorius bringt häufig und ernftlich auf ben ein facen Glauben, als bas allen Chriften gemeinfame, Der Glaube. als das Fundament, die lebendige Burgel ber driftlichen Gefinnung und Thätigfeit ift allen, bem Forfcher ebenfowohl als bem einfältigen Chriften Bedürfniß; aber ber forschende Theologe fann auf biefem Grunde weiter bauen, mahrend ber einfaltige Chrift babei fteben bleibt. "Forfche nicht fürwitig, fagt er, 3) nach ber Natur bes Baters, nach ber Wesenheit bes eingeborenen Sohnes, nach ber Burbe und Rraft bes Geiftes; halte bich feft an bie Lebren, Die bir burch Erziehung eingepflangt find; Die wiffenicaftliche Begrundung überlaffe ben Beiferen." Borgualich icon aber fpricht Gregor in folgender Stelle 4) aus, wie einfach bas Beil burch bas Chriftenthum ju erlangen feb: "Bekenne Jesum Chriftum und glaube, bag er von ben Tobten auferstanben ift, und bu wirft selig werben; benn icon bas blose Glauben (wobon jeboch nach Gregors Ueberzeugung bie lebensthätige driftliche Gefinnung nie getrennt werben tann) gilt als Gerechtigfeit; bas polltommene Beil befteht aber barin, bag wir es auch bekennen

gebung kennen gelernt, und die Bernunft (b. h. die Fähigkeiten und Schranken berselben) erkaunt haft durch Erkenntniß bessen, was über die Bernunft ift." Orat. XXVIII. 28. p. 519.

<sup>1)</sup> Orat. IV. 110. p. 138.

<sup>2) . . .</sup> ετι δε μείζω και γοωριμώτερον τοις παραδεδομένοις, και είς τόδε τετηρημένοις τύποις ιης έκκλησίας. Ueber biefe Bebeutung von τύπος siehe Suiceri Thesaur. eccles. t. II. p. 1340. Hier wird aller bings ber Trabition ein vorzüglich hoher Werth beigelegt, und das Bots herrschen bes firchlichen Sinnes vor dem biblischen ift sehr bemerkich.

<sup>3)</sup> Orat. XXXII. 21. p. 593.

<sup>4)</sup> Orat. XXXII. 25. p. 597.

und mit der Erkenntniß muthvolle Offenheit verbinden. Nirgends fände eine größere Ungerechtigkeit Statt, als in unserem Glauben, wenn er blos den Gelehrten, den Redesertigen, und in logischen Beweisen Geübten zu Theil würde, die Menge aber, wie des Goldes und Silbers und anderer kostdarer Dinge, so auch des Glaubens entbehren müßte. . . Besser ist ein Armer, der in seiner Frömmigkeit wandelt, ein in Rede und Erkenntniß Armer, der sich auf das ein fältige Wort stützt, und sich auf demselben, wie auf einem leichten Kahne rettet, als ein Thor, der ohne (wahre, lebendige) Erkenntniß auf Wortbeweise vertraut, und die Kraft des Kreuzes Christi, welche höher ist, als alle Worte, zu nichte macht durch die Kraft, die in der Rede liegen soll, wo aber die Schwäche des Beweises zugleich eine Verminderung der Wahrheit ist."

Einen Ueberblid ber Lehrfage, welche Gregor zu biefem allgemeinen Chriftenglauben rechnete, konnen wir auf eine recht amedmäßige Art mit feinen eigenen Borten geben, indem wir fein awar furges, aber boch ziemlich vollständiges Glaubensbefenninif (welches er nach Art ber Regulae fidei bes Frenaus, Tertullian und Drigenes mittheilt) überfegen. Daffelbe findet fich in Gregors Rebe über bie Taufe 1) und lautet fo: "Lehrend taufe ich bich auf ben Namen bes Baters, bes Sohnes und bes heiligen Beiftes: ein Rame ift aber ben Dreien gemeinschaftlich, ber ber Gottheit . . . Glaube, daß die gange Welt, sowohl bie fichtbare als bie unfichtbare, aus Nichts (aus bem Richtsepenben) von Bott geschaffen und burch bie Borfebung bes Schöpfers regiert. einft zu einer Umwandlung ins Beffere gelangen werbe. Glaube, bak es fein Befen (ovola) bes Bofen und feine urfprungliche ober felbstiftanbige ober bon Gott hervorgebrachte Macht beffelben gebe, fonbern bag es unfer Wert und bas Wert bes Satans (τοῦ πονηφοῦ) feb, und daß es sich vermöge unserer Nachlässig= feit, und nicht nach bem Willen bes Schöpfers bei uns eingefunden habe. Glaube, bag ber Sohn Gottes, ber ewige Logos. ber vom Bater auf eine über Beit und Raum erhabene Beife (ἀγρόνως καὶ ἀσωμάτως) erzeugt worden ift, in den letten Tagen um beinetwillen auch als Menschensohn geboren (anb. gezeugt) worben und aus ber Jungfrau Maria auf eine unaus. fbrechliche und fledenlose Art bervorgegangen feb; benn feine Be-

<sup>1)</sup> Orat. XL. 45. p. 727 u. 728. Eine abnliche, nur weiter ausgeführte und mit polemischen Aeugerungen burchsichtene Darftellung ber Ueberzengungen Gregors ließt man im 2ten Brief an Clebonius gegen bie Abollinaristen ober Orat. LII. t. 1. p. 745. ber Leipz. Ausg.

fledung kann ba febn, wo Gott ift, und an bem, burch welchen bas Seil tommt. Glaube, bag er, ber jugleich Gott ift, ganger') Menfch geworben fen, jum Beften bes gangen leibenben Menfchen, bamit er bem gangen Menschen bas Beil bringe und ben gangen Aluch ber Gunde lofe. Glaube, bag er über bas Leiben erhaben fen nach feiner Gottheit, bem Leiben unterworfen nach feiner Menichbeit; baf er fo um beinetwillen Menich geworben fet, wie bu um feinetwillen Gott (burd ibn vergöttlicht) wirft; bak er um unferer Gunden willen jum Tobe geführt, getreuzigt und begraben worben (bamit er nämlich ben Tob fcmede), am britten Tage auferstanden und aufgestiegen feb in ben himmel, um bich barnieberliegenden mit fich ju erheben; daß er aber in berrlicher Erscheinung wiederkommen werbe als Richter ber Lebendigen und ber Tobten; nicht mehr mit bem Aleische bekleibet, aber auch nicht forperlos, fondern aus Gründen, die ihm felbst am besten bekannt find, in einem göttlicheren Rörper, bamit er gesehen werben konne von benen, bie ihn gestochen haben (Apocal. 1, 7.), und doch als Gott über alles Materielle erhaben bleibe. Glaube ferner bie Auferstehung, bas Gericht, bie Bergeltung nach bem gerechten Urtheile Gottes, und bag burch biefe Bergeltung ju Theil werbe Licht benen, beren Sinn gereinigt ift, bas beißt, Anschauen und Erkenntnig Gottes nach Maasgabe ihrer Reinigung, was wir auch bas himmelreich nennen; Finfterniß aber benen, beren eblere Geisteskraft (xò ήγεμονικόν) verdunkelt ift, bas beifit. Entfremdung von Gott nach Maasgabe ihrer geiftigen Abftumpfung mabrend biefes irbifchen Lebens. Endlich wirte bas Gute geftütt auf biefen Grund ber Glaubenslehren; benn ber Glaube ohne Werke ift tobt, wie auch bie Werke ohne ben Glauben." 2)

Die hier ausgesprochenen Glaubenssätze hielt Gregor ebensowohl für allgemein gültig, als für allgemein nothwendig, und
glaubte, daß sie zugleich dem Bolke vorgetragen und von den
gebildeten Theologen festgehalten werden müßten. Daneben erkannte er aber auch die Nothwendigkeit oder wenigstens die Zu-

<sup>1)</sup> Bielleicht besser vollkommener Mensch; ich habe das Bort ganz wegen des Folgenden gewählt. Der Ausdruck soll sagen, daß Christo, als menschlichem Bejen, kein integrirender Theil ber menschlichen Ratur sehlte, und ist gegen die Apollinaristen gerichtet, welche ihm als Menschen den von oder das menschliche avedua abstrachen.

<sup>2)</sup> Gregor kennt keinen anberen Glauben, als ben, ber sich auch in That en lebendig zeigt. Orat. XXVI. 5. p. 475. sagt er: "Wie die That nicht ohne ben Glauben vor bem Gerichte bestehen kann, weil viell auch um ber Ehre willen ober aus nathrlichem Trieb bas Gute üben, si fit auch ber Glaube ohne die Werke tobt."

läffigkeit einer driftlichen Philosophie an, die auf ihrem Gebiete mit größerer Freiheit mußte verfahren tonnen, beren Refultate jedoch nur den Ginfichtsvolleren oder, wie er sich ausbrudt, Eingeweihten mitgetheilt werben follten. 1) Nicht als ob er einen Wiberspruch ber Resultate biefes tieferen driftlichen Philoforbirens mit bem einfachen Bolksglauben guläffig gefunden hatte, sondern er betrachtete eben biefe Forschungen ber Natur ber Sache nach nicht als allgemein mittheilbar, und war überzeugt, baß folde Brobleme, mobei ohne Gefahr verschiedene Ansichten Statt finden können, mehr ber Schule, als ber Kirche, mehr ber Theologie, als ber driftlichen Religion angehörten. Was Gregor in biefes Gebiet verfette, ift in folgender Stelle 2) ausgesprochen: "Bhilosophire über die Welt und die Welten, über die Materie. über bie Seele, über bie vernünftigen Wefen, fowohl bie guten als die bofen, über Auferftehung, Gericht und Bergeltung, über bie Leiben Chrifti; benn wenn bu in biefen Studen bas Rechte triffft, fo ift es nicht ohne Nuten, wenn bu es aber verfehlft, fo bringt es bir feine Gefahr." 3) Es ift intereffant, mit biefer

<sup>1)</sup> Gregor schließt das oben übersetzte Glaubensbekenntniß mit den Worten: έχεις τοῦ μυστηρίου τὰ ἔχφοςα, καὶ ταῖς τοῦν πολλῶν ἀκοαῖς οὐκ ἀποδόητα τὰ δὲ ἄλλα εἴσω μαθήση, τῆς τριάδος χαριζομένης, ἄ καὶ κρύφεις παρὰ σεαντῷ σφραγίδι κρατούμενα. Mit diesen der heibnischen Mysteriensprache entlehnten Ausbrücken deute Gregor auf eine nicht blos liturgische, sondern dogmatische Disciplina arcani sin, welche seit längerer Zeit von den dristlichen Lehrern sür zweckmäßig gehalten wurde, und, genauer erwogen, der Katur der Sache gemäß auch nothwendig war. Denn beim Lichte betrachtet ist der Unterschied, den jene Schriftsteller zwischen Mysterien und össenlichen Lehren machten, ein anderer, als der, den auch wir zwischen wissenschaftlicher und dostsmäßiger Behandlung der Glaubenslehre, zwischen Schule und Kirche machen. Unter Geheimsdogmen (ἀποδόητα, μυστήρια) versteht Gregor nichts anderes, als die tiester eindringenden philosophischen Untersuchungen über die Exinität, über die böheren guten und bösen Geister, die Erschaffung der Welt, den Urstprung des Bösen, die Natur der menschlichen Seele, die göttliche Dekonomie des alten und neuen Lestaments u. l. w. Denn diese Stilliche Dekonomie des alten und neuen Lestaments u. l. w. Denn diese Stilliche Dekonomie des alten und einer bekannten Stelle (de spiritu sanct. c. 27. t. III. p. 54.) zwischen zigovyμα und δόγμα. Unter κηρύγματα versteht er die dopulären, in den Predigten dorzutragenden Deilslehren, unter δόγματα die wissenschen, in den Predigten dorzutragenden Deilslehren, unter δόγματα die wissenschen, in den Predigten dorzutragenden Deilslehren, unter δόγματα die wissenschen Begündung derselben.

<sup>2)</sup> Orat. XXVII. 10. p. 495.

<sup>3)</sup> Diese Aeußerung schien manchen Erflärern zu frei, weil sie einige ber angegebenen Puncte sür zu wichtig hielten, als daß man ohne Nachtheil für das Seelenheil barin irren konnte. Die Benechictiner erklären baher das dienuagrävew des Gregorius pro spe frustrari circa eos, quiduscum disputationes aggredimur, qui in erroribus perseverant, licet tum verbo, tum scriptis illorum error invicts consutetur. Offenbar gezwungen und gegen den Zusammenhang. Merkwiltbig ift es allerdings,

Stelle und bem oben mitgetheilten Bekenntnisse Gregors die Glaubensregel zu vergleichen, welche Drigenes seinem Berte regi åqxov vorangestellt hat; 1) von ihm finden wir gleichsalls neben der Feststellung der allgemeinen Kirchenlehre die Puncte angegeben, wo nach seiner Meinung die Speculation freien Spielzaum hat, und zum Theil die nämlichen Puncte, die auch Greavrius bezeichnet.

Indem wir nun zur Betrachtung der Lehrmeinungen Gregors übergeben, ift nur noch zu erinnern, daß es durch die Stellung Gregors gegen einen Theil seiner Zeitgenossen von selbst nothwendig wird, überall auch auf sein polemisches Streben Rücksicht zu nehmen, und so werden wir, bei den wichtigsten Dogmen wenigstens, jedesmal mit der positiven Darstellung seiner Lehre auch die Nachweisung der Hauptpuncte des Kampses verbinden, den Gregor mit den wirklichen oder vermeintlichen Irrlehren seiner Zeit zu bestehen batte.

baß Gregor auch die παθήματα Χριστού zu ben Gegenstäuben ber freier Speculation rechnet. Der Grund entdeckt sich jedoch bald; die Lehre war noch nicht Streitgegenstand geworden, und man sah sie beghalb auch nicht su wichtig an.

<sup>1)</sup> Orig. Opp. tom. I. p. 47.

# Erfter Abschnitt.

### Theologie.

I. Lehre von Gott im Allgemeinen, und Kampf bes Gregorius wider den Eunomius und bessen Anhänger.

Eine Ausführung von Beweisgründen für bas Da= fenn Gottes werden wir bon einem Lehrer jener Beit noch nicht erwarten, ba ber Gang ber theologischen Speculation noch nicht auf diesen Bunct hingelenkt mar, und namentlich auch von unserem Gregorius nicht, in welchem bas Gottesbewußtfebn bon fruhefter Jugend an viel zu fräftig und fest entwickelt worden war, als baß er ein besonderes Bedürfniß hatte haben konnen, von bem Göttlichen, in bem er lebte, auch burch besondere Berftanbesober Bernunftgrunde gewiß zu werben. Wir finden baber, baß Gregor nur vorübergebend ben Beweisgrund berührt, auf welchen fich bei ihm von Seiten bes Dentens bie Ueberzeugung vom Da= fen Gottes ftutte; es ift ber fogenannte fosmologische Beweis in Berbindung mit bem physifotheologischen. Es wird genügen, folgende Stelle 1) hierüber anguführen: "bag Gott feb, und eine fcopferifche und erhaltende Urfache bes Beltalls, lehrt fowohl ber Anblid, als bas natürliche Gefet; ber Anblid, wenn er fich ben fichtbaren Dingen zuwendet, welche auf eine fo icone Beife jugleich feststehen und fortgeben, und fich gleichsam unbeweglich bewegen und getragen werben; bas natürliche Gefet, indem es

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 6. p. 499. Womit zu vergleichen Orat. XXVIII. 16. p. 507. u. 508. und Orat. XIV. 33. p. 281, mo Gregor auch fragt: "wie sollte bas Weltall entstanden sehn, wenn es nicht jemand ins Daseyn gerusen und geordnet hätte?"

burch die sichtbaren und wohlgeordneten Gegenstände auf einen Urheber derselben schließen läßt. Denn wie sollte dieses All entstanden sehn oder bestehen, wenn nicht Gott alles ins Dasehn gerusen hätte und zusammenhielte?" Gregorius erläutert dieß noch durch ein bekanntes Bild, indem er bemerkt, daß gewiß jeder, der eine Cither mit ihrer Schönheit und Ordnung sehe, auf einen Urheber derselben und einen Citherspieler geführt werden würde.

Indeg barf man nicht glauben, bag biefer, ohnehin nicht fo gang haltbare Berftanbesbeweis es war, welcher unferem Gregorius bas Dasevn und Walten Gottes recht innig gewiß machte; viel tiefer mar biefe Gewindeit gegründet in einem unabweisbaren, fcon frube burch bie Erziehung entwidelten, Beburfniffe feines gangen inneren Wefens, ein Bedürfnig, welches fortbauernb baburch genährt murbe, bag er fich burch Erfüllung bes göttlichen Willens in ein lebendiges Berhaltnif jur Gottheit verfest fühlte. Es war einer feiner Haubtgrundsäte: nur durch ein göttliches Leben wird ber Menfc ber Gottheit inne, nur burd beiligung des Willenskann er mit dem Heiligen in Ber bindung treten, nur eine reine Seele vermag bie reine Bottbeit zu ichauen, 1) weil überall nur bas Bermanbte mit bem Berwandten, also auch nur bas Gottabnliche mit bem Göttlichen in ein lebendiges Berbältniß tommen fann. Aber je gereinigter und fündenfreier bie Seele, besto vollkommener ift auch ihre Erkenntnig Gottes, befto inniger ihre Berbinbung mit ibm. "Durch ben Wandel erhebe bich, fagt Gregor, 2) burch Reinigung verbinde dich mit dem Reinen. Du willst ein Theologe werden und ber Gottheit würdig? fo halte bie Gebote, und wandle nach feinen Boridriften; benn bie That ift bie Borftufe bet Erfenntnig."

Wichtiger ift, was Gregor über ben Umfang und die Art ber menschlichen Erkenntniß Gottes bemerkt. Bolltommene Erkenntniß bes göttlichen Wesens schreibt er nur Gott selbst ober bem göttlichen Geiste zu, bem Menschen aber, insoweit seine Seele burch ben göttlichen Geist gereinigt und erleuchtet ist. "Um Gott zu erkennen, sagt er, 3) bedürsen wir jest und immer bes (heiligen) Geistes, durch welchen Gottes Wesen allein erkannt, ausgesprochen und ausgefaßt wird, benn bas Reine allein kann

<sup>1)</sup> Matth. V. 8.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

<sup>3)</sup> Orat. II. 39. p. 31.

bes Reinen und Ewigen theilhaftig werben." In einer anderen Stelle 1) bemerkt Gregor, bag wir Gott nur bas barbringen tonnen, was wir von ihm empfangen haben, und fährt bann fort: "benn wir haben bon Gott ja auch bas Dafebn und bie Ertenntnig Gottes, und ben Befig beffen, mas wir ihm barbringen." Obwohl Gregor etwas ursprünglich Gottahnliches und Gottverwandtes im Menschen annahm, bie Bernunft,2) fo war er boch babei überzeugt, bag bieselbe nicht bie schöpferische Quelle ber mabren Gotteserkenntnig, sonbern nur bas Organ für bie Auffassung göttlicher Dinge feb. und bak ber Menschengeist eben babon nur fo viel mit Buberficht ju erkennen vermoge, als Gott felbst ihm burch seine Offenbarungen mittheilt. Immer hielt er babei bie menfoliche Ertenntnig Gottes für be= forantt und unvollkommen; und bei Behauptung biefer Anficht hatte er es vornemlich mit Eunomius und deffen Anhan= gern zu thun, welche eine vollfommene Begreiflichkeit Gottes an= nahmen und allein burch logische Operationen 3) bas Gött= liche auffaffen ju konnen meinten.

Eunomius, 4) einer ber interessantesten häretiker bes vierten Jahrhunderts, war ein Cappadocier von Geburt und lebte ganz gleichzeitig mit unserem Gregorius; er war der Sohn eines Landmannes zu Dacora in der Nähe des Berges Argäus, und empfing als Anabe von seinem Bater, wenn dieser in den Wintermonaten von Feldgeschäften ruhte, den ersten Unterricht; dann wurde er als Jüngling der Schüler und Amanuensis des durch seine philosophischen und theologischen Kenntnisse ausgezeichneten

<sup>1)</sup> Orat. XIX. 8. p. 368.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 17. p. 508 . . . τὸ θεοειδές τοῦτο καὶ θεῖον, λέγω δὲ τὸν ἡμέτερον νοῦν τε καὶ λόγον.

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 7. p. 500. rebet Gregor einen Eunomianer an: τε γάρ ποιε υπολήψη το θείον, εξπερ όλαις (ύλως) ταίς λογικαίς πιστεύεις ξφόδοις;

<sup>4)</sup> Eine vollständige Darstellung der Bildung und Denkweise des Eunomins, welche übrigens in einer besonderen Abhaudlung gegeßen zu werden verdiente, liegt außer den Gränzen meiner gegenwärtigen. Arbeit. Ich berühre ihn nur, insosern er filt die Kenntnis der Denkart Gregors wichtig ik. Borarbeiten zu einer bistorischen Monographie über Eunomius sindet man besonders in dem tressischen Aussache von Basuage: Animadversiones eirea Eunomium et eines scripta in Henr. Canisii Lectiones antiquae ed. Basnage. Vol. 1. p. 172 seqq. und in Basnagii Annal. politico-ecclesiast. tom. II. p. 860 seqq. Pauptsächich aber sind die kleberbleibsel von Schristen des Eunomius zu benutzen, welche Cave Histor. literar. Vol. I. p. 220. und Fabricii Bibl. graec. Vol. VIII. p. 248. der ersten Ausgade mittheilen. Literarische Nachweitungen sindet man außer Walch, Schröch, Tillemont u. a. besonders in Fabricis Biblioth. gr. Vol. IX. p. 207. ed Harl.

Durch bie astianische Barthei erhielt er im 3. 360 bas Bisthum von Chaitus in Myfien, verlor aber biefe Stelle balb wieber und lebte bamals, als Gregor in Conftantinopel wirkte, in ländlicher Burudgezogenheit nabe bei Chalcebon. 1) Der Befcichtschreiber Philostorgius, ein Anhanger bes Eunomius, rühmt an ihm vorzüglich große Rlarbeit, Bunbigfeit und Rraft ber Rede, 2) verbunden mit wurdevoller Unmuth ber außeren Bilbung; bie Schriftsteller ber Gegenparthei beschuldigen ibn ber Rebseligfeit und fprechen ihm Gelehrfamkeit ab; alle aber ftimmen barin überein, bag er ein feiner Dialectifer und gewandter Disputator gewesen; nur daß ibn die Orthodogen beghalb nicht rühmen, sondern vielmehr beschuldigen, er habe die Theologie in eine Technologie verwandelt. Dialectische Fertigfeit ging von Gunomius auch auf seine Anhänger über, und die Gewandtheit, bie fie hierin besagen, verleitete fie, überall und ju jeber Beit Bortftreitigkeiten über religiöse Begenftande anzufangen, so daß die Eunomianer vorzüglich als diejenigen bezeichnet werden, welche ben unseligen Beift ber theologischen Disputirsucht in Conftanti= novel wedten und nährten.

Eunomius unterschieb sich von unserem Gregorius in ber ganzen Behandlung der Theologie hauptsächlich dadurch, daß er nicht, wie dieser (und die meisten Kirchenlehrer jener Zeit), die platonische Philosophie, sondern die aristotelische zur Aussassium und Begründung der Dogmen anwendete, 3) und daß seine ganze theologische Methode eine durchaus verständigs dialectische und darum einseitige war, während Gregor die Religion nicht blos als eine Sache des Verstandes, sondern des ganzen inneren Menschen betrachtete und in diesem Sinn auch wissenschaftlich behandelte. 4) Die einzelnen Streitpuncte, worin

<sup>1)</sup> Theobosius verbannte ihn von Chascebon nach Galmpris in Mössen, bann nach Casarea in Cappabocien; enblich erhielt er bie Ersaubnis, auf seinen väterlichen Glitern zu Dacora leben zu burfen. Philostorg. X. 6.

<sup>2)</sup> Philostorg. VIII. 18.

<sup>3)</sup> Dieß geht theils aus seiner theologisch-philosophischen Methobe, theils auch baraus hervor, daß sich nach bestimmten Nachrichten der Alten sowohl ber Lebrer des Eunomius, Astius, als auch sein Schiller Theophronius, durch aristotelische Philosophie gebildet hatten und an dieselbe hielten. Socrat. II. 35. Sozom. VII. 17. Die ganze Parthei oder Schule schill im Gegensatz gegen den bei den orthodoren Kirchenlehrern vorherrschen ben Platonismus vorzugsweise dem Aristotelismus gehuldigt zu haben. Aber noch war die Zeit nicht gekommen, wo der Aristotelismus über den Platonismus siegen konnte.

<sup>4)</sup> Sehr geiftvolle Bemertungen über bie Geiftesrichtung bes Eunomiss finden fich in Reanbers Chrofoftomns Bb. 1. S. 353. 3c erfaube mir,

sich die Neberzeugungen Gregors und der Eunomianer entgegenstanden, betrasen zuerst die vollsommene Begreiflichkeit des
göttlichen Wesens, welche Eunomius und seine Anhänger annahmen,
Gregor und die übrigen orthodogen und platonisirenden Bäter leugneten, und sodann das Verhältniß des Sohnes zum Vater,
von denen Gregor und alle Orthodogen lehrten, daß sie ihrem Wesen nach vollsommen gleich, Eunomius und die Seinigen dagegen, daß sie ihrem Wesen nach ungleich im wären. Wir haben
es bier zunächst mit dem ersten Streitbunct zu thun.

So wie Eunomius barauf ausging, ausschließlich bermittelst ber Denkkraft bas Göttliche aufzufassen, so war er auch überzeugt, daß das Göttliche durch den Begriff und durch logische Bestimmungen ganz umfaßt, daß Gott vom menschlichen Geiste vollkommen begriffen werden könnte. Sokrates<sup>2</sup>) berichtet uns Folgendes als wörtliche Aeußerung des Eunomius: "Gott selbst weiß von seinem Wesen nicht mehr als wir; und sein Wesen ist ihm nicht mehr, uns aber minder bekannt; sondern was wir von demselben wissen, das sindet sich unverändert auch in uns." <sup>8</sup>) Wollten wir hierbei auch annehmen, daß eine

einiges bavon hierher zu seinen: "Ennomins, ein weit merkwürdigerer Mensch, als Arius, bei dem Alles aus einem Stück war, ist obgleich in einzelnen Lehrmeinungen sehr von ihnen verschieden, doch in seiner theologischen Geistesrichtung in mancher Rücksicht den Sociaet sehr verwandt; wie dei diesen eine gewisse logische Nüchternheit ohne Tiese, ein beschänkter blos mit dem Berstande ausgesaßter Supernaturalismus, eine misverstandene Schen vor allem Muhischen, die wohl dazu sihren konnte, manche tief begründte Lehre des Christenthums zu verwässern und auszuleeren. Zwar war Eunomins (der übrigens wegen seines nicht der Poslust dienenden uneigennlitzigen Tiers siir das, was er als Wahrheit zu erkennen glaubte, besondere Achtung verdient) in vieler Rücksicht von dem Einstusse siener Zeit frei und stand seinen Zeit, insosern er die Anwicklung ber Acisson im Begriffe über alles Andere erhob. Aber daraus solgt noch nicht, daß die theologische Richtung, welche Eunomins dem herrschenden Seiste der Kirche seiner Zeit entgegensellte, etwas Höheres und Bessers gewesen sen dristlichen Platonismus, ein zu sleischich und angersch gegen den dristlichen Platonismus, ein zu sleischich und angersch gegen den dristlichen Platonismus, ein zu sleischich und angersch gegenthümlichen Konnen, seicht zu einem beschränkten, das Christenthum seines tigenthümlichen Wesens beraubenden Rationalismus hätte hinsstühren können."

<sup>1)</sup> Bon welcher Behauptung sie bekanntlich ben Namen Avómoto. Anomöer erhalten hatten. Sie waren die späteren reinen Arianer; nur daß sie ben Lehrbegriff noch mehr ausbildeten, und durch Polemit gegen Andersgesinnte besestigten.

<sup>2)</sup> Hist. eccl. IV. 7.

<sup>3)</sup> Benn fic Eunomius wirklich ben fühnen Ausspruch erlaubt hat: "Ich tenne Gott fo gut als mich felbft"; fo ift es auch nicht zu viel,

Behauptung bes Gunomius durch faliche Confequenzen übertrieben worben fet, fo ift es boch keinem Zweifel unterworfen, bag er eine volltommene Begreiflichkeit Gottes annahm. Die Ginwendung ber orthodogen Lehrer, daß bie burch die Sunde getrübte und burch Bereinigung mit bem materiellen Rorper beschränfte Seele eben beghalb nicht im Stande fep, die heilige und reingeiftige Gottheit vollommen zu erkennen, suchte Eunomius burch folgende Bemerkung ") ju entfraften: "Benn auch ber Beift eines Eingelnen burch schlechte Gefinnung verfinftert ift, und er beghalb nichts, felbst bas nicht, mas ihm bor ben Fügen liegt ober über bem Saupte schwebt, erkennt, fo folgt baraus nicht, bag auch anberen Meniden bas Auffinden ber Ertenninig vom Wefen ber Dinae unmöglich fep." Ja er fette eben barein einen haupt zwed ber Erscheinung Chrifti, bag er bie Menschen zur vollfommenen Erfenntnig Gottes habe führen follen. "Denn, fagt er,2) follte fich wohl ber herr vergeblich die Thüre genannt haben, wenn niemand ba ware, ber nun auch jur Erkenninig und Anschauung bes Baters hindurchginge, bergeblich ben Beg, wenn er es benen nicht leicht machte, bie gum Bater tommen wollen? Und wie ware er ein Licht, wenn er die Menschen nicht erleuchtete, wenn er bas Auge ber Seele nicht erhellte gur Erfennt nif feiner felbft und bes bochften Lichtes?" Gine Behauptung, bie insofern richtig ist, als burch Resum und in ihm so viel vom Welen und Willen Gottes für bie Erkenntnig offenbar geworben ift. als ber Menich theoretisch und practifch ju feiner Beseligung bedarf (bieg wurde jedoch von Gregorius nicht geleugnet), aber auch unrichtig, infofern man die Erkenntnig Gottes, wie Eunomius wirklich that, "blos in bas Auffassen gewisser metabbefischer Bestimmungen über bie Gottbeit" fest.

Die Eunomianer warfen ben Orthodogen vor, fie hätten gar teine Kenntnig von bem Gott, den fie anbeteten, und verdienten nicht

was Gregor Orat. XXVII. 2. p. 489. von ben Eunomianern sagt: of πάντα εἰδέναι τε καὶ διδάσκειν ὑπισχνείσθε λίαν νεανικώς καὶ γενναίως. Denn hier ließe sich wohl auch anwenden, was in einem alten Kirchenliebe in anderem Sinn von der Seligseit der Berklärten gesagt ist:

Qui scientem cuneta sciunt,

Quid nescire hi queunt? Maßten die Eunomianer sich in der That an, den Allwissenden so gut zu kennen, wie sich selbst, so folgte nothwendig, daß sie überhaupt Alles wissen mußten. Die Orthodoren gaben den Eunomianern wegen ihres übermittigen Dogmatismus den Spottnamen odonvoßarau und perewoolfoxa. Philostorg. IX. 3. X. 1.

<sup>1)</sup> Gregor. Nyssen. advers. Eunom. Orat. X. t. II. p. 670. edit. Paris.

<sup>2)</sup> Gregor. Nyss. eod. loc. p. 671.

einmal ben Namen Chriften, weil fie felbst zugäben, bag ihnen bie gottliche Natur unbekannt feb. Dieg konnten bie orthobogen Lehrer nicht einräumen; benn indem fie leugneten, bag bas gottliche Wesen vollkommen begreiflich seb, behaupteten fie bamit noch nicht, baß es vollkommen unbegreiflich feb. Gregor 1) fcbrieb bem Meniden eine fichere Ueberzeugung babon ju, bag Gott feb, wenn auch feine vollständige Erfenntnig von dem, mas er feb; und felbst von ber Erkenntnig beffen, was Gott feb, schloß er ben Menschen nicht gang aus, sondern erklärte nur biefe Erkennt= nig für unvolltommen, bas göttliche Wefen nicht erschöpfenb, und auf bas beschränkt, was Gott felbft bem Menschen von fich mittheilt und offenbart. Bei ber Entwidelung feiner Anficht bierüber gebt Gregor von ber bekannten Aeugerung Platons aus:2) "Bott zu erkennen ift ichwer, ibn auszusprechen aber unmöglich"; und fügt nach einigen Bemerkungen über biefes Wort bes "beibnischen Theologen" folgendes bingu: "Mir scheint es, bak Gott auszusprechen 3) unmöglich feb, ibn ju begreifen, noch unmög= licher, benn was einer erkennt, bas kann er auch, obwohl vielleicht nicht gang auf die angemeffene Beise, aussprechen; . . . einen fo großen Gegenftand aber mit bem Geifte ju umfaffen

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 5. p. 499.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 4. p. 498.

<sup>3)</sup> Mit der Lehre, daß Gottes Wesen nicht volltommen begriffen werden lönne, mußte stich ganz solgerecht die Ueberzeugung verbinden, daß es anch durch kein Wort ausgesprochen, durch keinen Namen entsprechend bezeichnet zu werden vermöge. "Das Göttliche ist unnennbar (rò deiov axarovóµaorov) . . So wie niemand je die ganze Lust einathmen kann, so kann anch das Wesen Gottes weber der Seist ganz begreisen, noch ein Wort umsassen. Gregor. Orat. XXX. 17. p. 552. Als die relativ besten Ausbrücke zur Bezeichnung des göttlichen Wesens nennt Gregor die Worte das und des hin Gott selbst sich enter biesen dem Namen där wieder den Borzug, theils weil ihn Gott selbst sich bestegt (Exod. III. 14.), theils weil er bezeichnender set; denn immer set doch, meint er, der Ausbruck deck ein abgeleiteter und nur beziehungsweise zu nehmen, wie anch der Name Herr, die Bezeichnung där dagegen set ganz selbstständig und komme allein Gott zu. Um die Unselbsstänisseit des Wortes des dazuthun, silhte Veregor einige Ableitungen dessehen nämlich von deser sauuthun, silhte Veregor einige Ableitungen dessehen an, nämlich von deser sauuthun, silhte Veregor einige Ableitungen dessehen kener, nög xaravalloxov, in der Schlechte verzehrt und selbst ein verzehrendes Fener, nög xaravalloxov, in der Schlechte verzehrt und selbst ein verzehrendes Fener, nög xaravalloxov, in der Schlechte verzehrt und selbst ums hier nichts an; der letzteren, so unwahrscheinlich sie sehn mag, stimmen auch Athanasius, Johann von Damascus u. a. dei. S. Suiceris Thesaur. eocles. t. 1. p. 1365, wo noch vieles auf die Etymologie von des Bezilgliche gesammelt ist. Es ist hier der Ort nicht, auf dies Sace einzugehen; wir verweisen auf Lennep Etymolog. ling. gr. p. 251. und andere Schriften, welche Ereuzer Symbol. 1. p. 170. ansützt. Die Sautstelle Gregors über dies alles ist Orat. XXX. 17 u. 18. p. 552 u. 553.

(τῆ διανοία περιλαβείν) ift ganz unmöglich, nicht allein für bie Geiftesträgen und Niedriggefinnten, sondern auch für bie höhergesinnten und gottliebenben Männer, ja überhaupt für jebe geschaffene Ratur, welche biefes (irbische) Dunkel bedt, und biefe bichte bulle bes Korpers zur Erkenntniß ber Babrbeit nicht binburchbringen läßt; ja ich weiß nicht, ob nicht vielleicht auch für bie höheren und geiftigen Naturen, welche, weil Gott naber und bon bem gangen Lichte erleuchtet, vielleicht auch flarer erkennen, und wenn auch nicht bollftanbig, boch bolltommener und tiefer einbringend (extunwiregov) als wir, und zwar die einen wieder mehr ober weniger als bie anderen, je nach Maasgabe ihrer Stellung." Bas bier am Schluffe nur angebeutet ift, bas fpricht Gregor in einer anberen Stelle 1) bestimmter aus, wo er zugleich febr icon bervorbebt, wie ber Menich bis ju einem gewiffen Grab Gott erfenne, und eben baburch jum Göttlichen bingezogen werbe, ohne ihn jedoch bei ber Unbolltommenheit biefes Lebens gang umfaffen zu können: "Auch bie reinen und feligen Naturen faffen faum die Berrlichfeit Gottes, ben ein Abgrund verhüllt und buntel verbirgt, 2) ba er ein vollkommen reines und ben meisten unzw gangliches Licht ift. Er ift im Weltall und ift auch außer bemfelben; er ift alles Schone und ift auch über allem Schonen; er erleuchtet ben Berftand und ift über bie Schnelliakeit und Sobe bes bentenben Berftandes erhaben; er entzieht fich immer eben fo viel als er begriffen wird, und erhebt eben baburd, bag er fich entzieht, unb, beinabe erfaßt, boch wieder entschlüpft, ben, ber ihn liebt, jum Soberen." Und in einer anderen Stelle: 3) ,, burch bas, mas an Gott für une begreiflich ift, gieht er une ju fich, benn bas bollig Unbegreifliche konnte fein Gegenftand ber Sehnfucht und bes Strebens feyn; infofern er uns aber unbegreiflich ift. erfüllt er uns mit Bewunderung; burch Bewunderung wird bie Sehnsucht mehr rege, burch bie Sehnsucht bas Gemuth gereinigt, burch Reinigung gottähnlicher gemacht, und, wenn bieß

<sup>1)</sup> Orat. II. 76. p. 49.

<sup>2)</sup> Ps. XVIII. 10-12.

<sup>3)</sup> Orat. XLV. 3. p. 847. Die Stelle endigt sich so: τοιούτοις δέ γενομένοις, ως οίχειοις ήδη προσομιλή. τολμά τι νεανικόν ό λόγος δεος δεοίς ένούμενος τε καζ γνωσιζόμενος και τοσούτον Ισως, δσον ήδη γινώσκει τούς γινωσκομένους. (1 Cor. XIII. 12.) Die lette Aeußerung scheint sich übrigens auf die vollfommnere Erkenntnis Gottes in jenem Leben zu beziehen. Die ganze Stelle enthält das Wesentliche der Lehre von Gott, wie sich Gregor dieselbe ausgebildet hatte, und ist deshalb im Griechischen nachzulesen. Fast wörtlich wiederholt sindet sich dieselbe Orat. XXXVIII. 7. p. 667.

geschehen ift, geht die Seele mit dem Göttlichen als mit einem ibr Berwandten um."

Die Grunde, womit Gregor ben Sat rechtfertigte, bag bas göttliche Wefen für ben Menschen nicht vollkommen begreiflich feb. find bon ihm mehr gelegentlich angebeutet, als weitläufig ausgeführt. Es find aber hauptfächlich folgenbe. Borerft liegt es nach feiner Ueberzeugung icon im Wefen eines en blichen Geiftes, bas Unenbliche nicht volltommen umfaffen zu können; und bas Unendliche würde aufhören, bas zu fenn, was es ift, wenn es bon bem Endlichen vollständig aufgefaßt und begriffen werben tonnte; die Begreiflichkeit mare ja eine Beschräntung. 1) Die= jenigen, welche bas Göttliche vollkommen begreifen zu können meinten, weißt Gregor stets barauf bin, wie mangelhaft und unzulänglich ihre Erkenntnig felbst von geschaffenen und endlichen Dingen sey, wie wenig fie 3. B. fich felbst, die Vereinigung ihres Geiftes und Körpers gang verftunden — wie viel weniger alfo ben unendlichen Gottesgeift. 2) Ferner : ber endliche Menschengeift, icon als folder unfähig, bas Unenbliche gang ju umfaffen, ift auch noch mit einem materiellen Körper verbunden, welcher wie eine Nebelhulle awischen uns und bem rein immateriellen Göttlichen liegt, und bas Geiftesauge hindert, Die Strahlen bes göttlichen Lichtes in voller Klarbeit aufzunehmen. 3) Mit anderen Worten: Gregor war überzeugt, daß ber menschliche Geift, weil mit bem Rörper fo ungertrennlich vereinigt, eben barum auch bei aller feiner Erkenntnig nothwendig an die Formen finnlicher Unicauung und Erfahrung gebunden feb, und beghalb bas boll= tommen Ueberfinnliche (wie bie Gottheit) nicht in feinem reinen Befen zu erkennen vermöge. "Wie es unmöglich ift, daß jemand feinem eigenen Schatten voraneile, ober bak bas Auge mit ficht= baren Gegenständen in Berbindung trete, ohne die Dagwischenfunft bes Lichtes und ber Luft, ober bag Fische außer bem Waffer schwimmen, so unmöglich ist es auch für solche, bie im Körper

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 10. p. 503 . . . χαι οὖπω λέγω τὸ περιγραπτὸν πάντως εῖναι τὸ θεῖον, χαι εὶ διανοία χαταληπτόν. Εν γὰρ περιγραφῆς εῖδος χαι ἡ χατάληψις.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 22. p. 512. Sollte ber Menich, fragen Bafilins und Gregor von Ruffa, ber nicht einmal die Natur einer Ameije vollständig ju erklären vermag, das Wesen Gottes vollsommen begreifen?

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 4. p. 498. u. 12. p. 504. "Zwischen uns und Gott steht bieses Dunkel bes Körpers (& σωματικός οδτος γνόφος) wie einst die Wolke zwischen ben Aegyptern und Hebräern; und das ist vielleicht das Dunkel, in welches er sich verbirgt, nämlich unser grobmaterielles Wesen, durch welches nur Einzelne ein wenig hindurchschauen."

leben, ohne alles Rörperliche (b. h. frei von aller Einwirkung finnlicher Anschauungs = und barnach bestimmter Denkformen) gang rein mit bem Ueberfinnlichen in Berbindung zu treten; benn immer wird etwas von bem Unfrigen bazwischen tommen, mag fich ber Beift auch fo viel wie möglich bon bem Sichtbaren trennen, und rein für fich felbst zu bem ihm Berwandten und Unfichtbaren zu erheben versuchen." 1) Enblid betrachtete Gregor auch bie Gunbe als ein wesentliches hindernig vollkommener Gotteserkenntnig. Da er bie beiben Grundfate fefthielt, bag nur ein reiner und beiliger Sinn ben Allbeiligen auffassen könne, und auf ber anderen Seite, daß die geiftige Ratur aller Menschen burch bie Sunde getrübt fet, so mußte baraus nothwendig die Folgerung herborgeben, daß bei allen Menschen feine bollfommene und reine Grfenntnig Gottes möglich fen.

Diefe hier bezeichneten hinderniffe fallen indeß nach Gregors Neberzeugung weg, wenn die Seele von ber Sunbe gereinigt und, von den Fesseln des materiellen Körpers entbunden, zu einem freieren und unbeschränkteren Dasehn erhoben wird; in bem Leben ber Geheiligten nach dem Tobe findet vollkommene Gotteserkennt= nif Statt, ja bie ewige Seligkeit (bie Baoilela zur obpaνων) besteht eben in biefer bollen Erkenntnig und reinen Anschauung Gotte &. 2) Dieg spricht Gregor in mehreren Stellen aus; ich begnüge mich bier mit einer einzigen,3) wo er fagt: "Bas Gott feiner Ratur und feinem Befen nach fen, bas hat noch nie ein Menfch gefunden und möchte es auch nicht finden. Er wird es aber, wie ich glaube, finden, wenn biefes Gottahnliche und Göttliche, ich meine unferen Geift und unsere Vernunft, fich mit bem ihm Verwandten (mit Gott) bereinigt, und bas Bilb fich erhebt zum Urbilbe, nach welchem es jest Berlangen trägt; und bas icheint mir ein recht philosophisches Wort: wir werben einst erkennen, wie wir erfannt finb."4)

Gregor versuchte auch, sich Rechenschaft zu geben, warum bie Gottheit bem Menschen in seinen gegenwärtigen Berhältniffen eine unbeschränkte Erkenntnig ihres Wesens versagt habe. 5) Er fand

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 12. p. 505., womit zu vergleichen §. 13. p. 505. u. §. 21. p. 511.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 12. p. 384.

<sup>3)</sup> Orat. XXVIII. 17. p. 508. Bergl. Orat. XXXIX. 8. p. 681.

<sup>4) 1</sup> Cor. XIII. 12.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII. 11. 12. p. 503 seqq.

bie Urfache bavon nicht in einem Reibe ber Gottheit; in bem beiligguten, alle Geschöpfe mit Liebe umfaffenben Befen Gottes kann kein Reib fepn. Auch kann nicht etwa ber Gottheit eine bobere Majestät baburch jumachsen, daß bie Sterblichen nicht ju ihrer bollen Erkenntniß gelangen konnen. Bielmehr liegen nach Gregors Anficht bie Grunde bavon in ben fittlichen Bedurfniffen ber menschlichen Natur; nämlich: "querft, bamit nicht bas, was leicht erworben wird, eben beghalb auch leicht wieber vernach= lässigt werbe. Denn bas, was man mit Mühe errungen bat, hält man auch gerne fest, bas Leichterworbene aber wirft man leicht von fich, weil man es immer wieder bekommen zu konnen glaubt. . . . Sodann vielleicht, bamit es uns nicht geht, wie bem gefallenen Lucifer, bag wir nämlich, weil wir im Befit alles Lichtes wären, uns wider ben allmächtigen Gott emporten und aus Ueberhebung fielen, ben beklagenswertheften Sall. etwa auch, bamit in jenem Leben ein höherer Rampfpreis für ihre Anftrengung und ihr befferes Leben benen ju Theil werbe, die fich bier gereinigt und in ausharrender Geduld nach bem Erfebnten geftrebt baben. Defibalb ftebt awifden und und Gott biefe Bulle bes materiellen Rorbers, wie einft die Wolfe amifchen ben Aeapptern und Sebräern."

Rach bem Bisberigen wird man icon erwarten, bak bie Bestimmungen Gregors über bas Wefen Gottes mehr negativer, als positiver Art sind, und wirklich macht er es auch gegen die Eunomianer geltend, daß unsere Erkenntnik bon Gott, weil großentheils in negativen Saben bestebenb, eben barum nicht erschöpfend fey.1) Er führt in biefer Beziehung querft ben Sat aus, bag Gott nichts Rörperliches fen, bemerkt aber babei, bag wir baburch eben fo wenig eine gureichende Erklärung seines Wesens erhielten, als burch bie Bestimmungen ungezeugt. anfangslos, unveränderlich, unvergänglich u. bgl. Dieß alles führt und nicht jur Erfenntnig von Gottes Natur und Befen: "benn bagu ift es nicht hinreichend ju fagen, was er nicht ift, sondern man muß auch genauer bestimmen, was er ist. Sonft ware es ja, wie wenn Remand fragte, wie viel zweimal fünf feb. und man antwortete ihm, es feb weber zwei, noch brei, noch vier, noch fünf, noch zwanzig, noch vierzig, unterließe aber zu fagen, bag es gebn feb. Es ift viel leichter, wenn man weiß, was etwas ift, zu entwickeln, was es nicht ift, als burch Abqua beffen, was es nicht ift, 2) ju zeigen, was es ift." Das beißt:

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 7-10. p. 500 seqq.

<sup>2) . . .</sup> ἐχ τοῦ ἀνελεῖν ἃ μὴ ἔστιν.

UIImann, Gregorius von Ragiang.

wenn wir vorerst eine positive Kenntniß vom Wesen Gottes hatten, so ergabe sich baraus die negative von selbst, aber aus lauter negativen Bestimmungen entsteht nie eine positive Erkenntnis.

In Beziehung auf die positiven Vorstellungen, die sich der Menschengeist von Gott bildet, und die z. B. in den Worten Lebensodem  $(\pi \nu e \tilde{\nu} \mu \alpha)$ , Licht, Feuer, Liebe, Weisheit, Gerecktigkeit, Geist, Vernunft u. s. w. ausgedrückt werden, bemerkt Gregorius, duß sie auch nicht zureichend sehen, um das Göttliche vollständig darzustellen und aufzusassen, weil diesen Vorstellungen entweder, wie den Ausdrücken Licht, Feuer, etwas Sinnliches, oder doch wenigstens, wie den Ausdrücken Liebe, Weisheit, Gerechtigkeit, etwas anthropomorphistisches beigemischt seh. Alle diese Bezeichnungen sind bildlich und symbolisch, und darum dem göttlichen Wesen nicht ganz angemessen; die die Ganzes zusammengesast können sie das nicht ausdrücken was Gott wirflich in der Fülle seines Wesens ist.

Der hauptfat, ben Gregor als positive Bestimmung über bas Befen Gottes festhält, ift ber: bag Gott ben Grund bes Senns in fich felbft habe, und bagin ibm jugleich ber Grund bes Senns aller übrigen Dinge liege; baß Gott also ein nothwenbiges, ewiges und unbebingtes 2) Sepn gutomme, während allen geschaffenen Dingen außer ibm nur ein abgeleitetes, bedingtes und veranderliches Geyn quauschreiben fen; weftwegen Gregor auch ben Ramen o d'v für ben noch am meiften erschöpfenben gur Bezeichnung bes göttlichen Befens erklart. 3) "Gott war immer und ift und wird seyn; ober vielmehr er ift immer; benn bas war und wird febn find Beitbestimmungen nach unserem Berhältnig und für bie veranberliche Natur : Bott aber ift ber Emigsepen be und fo nennt er fich felbft, ba er fich bem Dofes auf bem Berge offenbart; 4) benn er fagt in fich gufammen alles Gebn, ohne Anfang, ohne Ende, wie ein unenbliches und grenzenlofes Deer bes Geyns, Aberfteigenb alle Begriffe ber Zeit und ber Natur." Und in einer anderen

<sup>1)</sup> Orat. XXVIII. 13. p. 505. Inbest verwirft boch Gregor bieft Ansbrüde nicht, und gebraucht besonbers gerne bas Bilb bes Lichtes gur Bezeichnung bes göttlichen Wesens. Orat. XXXII. 15. p. 589. u. a. St.

<sup>2)</sup> Die negative Seite bes Satzes, daß Gott den Grund des Sepns in sich selbst habe, nämlich die Behauptung, daß der Grund seines Sepns nicht in einem anderen Wesen liege, daß Gott also ohne Princip und Ansang (ἀναίτιος καὶ ἄναοχος) sep, spricht Gregor auch mehrmals aus. Orat. XXX. 2. p. 540. XXXVIII. 8. p. 667.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 18. p. 553.

<sup>4)</sup> Exod. III. 13.

Stelle: "Gott ift der Schönste und Erhabenste unter allem, was existirt, wenn es nicht vielleicht einem zusagt, ihn über alles Wesen hinauszusezen, oder das Sehn ganz in ihn zu sehen, von dem ja auch die übrigen Wesen ihr Sehn haben." Wenn nun Gregor in diesen Säzen, odwohl er sich auf das alte Testament beruft, doch im Grunde der platonischen Philosophie folgt, so silhert er anderwärts den Plato auch ausdrücklich an, indem er von ihm jene schöne Vergleichung entlehnt, welche die Gottheit unter dem Bild der Sonne als den Urgrund alles Sehns in der sinnlichen, vornehmlich aber in der geistigen Welt darstellt. 1)

Unter ben göttlichen Gigenschaften liebt Gregor außer Bottes Emigfeit und Unendlichkeit besonders feine paterliche Liebe. die innere harmonie feines Wefens, und feine über alles Bofe vollkommen erhabene Seiligkeit bervorzuheben. Wir führen für jebe biefer Eigenschaften eine Stelle an. Erftlich: 2) "Wenn uns jemand fragte, was wir eigentlich anbeten, fo konnten wir unbebenklich fagen, die Liebe; benn unfer Gott ift, felbst nach einem Ausspruch bes heiligen Geiftes, 3) die Liebe, und freut sich biefes Namens mehr als aller anderen." Sobann: 4) "In ber Gottheit tann fein Gegenfat fenn, woraus eine Auflösung ihres Befens hervorgeben wurde; vielmehr ift die Gottheit mit fich selbst fowohl, als mit anderen Wefen in fo vollkommener Uebereinstimmung, daß fich Gott vorzüglich ber hierauf fich beziehenden Namen erfreut, benn er wird ber Friede und bie Liebe genannt." Endlich in Beziehung auf Gottes Beiligkeit: 5) "Das Göttliche ift gang und gar fculblos an allem Bofen, ba es feiner Natur nach gut ift, und die Urfache bes Bofen in bem liegt, der es erwählt."

Die genauesten Bestimmungen über das göttliche Wesen giebt Gregor bei Aussührung der Trinitätslehre, die wir nun zunächst zum Gegenstand der Betrachtung machen. Sonderbar ist es hierbei, daß Gregor, der den Satz vertheidigte, daß die Gottheit für den Menschen nicht vollsommen begreislich seh, auf der anderen Seite bei Entwickelung der Trinitätslehre in die Erkenntniß der innersten Tiesen des göttlichen Wesens einzudringen zweisels

<sup>1)</sup> Plato de republ. Lib. IV. Greg. Orat. XXVIII. 30. p. 520. XL. 5. p. 693. XXI. 1. p. 386.

<sup>2)</sup> Orat. XXII. 4. p. 416. u. XI. 7. p. 246.

<sup>3) 1</sup> Joh. IV. 16.

<sup>4)</sup> Orat. VI. 12. p. 187.

<sup>5)</sup> Orat. IV. 47. p. 98. Bergi. Jacob. 1. 13. 14.

Ios gewiß war. Dieser Widerspruch bes Grundsaßes und ber Ausübung (ben wir bei Gregor in einigen Beziehungen sinden) würde sich dann auslösen, wenn das, was Gregor über die Trinität vorträgt, wirklich so in der drisklichen Offenbarung vollständig enthalten wäre; und allerdings glaubte Gregor davon überzeugt sehn zu dürsen; allein dem undesangenen Betrachter wird es nicht entgehen können, daß Gregor in dieser Lehre manches als entschiedenen Glaubenssaß vorträgt, worüber wir in den heil. Urkunden keine Bestimmungen sinden, und Ausdrücks für wesentlich und nothwendig erklärt, die wir dei Jesus und den Aposteln vergeblich suchen.

## II. Trinitätslehre.

Es ist icon mehrmals gefagt worben, bak Gregorius eigentlich fein ganges Leben vorzugsweise ber Ausbildung und Bertheibigung biefer Lebre widmete, und bag er fast in jebem seiner Bortrage auf fie gurudtommt. Er hielt fie, ben bamaligen Berbaltniffen gemäß, für bie eigentliche Grunblebre bes Chriftenthums. Und awar zeichnet er biefe Lebre nicht blos unter ben Blaubensfäten, beren grundliche Renntnig bem Theologen nothwendig ift, als ganz besonders wichtig aus, 1) sondern auch als populares Dogma angefeben, legt er, freilich hierin nicht gang confequent, ben bochften Werth auf ihre Begrundung und allgemeine Berbreitung. Biele Stellen fprechen Gregors lebenbige Begeisterung für die Trinitätslehre aus. Nur eine mag hier stehen. Der Redner preift alle freien und muthvollen Betenner jenes Glaubensfapes gludlich und fahrt fort: 2) "D! baß wir boch bis zu unserem letten Lebenshauche mit vieler Ruberficht bekennen möchten bas berrliche Bermächtniß ber beiligen Bater, die Chrifto naber ftanden, und bes erften 3) Glaubens -

<sup>1)</sup> Orat. II. 36. p. 29.

<sup>2)</sup> Orat, XI. 6. p. 246.

<sup>3)</sup> Man fleht aus biefer Stelle zugleich, baß Gregorius überzeugt war, bie Trinitätslehre, die er vertheibigte, sen so alt als das Christenthum, und fle sen namentlich auch von den früheren Kirchenlehrern vorgetragen worden. Schwerlich hätte Gregor die in zener Zeit saft unmögliche Unbefangenheit gehabt, das Unhaltbare dieser Ansicht wirklich anzuerkennen, wenn er auch die Schristen der älteren Bäter hinlänglich flubirt gehabt hatte, um fich von dieser Unbaltbarkeit überzeugen zu können.

bas Bekenntniß, bas wir mit ber Muttermilch eingesogen, bas wir zuerst ausgesprochen haben, und mit welchem wir auch zulest von bannen scheiben wollen, indem wir, wenn auch nichts anderes, doch Frömmigkeit von bier mitnehmen."

Dabei übersah Gregorius bie Schwierigkeiten, welche ber Entwickelung und bem Bortrag biefer Lehre besonbers im Bollsunterricht entgegenstanden, nicht. Denn abgesehen bavon, bag nach feiner Ueberzeugung fein Menfc bas innere Berhältnig bes abttlichen Wefens gang ju ergründen vermöge, bag es nur burch Unterftutung des heiligen Geiftes gelingen konne, in bie Tiefen ber Gottheit einzubringen, und bag es nur einem gereinigten Gemuthe gegeben feb, Gott ben reinen und beiligen gu ertennen, abgeseben bon bem Allem, fonnte er es fich nicht ber= bergen . welchen Schwierigkeiten ber Bortrag eines fo geheimniß= bollen Dogmas bor einer an Faffungefraft fo verschiedenen Bersammlung unterliegen muffe. "Es ift schwer, fagt er 1) beghalb, besonders bor einer gemischten Menge bon fo boben Dingen gu reben, und bei Menschen bon fo berichiebenem Alter und fo ber= ichiebener Beschaffenheit, wie bei einem vielbefaiteten Inftrumente, welches auch auf verschiedene Art geschlagen werden muß, gerade bas Wort zu finden, bas Alle zu ergreifen und mit bem Licht ber Erfenntniß zu burchbringen bermag." Gregor gefteht, bag bas Wesen ber Trinität weber gang begriffen, noch in vollkommen angemeffenen Ausbruden und Bilbern 2) bargeftellt werben fonne, und erklärt es bestwegen für beffer, fich einfach an die Worte bes Glaubens zu halten. 3) "So schien es mir also zulett am beften ju febn, die Bilber und Schatten als trügerisch und von ber Bahrheit abführend fahren zu laffen, und bafür fest an bem frommen Sinn zu halten, bei wenigen Ausbruden fteben zu bleiben, und unter ber Führung bes beiligen Beiftes bie Erleuchtung, die ich von borther empfangen, als die beste Begleitung und Unterftützung bis ans Ende zu bewahren; auf biefe Beife burch bie Welt mich hindurchzufämpfen und auch andere nach Rräften babin zu bringen, ben Bater, Sohn und heiligen Geift als eine Gottheit und Kraft anzubeten." Dbwohl nun Gregor fich überall bestrebt, bas Dogma bon ber Dreieinheit fo einfach als möglich zu entwickeln, und felbft irgendwo fagt, er fpreche barüber nicht nach Weife bes Aristoteles, sonbern einfältiger

<sup>1)</sup> Orat. II. 39. p. 31.

<sup>2)</sup> Eine ganze Reibe folcher Bilber, bie bas Wesen ber Drejeinheit barguftellen suchen, ohne es zu erschöhfen, beurtheilt Gregor Orat. XXXI. 31. 32. p. 576 u. 577.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 33. p. 577.

Ftscher [aleviring, all odu Aqiorozelings)], so muß man boch gestehen, baß seine Borträge, wenn sie sich zu biesem Buncte hinwenden, großentheils die Fassungskraft des Bolkes übersteigen, und mit ihren dialectischen Beweisen mehr auf philosophisch oder wenigstens wissenschaftlich gebildete Zuhörer berechnet sind.

Die orthodoge Trinitätslehre ift nach Gregors Ueberzeugung die caracteristische Grundlehre bes Christen= thums im Gegenfat gegen andere Religionen und gegen alle In ersterer Begiehung fteht fie bem baretischen Meinungen. Beibenthum und Jubenthum gegenüber, bem beibnischen Bolytheismus nämlich burch ben bestimmt ausgesprochenen Sat von ber Ginheit Gottes, bem beschränkten jubischen Monotheismus burch die Lehre von einer Dreiheit der Personen in dem einen göttlichen Wefen; fo daß fie alfo einen Mittelmeg zwischen Seibenthum und Jubenthum einschlägt, aber boch beibe ftreng vermeibet, indem fie ein brittes Soberes giebt. In letterer Begiebung ift fie befonders bem Sabellianismus und Arianismus entgegengefest, bem erften burch die Behauptung ber felbstftändigen Existen, ber brei Personen in ber Gottheit, bem zweiten burch bie Annahme ber bolltommenen Wefensgleichheit eben biefer Berfonen.

Bas nun ben Gegenfat ber Trinitätslehre gegen ben beibnifchen Bolytheismus betrifft, fo werben wir ihn befonders ba bon Gregorius nachgewiesen finden, wo er bon ber absoluten Einheit Gottes, bie burch bas Dogma von ber Trinität nicht im minbeften berlett werben foll, fpricht. Der Unterschied bes Chriftenthums bom Judenthum in biefer Begiehung ift aber bon Gregor besonders in folgender Stelle 2) bemerklich gemacht: "Die Lebre ift gang furg. Erinnere bich an bein Taufbekenntnig. Worauf bift bu getauft worben? Auf ben Bater? icon. bas ift noch jubifch. Auf ben Sohn? fcon. Das ift nicht mehr judisch, aber noch nicht vollkommen. Auf ben beiligen Geift? Bortrefflich. Nun ift es vollendet. Aber fo ichlechthin auf diefe brei, ober giebt es für fie auch einen gemeinsamen Ramen? 3a Welcher ift es? Offenbar ber Name Gottes." Arianismus, weil er allein bem ungezeugten Bater vollfommene Gottheit zuschreibe, bezeichnet Gregorius als einen erneuerten Judaismus (καινον Ιουδαϊσμόν). 3)

Die häretischen Meinungen, welche burch die orthodoxe Trinitätslehre vermieden werden sollen, sind vorzüglich a) ber,

<sup>1)</sup> Orat. XXIII. 12. p. 433.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 17. pl. 615. und in mehreren anderen Stellen.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

ben realen Unterschied bes Baters, Sohnes und Geistes in ber einen Gottheit mißkennende Sabellianismus; b) der, die wesenkliche Gleichheit dieser drei Personen zerstörende Arianismus mus und c) der übertriebene, und dnrch falsche Unterscheidung der drei Personen Dreigötterei herbeiführende Orthodozismus, die Hyperorthodozie. Dem ersten stellt die richtig verstandene orthodoze Ansicht die Lehre von dem Unterschiede und selbststänzigen Bestehen der drei Personen, dem zweiten die Lehre von der Homousie, dem dritten die Lehre von einer bei dem Unterschiede der Personen bestehenden Monarchie, oder Einheit des Wesens und der Macht entgegen.

Hierüber erklärt sich Gregor besonders in folgender Stelle: 1) "Da es jett drei Krankheiten giebt in Beziehung auf die Lehre von Gott, nämlich Atheismus, Judaismus und Polytheismus, deren erstere Sabellius 2) der Libyer repräsentirt, die andere Arius der Alexandriner, die dritte einige übertriebene Orthodoge unter und (rivès rāv äyav παρ ήμιν δοθοδόξων): was ist meine Ueberzeugung? Das Schäbliche von diesen dreien zu meiden, und in den Grenzen der Frömmigkeit zu bleiben — und (a) weder zu dem Atheismus des Sabellius durch diese neue Art, (das göttliche Wesen) auszulösen oder zusammenzusezen, überzugehen, so daß ich entweder annähme, ebensowohl, eines sey das Ganze, als jedes seh nichts, denn das, was ist, hört auf zu sehn, wenn es ins Andere übergeht und übersließt, oder daß ich mir widersinnig genug einen zusammengesexten Gott, wie die mythischen Wesen (z. B. Centaur, Chimäre oder dergl.), bildete, 3) — noch (b) die

<sup>1)</sup> Orat. II. 37. p. 29 u. 30.

<sup>2)</sup> Es ist für ben Berftänbigen nicht nöthig zu bemerken, mit welchem Unrecht Gregorius ben Sabellins ber abeta beschulbigt; besonbers wenn Atheismus nach ber heutigen Bebeutung genommen wird. Indes scheint Gregor in Beziehung auf ben Sabellius das Mort nicht in biesem strengen Sind genommen zu haben, sondern vielleicht so: daß durch die Lehre des Sabellius alles Feste und Bestehende im Wesen der Gottheit ausgelöst würde.

<sup>3)</sup> Der ganze Sat ist bunkel. Er heißt so: καὶ μήτε προς την Σαβελλίου άθείαν έχ τῆς καινῆς ταύτης άναλύσεως ἡ συνθέσεως ύπαχθῆναι, μὴ μᾶλλον εν τὰ πάντα, ἡ μηδεν έκαστον είναι όριζομένους
φεύγει γὰο είναι ὅπερ ἐστιν εἰς ἄλληλα μεταχωροῦντα καὶ μεταβαίνοντα
η δύνθετον τινα καὶ ἄτοπον ἡμῖν θεὸν, ιὅπερ τὰ μυθώθη τῶν ζώων
σκιαγραφοῦντας καὶ ἀναπλάττοντας. Die Meinung Gregors mit biesen
Botten scient mir solgende zu seint: Sabellius nahm drei πρόσωπα an,
insosen bie eine Gottheit auf dreisache Weise sich uns wirksam offenbart,
und auf dreisache Weise don uns aufgesaßt wird, er leugnete aber drei
hyposachen, als selbssisändig existirende Personen in der einen Gottheit.
Nun sagt Gregor: durch diese Lehre wird das innere Wesen der Gottheit
ausgesößt oder zusammengesetzt. Es wird ausgelößt, indem man ebensowoh

Naturen zu trennen nach der Lehre des Arius, die man mit Recht Wahnsinn nennt, und uns wieder auf die jüdische Armuth einschränken zu lassen, und einen Neid in die göttliche Natur einzuführen, indem wir allein dem Ungezeugten Gottheit zuschrieben, gleichsam aus Furcht, Gott möchte uns zerftört werden, wenn er der Vater eines wahren und ihm seinem Wesen nach an Würde gleichen Sohnes ist — noch auch (c), indem wir drei Grundwesen sich entgegen setzen oder zusammen setzen, eine heidnische Bielherrschaft zurückzuschen, der wir ja entgangen sind." 1)

Auf ähnliche Art spricht sich Gregorius noch mehrmals aus. Er bezeichnet auch in dieser Beziehung die orthodoze Lehre als einen glücklichen Mittelweg zwischen einer falschen Art, die Einheit des göttlichen Wesens zu behaupten (bei Sabellius), und einer noch schlimmeren Trennung desselben (bei Arius — καὶ τὴν φαύλην συναίζεσιν παραιτούμενοι, καὶ τὴν ἀτοπωτέραν διαίζεσιν). Er behauptet, Sabellius seh aus Furcht vor dem Polytheismus dahin gekommen, nur eine Hypostase in der Gottheit anzunehmen, und habe Vater, Sohn und Geist nur als leere Namen stehen lassen; Arius aber habe drei ungleiche, unter sich verschiedene Wesenheiten in die Gottheit eingeführt, und so die Einheit des göttlichen Wesens zerrissen; beides müsse man vermeiden, und sowohl einen Gott, als drei Personen bekennen, jede mit ihrer Eigenthümlichkeit (ἐκάστην μετὰ της ἰδιότητος). <sup>2</sup>)

Dieß führt uns auf die positive Lehre bes Gregorius, die wir in zweifacher Beziehung betrachten werben, insofern er nämlich seine Ueberzeugung A. über die Trimität im Allgemeinen, B. über jede ber drei Hypostasen ausspricht.

sagen kann, eines (eine ber brei Personen) ist das Ganze, die ganze Gottheit, welche nur auf breifache Art wirkt, also jedes der drei Prosopen ist nichts, weil es nichts für sich Bestehendes, nichts Selbstständiges ift, denn demjenigen kann doch kein wahres Senn zugeschrieben werden, welches in das Andere übersließt, und nicht auch personlich für sich eristirt. Oder das Wesen der Gottheit wird als ein Zusammengesetzes gedacht, insosern die Prosopen oder Wirkungsarten nicht in einander übergeben, sondern sich siehen, und mithin verschiedene und getrennte Theile und Aeuserungen besselben Wesens sind. — Die Richtigkeit dieser Einwendung lassen wir das hin gestellt sehn.

μήτε τρεῖς ἀρχὰς ἀλλήλαις ἀνιεπεξάγοντας ἢ συντάσσοντας πολυαρχίαν εἰζάγειν ἐλληνικὴν, ἢν πεφεύγαμεν.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 6. p. 379.

# A. Allgemeine Trinitätslehre.

Fassen wir Gregors Neberzeugung im Ganzen zusammen, so läßt sie sich wohl am einfachsten in folgenden Sägen außsprechen: "Es ist ein Gott, in ihm sind drei Personen... Bater, Sohn und heiliger Geist. Diese drei haben etwas Gemeinsames, vermöge dessen sie ein Wesen und eine Gottheit sind; sie haben aber auch (jeder) etwas Gigenthümliches, oder verschiedene Eigenschaften (idiorys oder idioryses), vermöge deren sie verschiedene Personen sind. Sie sind in ihrer wesentlichen Einheit persönlich verschieden, und in ihrer persönlichen Verschiedenheit wesentlich eins." Diese Säge müssen nun nach Gregors Sinn und Ausdruck erörtert und begründet werden; sie zersallen in folgende Behauptungen:

1. Es ift ein Gott ober eine Gottheit. Die Ginheit Bottes wird im wahren und ftrengen Sinne behaubtet, und zwar beruht fie auf der Einheit des Wesens, des Willens und der Macht. "Es ist ein Gott in ben breien" (elg Beog er rolg τρισί), 1) fagt Gregorius; und in einer anderen Stelle: 2) ,,So= wohl das Principlose (ber Bater), als das Princip (nämlich ber Weltschöpfung b. h. ber Sohn), als bas, was mit bem Brincip ift (ber h. Geist), ist ein Gott (άναρχον, καὶ άρχή, καὶ τὸ μετά της άρχης είς θεός)." Doch es ist nicht nöthig, viele Stellen anguführen. Es fann feinem Zweifel unterworfen febn, daß Gregorius, so wie alle Bertheidiger ber Trinitätslehre bem heibnischen Polytheismus gegenüber die Lehre von der Einheit Gottes aufs ftrengfte festhielten. Aber es konnte fich boch nicht fehlen, daß ihnen nicht, da fie die Gottheit und Persönlichkeit bes Baters, Sohnes und Geiftes behaupteten, von ihren Gegnern ber Borwurf gemacht wurde, sie führten brei Götter ein, und zerftörten bamit eine Grundlehre bes Chriftenthums. Borwurf wurde gerade in den Zeiten Gregors, wie er felbst be= merkt, aufs Neue häufig gehört. Er erklart fich baber auch gang ausführlich darüber: 3) "Wenn Gott und Gott und Gott ift, fagen fie, find bann nicht brei Götter? Und verehren wir nicht eine göttliche Bielherrschaft? - Wer fpricht fo? Die, welche es auf ben boberen Grab treiben mit ber Gottlofigfeit (Arianer und Eunomianer), ober bie, welche noch auf einer mittleren

<sup>1)</sup> Orat. XXXIV. 9. p. 624.

<sup>2)</sup> Orat. XLII. 15. p. 758.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 13. 14. 15. p. 564 seqq.

Stufe fteben, ich meine biejenigen, welche noch eine beffere Ueberzeugung bom Sohne haben (Macedonianer)? Den letteren fage ich: was werft ihr uns Dreigotterei vor, ba ihr felbst ben Gohn verehrt, wenn ihr auch vom Beifte abgefallen fepb? Findet bei euch nicht Zweigötterei Statt? Dieselben Grunde, womit ihr euch gegen Zweigötterei vertheibigt, konnen auch uns gur Ablehnung ber Dreigötterei bienen. Aber wie vertheidigen wir uns nun gemeinschaftlich gegen Beibe (Arianer und Gunomianer)? Wir bekennen einen Gott, benn es ift eine Gottheit. Wenn wir auch brei glauben, so werden boch auf Eines bie gurudgeführt, die aus ihm (bem Einen) ben Ursprung haben (nuir είς θεός, δτι μία θεότης και πρός εν τα έξ αυτού την αναφοράν έχει, καν τρία πιστεύηται). Denn keineswegs ift bas eine mehr, bas andere weniger Gott, bas eine früher, bas andere fpater; auch ift fein Unterschied im Wollen, feine Theilung in ber Macht, und es findet überhaupt hier nichts Statt, was einer Trennung ähnlich mare, sonbern ungetheilt ift in ben getheilten (b. h. in ben verschiedenen Berfonen) bie Gottheit (all' αμέριστος εν μεμερισμένοις ή θεότης) und wie in drei mit einander vereinigten Sonnen, eine Mischung bes Lichtes. Wenn wir also auf die Gottheit seben, und auf die erste Ursache, und auf die Alleinherrschaft (znr μοναρχίαν), so ist es Eines, was wir anschauen. Wenn wir aber auf bas feben, worin bie Gottheit besteht (προς τα εν οίς ή θεότης), und was aus ber erften Urfache zeitlos und mit gleicher Burbe begabt berborgebt, fo find es brei, die wir anbeten." 1) Gregorius will also fagen: Bater, Sohn und Geift find als Gottwefen nicht im minbeften berichieben; fie baben alle Gigenichaften bes gottlichen Befens gemeinsam, find gleich ewig, gleich mächtig, gleicher Burbe theilhaftig, fie haben nur einen. Willen. Das, was also bie Gottheit ausmacht, ift in ben breien Eines und baffelbe; und barum ift nur ein Gott. Obwohl in ber einen Gottheit eine Dreiheit ber Personen anerkannt und angebetet wird, so sind es barum nicht brei Götter, benn ihr Unterschied beruht nicht auf einer Berschiedenheit ber göttlichen Gigenschaften, welche allen breien gemeinsam find, fonbern ber perfonlichen Gigenschaften, welche eben bewirken, bag ber Bater Bater, ber Sohn Sohn und ber Beift Geift ift; und biefe brei, obwohl perfonlich unterschieben,

<sup>1)</sup> όταν μεν οὐν πρὸς την θεότητα βλέψωμεν, καὶ την πρώτην αιτίαν, καὶ την μοναρχίαν, εν ήμιν τὸ φανταζόμενον ὅταν δὲ πρὸς τὰ ἐν οἰς ἡ θεότης, καὶ τὰ ἐκ τῆς πρώτης αιτίας ἀχρόνως ἐκεῖθεν ὅνια καὶ ὁμοδόξως, τρία τὰ προςκυνούμενα.

werden auf eine Grundursache, die πρώτη altia oder rò altion, zurückgeführt, in welcher und durch welche sie ihr Bestehen haben; sie haben also ein gemeinsames Princip, ein gemeinsames Wesen, eine gemeinsame Macht, sind folglich ein Gott. 1)

Aber nun konnte man noch einwenden: ift benn nicht nach biefer Lehre ber Begriff Gott' ober Gottheit ein Gattungsbegriff, eine allgemeine Ibee, unter welche die brei Personen, Bater, Sohn und Geift, in Gebanken jusammengefagt werben, ohne baß fie in ber That eins find? wie g. B. ber Gattungsbegriff ber Menschheit, unter welche bie Individuen Betrus, Baulus 2c. subsumirt werben, ohne daß bei ihnen eine reale Ginbeit und eine folche Wesensgleichheit Statt'findet, wie fie bei ben göttlichen Bersonen gebacht werben muß. Auch hierauf antwortet Gregor:2) "Wie aber? läßt er sich selbst einwenden — haben nicht auch die Beiben eine Gottheit, wie die bentenberen Weisen unter ihnen wohl eingesehen haben, und giebt es nicht auch eine Menschheit, bas gange Geschlecht nämlich? Und doch haben fie auch viele Götter und nicht einen, fo wie es auch viele Menfchen giebt? Aber babei, erwiebert Gregorius, begründet bas Gemeinsame eine Cinheit, Die blos burch ben Gebanten ange-

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 15. p. 565.

schaut und aufgefaßt wirb 1) (babei wird bas Gemeinsame blos als ein Begriff aufgefaßt). Die Ginzelwesen aber find unter fic ber Reit, ben Affecten und ber Kraft nach fehr berschieben; benn wir find nicht blos zusammengesett, fonbern auch entgegengesett, fowohl anderen, als uns felbft, ba wir auch nicht einen einzigen Tag gang bieselben bleiben, geschweige benn bas ganze Leben hindurch, fondern bem Rörper und ber Seele nach immer im Werben und in der Umwandlung begriffen find." So ift alfo ber Begriff Gottheit in gewiffem Sinne ein Battungsbegriff, insofern er auf bie brei Bersonen, Bater, Sohn und Beift angewendet wird; er ift aber auch kein Gattungsbegriff, wenn man bieses Wort so versteht, wie es bei geschaffenen Dingen genommen werben muß. Denn bei geschaffnen Dingen werben auch biejenigen Individuen unter einen allgemeinen Begriff ausammengefaßt, bie unter fich in vielen Begiehungen (physischen und geiftigen, zeitlichen und raumlichen) fehr verschieden find, und awar werben fie nur im Denten aufammengefaßt, ohne bag fie in ber That eines find (benn die Menschheit ift etwas blos Gebachtes, in ber That giebt es blos Menfchen). In ber Gottheit aber find bie brei Berfonen (göttlichen Individuen) nicht blos dem Begriffe nach, sondern in der That eines, und biefe Einheit ift nicht blos eine relative, sondern eine absolute, indem bas göttliche Befen in allen brei Berfonen volltommen ift, und in allen auf eine vollkommen gleiche Weife. In Diesem Ginn wird also von Gregorius und den Bertheidigern der orthodogen Trinitatelebre bie Ginbeit Gottes behauptet.

2. In diesem einen göttlichen Wesen ist aber auch eine wahre Dreiheit, Bater, Sohn und Geist. Insofern Bater, Sohn und Geist, jeder etwas Eigenthümliches hat, und für sich selbst besteht, kommt ihm Persönlichkeit zu. Es ist ein Dreiheit der Personen bei der Einheit des Wesens. Eben so wenig als die Einheit eine blos gedachte ist, eben so wenig ist es auch die

<sup>1)</sup> Griechisch: ἀλλ' ἐχεῖ μὲν ἡ χοινότης τὸ εν ἔχει μόνον ἐπινοία θεωρητόν — b. h. mit anberen Borten, es ist seine reale, sonbem eint blos gedachte Einheit. Esias Cretensis macht zu dieser Stelle die Bemertung: Aliud est, re quidquam considerari, aliud ratione et cogitatione. Atque in omnibus quidem redus creatis, personarudivisio re consideratur. Communitas autem et conjunctio et unitas consideratur ratione duntaxat et cogitatione. . . At in Trinitate contrario modo res se habet. Nam in ea, quod est commune, re consideratur, propter coaeternitatem et identitatem essentiae, propter etiam efficacitatis, voluntatis et sententiae conspirationem, et potentiae identitatem. Quod vero in eadem discrimen habet, id cogitatione intelligitur. Nam Deum unum agnoscimus, atque in solis proprietatibus Paternitatis, Filiationis et Processionis discrimen intelligimus etc.

Dreiheit; vielmehr ift baburch ein realer Unterschied in bie Gottbeit gefett, jedoch feineswegs eine Berichiebenheit bes Befens, fondern nur ein Unterschied ber Berfonen. "Gott ift eines. fagt Gregorius, 1) insofern wir auf bas Wefen seben, und auf die Un= getheiltheit ber Anbetung; es find aber auch brei nach ben Personen" Ferner: 2) "Wir beten ben Bater, ben Sohn, ben beiligen Geift an als eine Gottheit: Gott ben Bater, Gott ben Sohn . Gott ben bei= ligen Beift, eine Ratur in brei verschiebenen Bersonen (er rozair εδιότησι), welche geiftig und vollfommen find, für fich felbft besteben (καθ ξαυτάς ύφεστώσαις), ber Zahl nach unterfcieben, ber Gottheit nach nicht unterschieben find." Sobann:3) "Die Dreiheit ist in Wahrheit eine Dreiheit, meine Brüber, eine Dreiheit, nicht als eine Zusammengablung ungleicher Dinge (benn was hinderte uns fonft, auch eine Behnheit, Sunbertheit 4) u. f. w. anzunehmen?), sonbern ein Zusammenfaffen gleicher und gleichwürdiger." 5)

Jebe bieser brei Personen, Bater, Sohn und Geist, ist im vollsommenen Berstande Gott. "Wir erkennen, sagt Gregor, 6) jede dieser brei Personen als Gott, wenn sie für sich allein betrachtet wird, und unsere Bernunst das trennt, was an und für sich untrennbar ist; wir erkennen aber auch die drei als Gott, wenn sie zusammen angeschaut werden vermöge der Einheit ihres Willens und ihrer Natur." Dieberall werden dem Sohne und dem heil. Geiste von Gregor dieselben Sigenschaften des einen göttlichen Wesens zugeschrieben, wie dem Bater. Die Stellen, worin noch besonders dem Sohne und Geiste die vollsommene Gottheit vindicirt wird. Iernen wir später zum Theil kennen.

<sup>1)</sup> Orat. XLIL 16. p. 759.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

<sup>3)</sup> Orat. XXIII. 10. p. 431.

<sup>4)</sup> Gerade die Dreiheit scheint auch Gregor wichtig und bebeutungsvoll gewesen zu sehn: μονας ἀπ' ἀρχης είς δυάδα χινηθεῖσα, μέχρι
τριάδος ἔστη. Orat. XXIX. 2. p. 524. Obwohl wir über die Rothwendigkeit einer göttlichen Dreizahl weiter keine Bemerkungen bei ihm
finden.

<sup>5)</sup> οὐ πραγμάτων ἀνίσων ἀπαρίθμησις — ἀλλ' ἴσων καὶ ὁμοτίμων σύλληψις, ἑνούσης τῆς προςηγορίας τὰ ἡνωμένα ἐκ φύσεως, καὶ οὐκ ἐωσης σκεδασθῆναι ἀριθμῷ λυομένω τὰ μὴ λυόμενα.

<sup>6)</sup> Orat. XXXIII. 11. p. 432.

<sup>7)</sup> θεὸν ἔχαστον, ἂν θεωρῆται μόνον, τοῦ γοῦ χωρίζοντος τὰ ἀχώριστα θεὸν τὰ τρία, μετ ἀλλήλων νοούμενα τῷ ταυτῷ τῆς κινήσεως καὶ τῆς φύσεως.

3. Es ift also in ber Dreieinheit etwas Gemeinsames, bermoge beffen fie mahre Ginheit, und etwas Unterscheibenbes, ber moge beffen fie mabre Dreiheit ift. a. Das den breien, Bater, Sohn und Geift, Gemeinsame ift bas gottliche Wesen, bie göttliche Natur, mit einem Worte bie Gottheit; es wird bei Gregor burch die Ausbrude ovola, gvois und Jeorns bezeichnet. Dieß finden wir in ungabligen Stellen; nur eine mag bier fteben: "So wird nach meiner Meinung bie Ginheit Gottes bewahrt, indem auf eine Grundursache (eig &r altior) sowohl ber Sohn als ber Geift gurudgeführt, jeboch nicht gusammengefest ober bermischt werben; die Einheit wird ferner bewahrt vermöge bes einen und selben Willens ober, bag ich so fage, Bewegens ber Gott beit und vermöge ber Gleichheit bes Wefens. 2) Es find aber auch brei Bersonen, jedoch so bag fein Rusammenschmelgen ober Auflösen ober Bermischen babei gebacht wird, damit nicht bas Bange aufgelöft werbe burch folche, welche auf die Ginheit einen höheren Werth legen, als recht ift." 3)

Schon in dieser Stelle ift es ausgesprochen und in anderen wird es noch weiter ausgesührt, daß das Gemeinsame des Baters, Sohnes und Geistes auch darin liegt, daß die beiden letteren auf einen obersten Urgrund (ačriov, newiry ačria oder ágxý), nämlich auf den Bater zurückgesührt werden. Im Bater haben Sohn und Geist den Ursprung ihres Wesens, aber so daß ihr Wesen dem des Baters vollsommen gleich ist, und daß der vom Bater Erzeugte (der Sohn) und der von ihm Ausgegangene oder Ausgehende (der Seist) wesentlich in keiner Beziehung vom Bater verschieden ist. "Indem ich einen über die Zeit erhabenen, unternabaren, unbeschränkten Urgrund der Gottheit einsühre (Feótytos ágxyv áxgovov, xaì áxwozovor, xaì áogiotov), sagt Gregor, dehre ich sowohl den Urgrund, als das, was aus dem Urgrund hervorgeht; jenen, weil er der Urgrund solcher (göttlicher Personen), diese, weil sie auf solche Weise, und als

<sup>1)</sup> Orat. XX. 7. p. 379.

χαὶ χατὰ τὸ ἐν χαὶ ταυτὸ τῆς Θεότητος, ἵνα οὕτως ὀνομάσω χίνημά τε καὶ βούλημα, χαὶ τὴν τῆς οὐσίας ταυτότητα.

<sup>3)</sup> Borzilglich treffend ist das, was die Monarchie oder Einheit Sottes begründet, auch in der Kürze ausgesprochen Orat. XXIX 2. p. 523. μοναρχία δε, οὐχ ην εν περιγράφει πρόσωπον έστι γὰρ καὶ τὸ εν στασιάζον πρὸς έαυτὸ, πολλά καθίστασθαι, ἀλλ' ην φύσεως ὁ μοτιμία συνίστησι, καὶ γνώμης σύμπνοια, καὶ ταυτότης κινήσεως, καὶ πρὸς τὸ εν τῶν εξ αὐτοῦ σύννευσις, ὅπερ ἀμήχανον ἐπὶ τῆς γεννητῆς φύσεως.

<sup>4)</sup> Orat. XXIII. 8. p. 430.

solche, und aus einem solchen hervorgegangen, und weber ber Zeit, noch der Natur, noch der Würde nach von ihm verschieden sind, indem sie eins sind in ihrem Unterschiede, und unterschieden in ihrer Einheit, wenn dieß auch auffallend klingt, und nicht weniger verehrungswürdig wegen ihres Verhältnisses zu einander, als wenn jedes für sich betrachtet und genommen wird; eine vollstommene Dreiheit aus drei Vollkommenen." 1)

b. Das Unterscheidende, vermöge deffen eine mahre Dreiheit bes Baters, Sohnes und Beistes in ber einen Gottheit ift, liegt in den persönlichen Eigenschaften (idiornreg). Diese bezeich= net Gregorius in folgender Stelle: 2) "Die Eigenschaften find: bes Baters, daß er ohne Princip und Anfang, zugleich aber selbst Princip und Anfang ift und heißt, Princip, als das Ur= fächliche, als bie Quelle, als bas ewige Licht; bes Cohnes, daß er zwar keineswegs ohne Princip, aber boch bas (schöpferifche) Princip des Weltalls ift. Wenn ich Princip und Anfang fage, muß man nicht an etwas Zeitliches benten, und feinen 3wischenraum setzen zwischen ben Erzeuger und bas Erzeugte, noch burch eine schlimme Unterscheidung die Natur (ovor hier soviel als ovoiar) berer trennen, die gleich ewig und aufs genaueste verbunden find. Wenn bie Beit früher gewesen ware, als ber Sohn, so ware allerbings ber Urheber ber Zeit, ber Bater, qu= erst gewesen; aber wie sollte ber Schöpfer ber Zeiten (mointig

<sup>1)</sup> εν όντα διηρημένως, καὶ διαιρούμενα συνημμένως, εὶ καὶ παράδοξον τοῦτο εἰπεῖν, οὐχ ήττον ἐπαινετὰ τῆς πρὸς ἄλληλα σχέσεως, ῆ
καθ ἐαυτὸ ἔκαστον νοούμενόν τε καὶ λαμβανόμενον τριάδα τελείαν
ἐχ τελείων τριῶν κ. τ. λ. Νοφ bentliger brildt fich Gregor in folgender
Stelle αιὰ, δὶε ἰκρ, weil Mehreres in berfelben nicht wohl zu überseten ift,
griechisch beisigen will: "Φύσις δὲ τοῖς τρισί μία, θεὸς ἔνωσις
δὲ, ὁ πατήρ, ἔξ οὖ καὶ πρὸς δν ἀνάγεται τὰ ἐξῆς οὐχ ώς συναλείφεσθαι,
ἀλλ ώς ἔχεσθαι, μήτε χρόνου διείργοντος, μήτε θελήματος, μήτε
δυνάμεως ταῦτα γὰρ ἡμᾶς πολλὰ εἰναι πεποίηκεν, αὐτοῦ τε ἐκάστου
πρὸς ἐαυτὸ, καὶ πρὸς τὸ ἔτερον στασιάζοντος οἶς δὲ ἀπλῆ φύσις καὶ
τὸ εἶναι ταυτὸν, τούτοις καὶ τὸ ἐν κύριον." Orat. XLII. 15. p.
758. Indeß fragt es sich allerdings, οδ es nicht ein Mangel in ber Ebeorie
Gregors ift, baß er Sohn und Seift auf ben Bater als ihr gemeinfames
Brincip zurüdsicht; badurch schein boch immer ber Meinung Raum gegeben zu sehn, baß bem Bater auf eine ursprünglichere Beise Sotheit zutomme, als bem Sohn und Seift, beren Sottheit aus ihm abgeleitet wāre.
Ες sind also nicht alse Spuren ber Su bordinationstheorie vertisgt,
welches, wie ich glaube, nur bann geschehen wäre, wenn Gregor ebensowhl
bie θρησιρίε bes Baters, wie bie bes Sohnes und Seiftes, auf bie θεότης,
als ihre ἀρχή, ihren gemeinsamen Urgrund zurüdgeführt hätte.

<sup>2)</sup> Orat. XX. 8. p. 380. Die Stelle fängt an: al δε ίδιότητες, πατρός μεν, και ανάρχου και αρχής επινοουμένου και λεγομένου κ. τ. λ. Mehrmals kommt ber Ausbruck αρχή in ber boppelten Bebeutung bon Princip und Anfang vor, welches im Deutschen nicht wohl burch ein Bort zu geben war.

xeóvor Hebr. I, 2.) selbst wieber unter ber Zeit stehen? Und wie könnte er Herr von allem (Rom. X. 12.) sehn, wenn die Zeit ihm voranginge und er ihren Bedingungen unterworsen wäre? So ist also der Bater ohne Princip und Ansang, denn er hat das Sehn nicht anderswoher, ja nicht einmal von sich selbst. 1) Der Sohn aber, wenn du als das Ursächliche desselben den Bater annimmst, ist nicht principlos; denn das Princip des Sohnes ist der Bater als das Ursächliche, wenn du aber an einen Ansang in der Zeit denkst, so ist er ansanglos, denn der Herr der Zeiten fängt nicht an in der Zeit."

Bestimmter noch bezeichnet Gregorius, wie alle griechischen Bäter jener Zeit, als die έδιότης des Baters das Ungezeugtsehn (τὸ μὴ γεγενῆσθαι, ἀγεννησία), des Sohnes das Gezeugtsehn (τὸ γεγενῆσθαι, γεννησία), des heiligen Geistes das Ausgehen (τὸ ἐκπορεύεσθαι, ἐκπόρευσις), bemerkt aber dabei ausdrücklich, daß die Berschiedenheit der Personen ihren Grund nicht in einem Mangel der einen oder in einem Borzug der anderen, sondern blos in ihrem eigenthümlichen aegenseitigen

Berbaltnif babe.

Merkwürdig ift in biefer Beziehung besonders folgende Stelle: 2) .. Was ift es, fagen fie, bas bem b. Geifte fehlt, um Sohn au febn? Denn wenn ihm nichts mangelte, fo ware er auch Cohn. Wir fagen, daß ihm nichts mangele. Denn Gott fann nichts mangeln. Nur ber Unterschied ber Offenbarung, bag ich mich fo ausbrude, und bes gegenseitigen Verhaltniffes giebt Grund zu verschiebenen Benennungen. 8) Dem Sohn mangelt nichts zum Batersehn, und bas Sohnsehn (viorns, die Sohnheit) ift fein Mangel, aber er ift beghalb boch nicht Bater; ebenfo mangelt auch bem Bater nichts jum Sohnsehn; und boch ift ber Bater nicht Sohn. Aber bas ift burchaus tein Mangel, und eben fo wenig eine Unterordnung bes Wefens; vielmehr wird bem Bater bas Ungezeugtsebn, bem Sohne bas Gezeugtsebn, bem b. Geifte bas Ausgeben jugeschrieben, bamit bas Unbermischte ber brei Personen festgehalten werbe bei ber Einheit ber Ratur und Bürbe ber Gottheit. Der Sohn ift nicht Bater (benn es ift nur ein

<sup>1)</sup> Elias Cretensis macht au biesen Borten bie Bemertung: Si a se ipso ortus esset, a se ipso quoque separari posset; atque ita unus esset duo, quorum alter praeextitisset, alter postea ortus esset; aut ita divideretur, ut dimidia parte esset, dimidia rursus ex parte non esset.

<sup>2)</sup> Orat. XXX. 9. p. 561.

τὸ δὲ τῆς ἐκφάνσεως, Γν οὕτως εἴπω, ἢ τῆς πρὸς ἄλληλα σχέσεως διάφορον, διάφορον αὐτῶν καὶ τὴν κλῆσιν πεκοίηκεν.

Bater), aber er ist, was der Bater; der Geist ist nicht Sohn, weil er aus Gott ist (denn es ist nur ein Eingeborener), aber er ist, was der Sohn; die drei sind Eines der Gottheit nach, das Eine ist drei den Eigenschaften nach; und so haben wir weder eine sabellianische Einheit, noch eine schlimme Zertheilung."¹) Am fürzesten und bestimmtesten ist die Sache von Gregorius in folgenden Worten²) ausgesprochen: "Gemeinschaftlich dem Bater, Sohn und heil. Geist ist das Nichtgeschaffensehn und die Gottsheit (xolvèr — rò μη γεγονέναι καὶ η θεότης), eigenthümlich dem Bater ist das Ungezeugtsehn, dem Sohn das Gezeugtsehn, dem heil. Geist das Ausgesandsehn (ἴδιον δὲ, πατρὸς μὲν ἡ ἀγεννησία· νίοῦ δὲ ἡ γέννησις· πνεύματος δὲ ἱ ἔκπεμ-ψις)."

Das innere Wechselberhältniß ber Personen in ber Gottheit fann nach Gregors Ueberzeugung burch fein vollfommen analoges Bild bezeichnet werben; benn jebes Gleichniß, bas wir gebrauchen können, ist von geschaffenen Dingen entnommen, und kann auf bie über alles Erschaffene absolut erhabene Gottheit nicht gang paffenb angewendet werben. Zwar versucht Gregor mehrmals bas Berhaltnig ber Trinität in Bilbern auszubruden, jeboch immer mit bem Bewußtsebn ber Unzulänglichkeit berfelben. Go vergleicht er 3) bie Gottheit mit einem lebendigen Baffer, und awar ben Bater mit bem Urquell, 4) ben Sohn mit ber herbor= fprubelnben Quelle, ben heil. Beift mit bem fliegenben Strom : aber er gesteht babei fogleich feine Beforgnig, es möchte baburch bie Borftellung eines immer manbelbaren Fliegens ber Gottheit und ber Begriff bon Bahleinheit eingeführt werben, weil bie bezeichneten Dinge ber Bahl nach eins, und nur ber Form nach verschieden find. Rerner vergleicht er 5) bie brei Bersonen in

<sup>1)</sup> Chenso Orat. XLI. 9. p. 739. . . . πάντα δσα ὁ πατήρ, τοῦ υίοῖ, πλην τῆς ἀγεννησίας πάντα δσα ὁ υίος, τοῦ πνεύματος, πλην τῆς γεννήσεως ταῦτα δὲ οὐχ οὐσίας ἀφορίζει, κατά γε τὸν Εμὸν λόγον, περὶ οὐσίαν δὲ ἀφορίζεται.

<sup>2)</sup> Orat. XXV. 16. p. 467.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 31. p. 576. Όφθαλμόν τινα, καὶ πηγὴν, καὶ ποταμὸν [ἐνενόησα, καὶ γὰρ καὶ ἄλλοι, μὴ τῷ μὲν ὁ πατῆρ, τῷ δὲ ὁ
υἰος, τῷ δὲ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἀναλόγως ἔχη' — ἀλλ' ἔδεισα,
πρῶτον μὲν ῥίσιν τινα θεότητος παραδέξασθαι στάσιν οὐκ ἔχουσαν'
δεὐτερον δὲ μὰ τὸ εν τῷ ἀριθμῷ διὰ τῆς εἰκασίας ταύτης εἰςάγηται.

<sup>4)</sup> Die Ausbrilde ὀφθαλμὸς και πηγή fönnen wohl hier nichts anders bezeichnen, als die Quelle, iniofern sie der letzte Ursprung des Wassers ist, und insofern sie auf der Oberstäche der Erde hervorsprudelt. Elias Cretensis sagt: Οφθαλμός hoc loco significat principium fontis, e quo, tanquam ab oculo lux, promanat e terra prorumpens.

<sup>5)</sup> Orat. XXXI. 32. p. 577.

ber Gottheit mit ber Sonne, bem Strahl und bem Lichte, bemerkt aber auch hierbei fogleich, wie er befürchte, man möchte nach biefem Bilbe bas unzusammengesette Befen ber Gottheit für etwas Rusammengesettes halten, ober man möchte gar barauf verfallen, nur bem Bater Befenheit jugufchreiben, ben übrigen Berfonen aber felbstftanbige Erifteng absprechen, und fie nur für göttliche Kräfte halten, welche in Gott, aber nicht für fich felbft find. 1) Als bas vaffenbite Bild ber Gottheit icheint Gregorius bie Vergleichung berselben mit bem menschlichen vous, lovos und πνευμα anzusehen. Er sagt: 2) "Wir wollen eine und bieselbe Natur ber Gottheit festhalten, welche in bem, was ohne Anfang ift, in bem Erzeugten und bem Hervorgehenden erkannt wird, wie unser Inneres in bem Berftanbe, ber Bernunft und bem Beift: "3) er fest aber sogleich bingu: "foviel man bas Reingeistige mit bem Sinnlichen vergleichen barf, und bas Größefte mit bem Kleinen, indem tein Bild ber Wahrheit gang entspricht." Gregorius will fagen: wie die, ihrem Wefen nach eine Gottheit in ben brei Personen bes Baters, Sohnes und Geistes auseinandergebt, so ift auch unfer Inneres, feiner Ginbeit ungeachtet, breifältig getheilt in bas, was man als Berftand, Bernunft und Beift bezeichnet. 4)

Die Kunstworte, welche Gregorius bei ber Darstellung ber Trinitätslehre anwendet, sinden großentheils schon in dem bisherigen ihre Erläuterung; doch kann nachträglich noch einiges Wenige darüber gesagt werden. Er gebraucht die wichtigsten Ausdrücke ganz in dem Sinn, in welchem sie auch bei den anderen orthodogen Vätern der griechischen Kirche seit der Mitte des vierten Jahrhunderts vorkommen. Das dem Vater, Sohn und Geist Gemeinsame, wodurch jeder derselben Gott, und von allen geschaffenen Dingen gänzlich verschieden ist, das characteristische Göttliche, woran jeder auf gleiche Weise Theil nimmt, ist die

δεύτερον δὲ, μὴ τὸν πατέρα μὲν οἰσιώσωμεν, τἄλλα δὲ μὴ ὑποστήσωμεν, ἀλλὰ δυνάμεις θεοῦ ποιήσωμεν ἐνυπαρχούσας, οἰχ ὑφεστώσας.

<sup>2)</sup> Orat. XXIII. 11. p. 431.

αὐτοὶ δὲ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν εἰδέναι φύσιν θεότητος, ἀνάρχῳ, καὶ γεννήσει, καὶ προόδῳ γνωριζομένην, ὡς νῷ τῷ ἐν ἡμῖν, καὶ λόγῳ, καὶ πνεύματι.

<sup>4)</sup> Hierher gehört auch noch folgende Stelle Gregors Orat. XXXIV. 8. p. 623. ,, θεός εν τρισί τοις μεγίστοις ισταται, αίτιω καὶ δημιουργῷ καὶ τελειοποιῷ τῷ παιρί λέγω, καὶ τῷ υίῷ, καὶ τῷ ἀγίφ πνεύματι."

 $o\vec{v}\sigma(\alpha, 1)$  bas göttliche Wesen, die göttliche Substanz. Gleichbebeutend mit odoia wird von Gregor auch ber Ausbruck ovois gebraucht, 2) obwohl sich die Bezeichnung ovoia häufiger findet und auch ausbrücklich von Gregor vorgezogen wirb. 3) Das Besondere und Eigenthümliche, wodurch Bater, Sohn und Geist sich unterscheiben, ist die idiorns ober die idiornres, burch biefe idiounteg wird Bater, Sohn und Geift, jeder ein für fich bestehendes Subject, eine δπόστασις ober ein πρόσωπον, 4) eine persona. Die Worte ίδιότης und δπόστασις werben auch bisweilen gleichbebeutend gebraucht. Vornemlich bezeichnend ift in biefer Beziehung folgende Stelle:5) "uiar φύσιν εν τρισίν ίδιότησι, νοεραίς, τελείαις, καθ έαυτὰς ύφεστώσαις, ἀριθμῷ διαιρεταῖς, καὶ οὐ διαιρεταίς θεότητι" - in welcher zugleich ber Ausbruck ύπόστασις durch die Worte καθ ξαυτάς ύφεστώσαις seine beste Erklärung findet.

<sup>1)</sup> Das Wort οὐσία wird Orat. XXIX. 11. p. 530. so extlatt: δ δ è μόγου θεοῦ καὶ ἴδιον, τοῦτο οὐσία. Diese οὐσία Gottes sanu aber vom Menschengeist unter den jetigen Beschränfungen nicht vollsommen ersannt werden. Außerdem vergl. besonders Orat. XXIX. 13. p. 532. ὁ μèν οὖν ἡμέτερος λόγος κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614. "βεόν τον πατέρα, θεόν τον υίον, θεόν εὶ μὴ τραχύνη, τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, μίαν φύσιν ἐν τριοὶν ἰδιότησι." κ. τ. λ. Orat. XIII. 11. p. 431. "αὐτοὶ δὲ μίαν καὶ τὴν αὐτὴν εἰδέναι φύσιν θεότητος." Epistol. I. ad Cledonium p. 739. edit. Lips.

<sup>3)</sup> ad Evagrium de Divinitate zu Anfang. p. 717. edit. Lips, καὶ περὶ τοῦδε ἦν, ὧς τινα τρόπον ἄν εῖη πατρός τε καὶ υἰοῦ καὶ ἀγίου πνεύματος ἡ φύσις, ἢν ἄν τις ὀρθῶς οὐσίαν μᾶλλον ἢ φύσιν καλοίη.

<sup>4)</sup> Die Worte υπόστασις und πρόσωπον bezeichnen dem Gregor dasfelbe, doch zieht er das erstere vor und gebraucht es gewöhnlicher. Orat.

ΚΧ. 6. p. 379. Επειδή χρη και τον ένα θεον τηρεῖν, και τὰς τρεῖς
υποστάσεις ὁμολογεῖν, εἰτ οὖν τρία πρόσωπα, και ἐκάστην μετὰ τῆς
διότητος. Orat. ΧΧΧΙΧ. 11. p. 683. Θεοῦ δὲ ὅταν εἶπω, ἐνὶ φωτὶ
περιαστράφθητε και τρισί τρισί μὲν, κατὰ τὰς ιδιότητας, εἰτ οὖν υποστάσεις, εἶ τινι φίλον καιεῖν, εἶτε πρόσωπα. Bu vergleichen ift hier besonbers auch die längere Stelle Orat. ΧΙΙΙ. 16. p. 759., wo zugleich der
Unterschied zwischen οἰσία und υπόστασις τεcht schar spersorgehoben wird:

1 γάρ φατε οἱ τὰς τρεῖς ὑποστάσεις εἰςφέροντες; μὴτρεῖς οὐσίας
ὑπολαμβάνοντες τοῦτο λέγετε; μέγα οἰδ΄ ὅτι βοήσετε καιὰ τῶν οῦτως
ὑπειληφότων, μίαν γὰρ και τὴν αὐτὴν τῶν τριῶν δογματίζετε. τί δαι
οἱ τὰ πρόσωπα; μὴ ἕν, οἱόν τι σύνθετον, ἀναπλάσσετε, και τριπρόσωπον, ἢ ἀνθρωπόμορφον ὅλως; ἄπαγε, και ὑμεῖς ἀντιβοήσετε . . . τί
οὖν ὑμῖν αὶ ὑποστάσεις βούλονται, ἢ ὑμῖν τὰ πρόσωπα; τὶ τρία
είναι τὰ διαιρούμενα, οῦ φύσεσιν, ἀλιὶ ἐδιότησιν. ὑπέρευγε.

π. τ. λ.

<sup>5)</sup> Orat. XXXIII. 16. p. 614.

Obwohl Gregor gang regelmäßig ben Ausbrud ovoia für bas Gemeinsam Göttliche, bas Bort bnoraoic für bas Unterfceibend-Perfonliche gebraucht, fo mar boch biefe Rebeweise in jener Beit nicht ohne alle Ausnahme, und auch bei ben Orthoboren nicht ohne Ausnahme allgemein. Gelbst bie nicanische Spnobe batte die Borte ovoia und Enooragig gleichbedeutenb gebraucht, und auch nachber unterschied man fie, besonders im Abenblande, fo wenig icharf, bag man fie vielmehr beibe burch bas lateinische substantia ju überfeten pflegte. Diefen Umftand berührt Gregorius, aber er ift babei weit entfernt, bartnadig auf feiner Ausbrucksart ju besteben, und erflart ben barüber entstandenen Streit für einen blogen Bortfrieg: "Bir bekennen auf fromme Beise, fagt er, 1) ein Besen und brei Sphostasen (bas eine bezeichnet bie Natur ber Gottheit, bas andere die Eigenschaften ber brei);2) baffelbe wird auch von ben Atalianern (παρά τοῖς Ιταλοίς, bier Abendlander) angenom= men : aber fie tonnen wegen ber Befdranttbeit ihrer Sprade und wegen Armuth an Ausbruden οὐσία und ὑπόστασις nicht geborig unterscheiben, und haben begwegen, bamit nicht brei Befenheiten angenommen wurden, ftatt Sppoftafen ben Musbrud Berfonen (πρόσωπα) eingeführt: aber mas geschieht? etwas mahrhaft Lächerliches ober vielmehr Beflagenswerthes: Die unbebeutenbe Wortverschiebenbeit ichien ein Unterschied bes Glaubens. Dan argwöhnte wegen ber brei Profopen Sabellianismus, megen ber brei Sppoftasen Arianismus, hier bloße Erfindungen ber Streitsucht." Darauf bemerkt noch Gregorius, wie Athanasius burch ruhige Berftanbigung über bie Begriffe vieles bagu beige tragen habe, um ben Streit auszugleichen, und einer großen Trennung ber morgenlänbischen und abendlänbischen Rirche borgubeugen. Inbeffen fubren bie Lateiner boch fort, vnooragic und ocoia gleichbebeutend ju nehmen, und bekannten auch nadber nicht felten nur eine Sppoftafe.

<sup>1)</sup> Orat. XXI. 35. p. 409 u. 410.

<sup>2)</sup> Auch hier wieber φύσις gleichbebeutend mit οὐσία, und εδιίτητες mit ὑπόσιασις.

## B. Einzelne Sypostasen ber Trinität.

#### 1. Vom Bater.

Der Ausbrud Bater, wenn er von Gregor in ber Trinitätslehre gebraucht wird, bient ihm nicht jur Bezeichnung bes gott= lichen Befens ober einer Thätigfeit Gottes, fonbern gur Bezeichnung bes Gigenthumlichen, was ber erften Berfon in ber Dreiheit gutommt, und besonders bes Berhältniffes, worin biefe erfte Berfon gur giveiten ober bem Gobne fteht. Den letteren Bunct entwickelt Gregor in einer gegen die Eunomianer gerichte= ten Bemerkung. Diese wendeten nämlich gegen die orthodore Trinitätelehre unter anderem auch folgendes ein: "Bater ift entweder Bezeichnung bes Befens ober ber Birfung; ift es Bezeichnung bes Wefens, fo muß ber Sohn anderes Wefens (έτεροούσιος) fenn, benn es ift nur ein Wefen Gottes und biefes hat ber Bater borber in Besit genommen; es ift Bezeich= nung ber Wirfung, fo muß man jugeben, bag ber Sohn nicht erzeugt, fondern geschaffen feb; benn wo ein Wirkendes ift, ba ift boch nothwendig auch ein Gewirktes (Geschaffenes), und es ware ju bermundern, wie boch bas Gefchaffene bem Erichaffer gleich fenn follte." Diefem Dilemma fucht nun Gregor ju begegnen, indem er bemerkt: "Bater ift weder Bezeichnung bes Befens noch ber Birfung, fondern allein bes Berhältniffes, in welchem ber Bater jum Sohne und ber Sohn jum Bater ftebt. Denn wie bei uns (Menschen) biefe Namen ein echtes und inniges Berwandtschaftsverhältnig bezeichnen, fo bezeichnen fie auch bort bie Gleichnatur bes Erzeugten mit bem Erzeugenden." 1)

Die Monarchie ober die Lehre von der Einheit Gottes wird, wie bemerkt, von Gregorius nicht allein dadurch bewahrt, daß er eine vollkommene Einheit des Besens, Willens und der Macht in der Gottheit annimmt, sondern vorzüglich auch dadurch, daß er die Hypostasen des Sohnes und des heil. Geistes auf den Bater als ihr gemeinsames Princip, ihre Grundursache, zu-rücksührt. Das bezeichnet er als die eigentliche Würde des unsgezeugten Baters, daß er der Urheber der Gottheit des Sohnes

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 16. p. 534. Gregor fügt noch bingu: gefett auch Bater fen eine Bezeichnung bes Befens, so würde baburch ber Sohn nicht entfernt, sondern mit eingeschlossen; und gesetzt, es set Bezeichnung ber Birkung, so läßt sich babei immer annehmen, baß er ein ihm bem Besen nach gleiches Subject gewirft habe.

und bes Geistes ist (Jeórnrog altrog rys er vis nad neev
µari). 1) Aber bei diesem Ursprung der Gottheit des Sohnes

und Geistes aus dem Bater sind alle Zeitvorstellungen gänzlich

zu entsernen. Der Sohn und Geist sind aus dem Vater,

aber auf eine ewige Art; der Bater wird nicht erst Bater, son
bern er ist es auf eine eben so ewige Weise, als er Gott ist.

Die Zeugung des Sohnes durch den Bater ist in keiner Beziehung

zu vergleichen mit erschaffenen Dingen, welche den Zeitbedingungen

unterworsen sind; und überhaupt ist keine Vergleichung zwischen

bem Geschöpf und Schöpfer ganz passend. 2) "Obwohl Gott durch

sein bloßes Wort das zu Erschaffende hervorbringt, so ist doch

sein Schaffen nicht menschlicher Art. 3) Wie sollte er nun auf

menschliche Art, zwar nicht schaffen, aber doch zu zeugen ge
nöthigt sehn?"

Beil in dem Bater die Einheit Gottes liegt, insofem Sohn und Geist aus ihm hervorgehen, und immer wieder auf ihn als ihre Grundursache bezogen werden, 4) so wird er auch disweilen ausschließlich Gott und der einzige Gott genannt; aber natürlich nicht mit Ausschließung des Sohnes und Geistes als göttlicher Subjecte, sondern nur im Gegensat gegen falsche Götter. 5) In dem berührten Berhältniß liegt auch der Grund, warum der Bater größer genannt wird, als der Sohn. Dieß ist, nach Gregors Meinung, nicht sowohl darauf zu beziehen, daß der Sohn als Mensch betrachtet wird, sondern darauf, daß die letzte Ursache vom Sehn des Sohnes im Bater liegt. Gleich ist der Bater dem Sohn in Bezug auf die göttliche Natur, größer ist er als der Sohn, insofern er Ursache der Gottheit des Sohnes ist. 6)

Orat. XX. 6. p. 379. . . τίνος γὰρ ἄν καὶ εἴη υίὸς, μὴ πρὸς αἴτιον ἀναφερόμενος τὸν πατέρα; μήτε τῷ πατρὶ τὸ τῆς ἀρχῆς κατασμικρύνειν ἀξίωμα, τῆς ὡς πατρὶ καὶ γεννήτορι; μικρῶν γὰρ ἀν εἴη καὶ ἀναξίων ἀρχὴ, μὴ θεότητος ὧν αἴτιος τῆς ἐν υίῷ καὶ πνεύματι θεωρουμένης.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 2. p. 524. . . . ό πατής μέν γεννήτως καὶ προβολεύς, λέγω δὲ ἀπαθῶς, καὶ ἀχρόνως, καὶ ἀσωμάτως, κ. τ. λ.

<sup>3) . . .</sup> οὐκ ἀνθρώπινον αὐτῷ τὸ κτίζειν. Orat. XX. 9. p. 381.

<sup>4)</sup> Orat. XLII. 15. p. 758.

<sup>5)</sup> Orat. XXX. 13. p. 549. . . . άλλ' ολμαι το μέν τνα γινώσχωσι σε τον μόνον άληθινον θεον, επ' άναιο έσει λέγεσθαι τῶν οὐχ ὄντων μεν θεῶν, λεγομένων δέ. Bei ben Worten Jelu Luc. XVIII. 19: ,, Reiner ift gut, außer einer, nämlich Gott" — macht Gregor barauf aufmerkjam, baß Jesus bamit bem ihn versuchenben Gesetzes gelehrten habe begegnen wollen, welcher ihm als Menschen wollommene Gilte zuschrieb.

<sup>6)</sup> Orat. XXX. 7. p. 544. . . . η δήλον δτι τὸ μεῖζον μέν ἐστι τῆς αἰτίας, τὸ δὲ Ισον τῆς φύσεως.

Eine Hauptfrage jener Zeiten in ber Lehre vom Bater war, ob er Bater seh nara grown ober nara soulnow, das heißt, ob er den Sohn vermöge eines in seiner Natur liegenden Grundes habe erzeugen muffen, oder ob er ihn aus freiem Entschluß erzeugt habe. Wie sich Gregor hierüber ausspricht, werden wir bei der Lehre vom Sohne sehen, wo auch noch manches andere, was sich zugleich auf den Bater bezieht, erwähnt werden muß.

### 2. Bom Sohne. Wiberlegung ber Gunomianer.

Die positiven Sate, welche Gregor in ber Lehre bom Sohn aufstellt, laffen fich furz zusammenfaffen. Es find hauptfächlich folgende: Der Sohn ist mit bem Bater bollfommen gleichen Befens, die höchste göttliche Macht und Burbe und überhaupt alle bie Eigenschaften, welche in ihrer Gesammtheit bas göttliche Wefen bilben, kommen ihm eben fo ju, wie bem Bater; in biefer Beziehung ist er mit bem Bater eins. Er ift aber auch vom Bater berschieben als ein selbstständig existirendes göttliches Subject. Die Eigenschaft, wodurch er als Berfon bom Bater berschieben ift, ift bas Gezeugtseyn vom Bater. Bon biefer Zeugung, bie ein unbegreiflicher göttlicher Act ift, find alle Borftellungen von Beit und Raum und alle Anglogieen mit geschaffenen Dingen zu entfernen. Diefe Sate finden fich bei Gregor fehr häufig und in berschiedener Form wiederholt; aber fie mußten auch bielfachen Widerspruch erleiden und Gregor war während seiner öffentlichen Birkfamkeit besonders in Conftantinopel ftets aufgeforbert, fie ju vertheibigen. Borzüglich hatte er auch in biefer Beziehung mit ben Cunomianern, bas beißt, ben nach einem neueren Bartheihaupte benannten ftrengen Arianern, ju fampfen, welche ihre ganze bialectische Runft aufboten, um die orthodoge Lehre bon ber Wesensgleichheit bes Sohnes zu wiberlegen. Wir lernen die Grunde, die fie hierbei gebrauchten, so wie diejenigen, welche ihnen Gregor entgegenstellte, vornemlich aus feiner britten und vierten theologischen Rebe 1) fennen, und find also bier veranlagt, bas Wesentliche bavon mitzutheilen.

a. Ihre Haupteinwürfe richteten die eunomianischen Gegner zuerst gegen den Sat, daß der Sohn vom Later erzeugt seh, indem sie mit dem Worte Zeugung Vorstellungen verknüpften,

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. u. XXX. p. 522. in ber Benebict. Ausgabe.

bie awar nach bem gewöhnlichen Sprachgebrauch in bemfelben liegen, bei ber Anwendung bes Wortes im theologischen Spftem aber gang entfernt gehalten werben follten. Gie betrachteten bie Reugung als eine äußerliche Sandlung, foloffen baraus, bag fie auch irgendwann in ber Beit gefcheben febn mußte, und fragten nun bie Orthodogen fpottifch, wann fie wohl erfolgt fen? Bierauf erwiebert Gregorius: 1) " bieß ift über bas mann;" und wirft bagegen bie Frage auf: "wann war ber Bater? es war teine Zeit, ba er nicht war;2) ebenso auch ber Sohn und ber beilige Geift." Freilich ichienen bie Ausbrude: er bat ac zeugt, er ist gezeugt worden, beren sich auch die Orthodoxen bedienten, auf einen Anfang ber Reugung binguweisen, und mitbin ben Begriff einer emigen Beugung aufzuheben; aber Gregor bemerkt, bag bie Tempora auch in ber Sprache ber Schrift of unbestimmt gebraucht und verwechselt wurden, und schlägt, um alles Zweibeutige zu vermeiben, vor, fich ber Formel zu bedienen: "Er war von Anfang an gezeugt." 3) Gregor giebt gwar gu, man konne bom Sohn und Beift fagen, fie hatten eine aggi, insofern man barunter ihr gemeinsames Brincip, to alleov, ben Bater, verftunde, aber feineswegs infofern man babei an einen Anfang in ber Zeit bente; 4, benn ber Sohn, als bas bie Delt und mithin auch die Zeit, welche ohne die Welt und vor ber Welt nicht febn fann, bervorbringenbe gottliche Subject, fann nicht felbst wieder Zeitbedingungen unterworfen febn; er ift außer aller Reit, über alle Reitbedingungen erhaben, ewig. Alle brei Sypor stafen in der Gottheit find gleich ewig. "Wenn eine Zeit war, ba ber Bater nicht war, bann war auch eine Zeit, ba ber Sohn nicht war; war aber eine Beit, ba ber Sohn nicht war, fo war auch eine, ba ber heil. Beift nicht war; wenn eines bon Anbeginn war, fo waren es alle brei; wenn bu eines erniebrigft, fo mage ich ju fagen, bag bu auch bie beiben anberen nicht magft."5) Auf Diefen Bunct tommt Gregor im Berfolg feiner Widerlegung ber Eunomianer mehrmals wieber gurud, und läßt unter andern feine Gegner auch einwenden: "Wer ift benn nun ber Bater, welcher nie angefangen bat, es zu febn?" worauf

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 3. p. 524.

<sup>2)</sup> Gregors Borte find: oux pr ore oux pr, mit Anspielung auf bit befannte arianijche Formet: pr nore ore oux pr.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 5. p. 526.

<sup>4)</sup> Sie find οὐα ἄναρχα τῷ αλτίφ, ἄναρχα δὲ τῷ χρόνφ. οὐ γὰρ ὑπὸ χρόνον τὰ ἐξ ὧν ὁ χρόνος.

<sup>5)</sup> Orat. XXXI. 4. p. 558.

er entgegnet: "berfelbe, welcher überhaupt nicht begonnen bat, ju febn. Wenn er angefangen bat, ju febn, fo bat er auch angefangen, Bater ju febn. Da er aber überhaupt nicht ange= fangen hat, fo ift er auch nicht erft fpater Bater geworben." Das heißt: alle Gotteseigenschaften find fo ewig, als bie Gottheit selbst, mithin auch bie Gottvaterschaft. Auch folgendes Dilemma ber Eunomianer gegen ben Begriff einer ewigen Beugung bes Sohnes führt Gregorius noch an : 1) "Wenn Gott nicht aufgehört hat, ju zeugen, so ift die Zeugung noch unbollenbet; und wann hat er aufgehört? Wenn er aber aufgehört hat, so hat er nothwendiger Beise auch angefangen." Gregor bagegen fann sich von ber Nothwendigfeit bieses Schlusses nicht überzeugen und erwiedert: "Wenn, wie fie fagen, bas, mas aufhört, angefangen hat, fo muß auch bas, was nicht aufhort, nicht angefangen haben. Was werden fie nun fagen von ber Seele ober bon ber Natur ber Engel? Wenn fie angefangen hat, fo wird fie auch aufhören; wenn fie aber nicht aufhört, so muß fie offenbar auch nicht angefangen haben; und boch hat fie angefangen und hört nicht auf; also muß auch nicht nothwendig, wie sie meinen, bas, was einmal aufhört, angefangen haben."

Fernere Ginwurfe ber Eunomianer bezogen fich auf bie Art und Weise ber Zeugung bes Sohnes und gingen großentheils auch babon aus, bag fie fich unter berfelben nach bem ge= wöhnlichen Gebrauch bes Wortes einen finnlichen ober forperlichen Act vorftellten. Die Orthodoren eifern dagegen aufs ftrengfte wiber eine folche Ginmischung finnlicher Borftellungen, wollen jebe Analogie mit ber Erzeugung geschaffener Befen ent= fernt, und die Erzeugung bes Gottessohnes als etwas Unbegreifliches betrachtet wiffen. "Die Beugung ware nichts Großes, fagt Gregor, 2) wenn bu fie volltommen begriffest, ber bu ja nicht einmal beine eigene Beugung, ober boch wenigstens nur bem fleinsten Theile nach verftehft." Gregor weißt barauf hin, wie bem Menschen so vieles in seinem eigenen Wefen, wie ihm nicht blos feine Entstehung, sonbern auch bie Berbinbung feines Geiftes und Rorpers, Die Diefen ber eigenen Seele unbefannt und unbegreiflich feben, und fahrt bann fort : "Wenn bu nun auch beine Erzeugung begriffeft, fo begreifft bu bamit bod noch nicht die göttliche; benn um wie viel fcwerer Gott ju ertennen ift als ber Menich, um fo viel unbegreiflicher als beine

<sup>1)</sup> Orat, XXIX. 13. p. 532.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 8. p. 528.

Erzeugung ift auch bie gottliche . . . Es ift für bich ja icon etwas Grofes, ju miffen, bag er erzeugt feb; bas wie aber ju versteben, tann ich nicht einmal ben Engeln, geschweige benn bir jufdreiben. Berlangft bu's, fo will ich bir auch fagen, wie? fo wie es ber Bater weiß, ber gezeugt hat, und ber Sohn, ber erzeugt ift. Das Weitere ift von ber Wolfe verhüllt und entzieht fich beiner Kurgfichtigkeit." Auch unterließ Gregor nicht, ben Eunomianern, welche auf genauere Erklarung bes Begriffs ber Reugung brangen, ihren Einwurf gurudjugeben, indem er ihnen bemertlich machte, wie auch ihre Borftellung bon ber Erfchaf= fung bes Sohnes etwas Unbegreifliches enthalte: "Du fpricht, wie ist ber Sohn gezeugt? Gi wie ift er benn gefchaffen, wenn er, wie bu meinft, geschaffen ift? Denn auch bas ift schwer ju erklären. Du magft wohl fagen: burch ben Willen und bas Wort. Aber bamit haft bu noch keineswegs alles erklärt. Denn wie konnen Willen und Bort Wirkungefraft haben? Sier bleibt noch etwas unerflart, benn beim Denichen ift biek wenigstens nicht ber Fall."1)

Indem die Eunomianer die Erzeugung bes Sobnes als etwas Rorperliches und Sinnliches nahmen, warfen fie auch bie Frage auf: wie kann biefelbe ohne Affect (οὐκ ἐμπαθής) erfolgt fen? hierauf antwortet Gregor: 3) "Beil fie untorperlic ift; wenn die forperliche Beugung mit Affect verbunden ift, fo ift bie untörperliche bon bemfelben frei. 3ch frage bich bagegen: wie kann ber Sohn Gott fenn, wenn er ein Gefcopf 3) ift; benn bas Geschaffene ift boch nicht Gott." Den Spott, welchen fic bie Eunomianer über bie fo gang außerlich aufgefaßte orthobore Lehre bon ber Erzeugung bes Gobnes erlaubten, fucht Gregor baburch abzuweisen, daß er bie fraffen Borftellungen ber Geaner noch überbietet: "Ich wundere mich, fagt er, 4) bag bu nicht auch so weit gehft, gewisse Begattungen auszubenken, und Zeiten ber Schwangerschaft, und Gefahren ber Fehlgeburt, als ob ber Bater nicht auf anbere Beife erzeugen konnte, als auf biefe" ... und nach mehreren ähnlichen Meugerungen schließt er mit ber Bemerkung: "bag bem Gott, welchem ein bon bem unfrigen ber fchiebenes Sebn gutommt, nothwendig auch ein bon bem unfrigen berichiebenes Beugen zugeschrieben werben muffe."

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 7. p. 528.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 4. p. 525.

<sup>3)</sup> Den Ausbrud zrloua gebrauchten bie Eunomianer bom Sohne.

<sup>4)</sup> Orat. XXIX. 4. p. 525.

"Der Bater hat ben Sohn, fagten bie Eunomianer weiter 1) mit Beziehung auf eine altere Streitfrage, entweber wollend ober nicht wollend gezeugt" und bildeten baraus wieder ein Dilemma gegen bie orthodore Lehre: "hat er ihn nicht wollend erzeugt, so ift ihm Gewalt geschehen, und wer hat ibm benn Gewalt angethan? ober wie kann ber Gewalt leibenbe Gott fenn? hat er ihn wollend erzeugt, fo ift ber Sohn ein Sohn bes Willens (Jelnoews vios o vios), wie fann er also aus bem Bater febn?" Gregor, obwohl er fich hutete, bie Erzeugung bes Sohnes als eine Art von göttlicher Raturnothwendigfeit barguftellen und biefelbe ohne ober gar gegen ben Billen bes Baters erfolgen ju laffen, 2) konnte boch auch nicht maeben, bag ber Sohn aus bem Willen bes Baters, wie aus feinem ich öbferischen Grunde bervorgegangen fen, weil eben baburch bie Wefensgleichheit bes Sohnes mit bem Bater aufgehoben und ber Sohn, mas bie Eunomianer wollten, als ein Geidobf bes Baters bargestellt worben ware. Er begegnet baber bem oben berührten Ginwurf feiner Biberfacher mit einem Beweise ad hominem, indem er fragt: "Bist du von beinem Bater mit ober ohne feinen Willen erzeugt? Wenn ohne feinen Willen. so ist ihm ja Gewalt geschehen; o ber Gewaltthat! und wer hat ihn benn gezwungen? Du wirft boch nicht bie Natur nennen: benn bie ift enthaltfam und mäßig. Wenn aber mit feinem Billen, fo fommt bir ja mit biefen wenigen Sylben bein Bater abhanden. Denn bann bift bu ja offenbar ber Sohn bes Billens und nicht beines Baters. Aber man fann bief auch auf Gott und fein Berhältnig ju ben geschaffenen Dingen anwenden: Sat Gott mit freiem Willen alles geschaffen, ober gezwungen? Wenn gezwungen, so ift auch hier Gewaltthat und ein Gewaltthuender; wenn aus freiem Willen, fo ift bie Welt Bottes beraubt, indem ber Wille ftatt seiner als Schöpfer amiiden eingeschoben wird." Noch mehr sucht Gregor bie eunomianische Behauptung als widersinnig barzustellen, wenn er in ber Rolge faat: 3) "Der Bater ift entweder mit feinem Willen Gott.

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 6. p. 526.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 2. p. 524. spricht sich Gregor hierüber aus eine merkwürdige Weise aus. Er rebet von der Erzeugung des Sohnes und bemerkt, er wage dieselbe nicht zu bezeichnen als υπέρχυσων αγαθότητος, μή ποτε αχούσιον την γέννησων είςαγάγωμεν, καὶ οἶον. περίττω μά τι φυσικόν καὶ δυσκάθεκτον ήκιστα ταῖς περί Θεότητος ύπονοίαις πρέπον.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 7. p. 527.

ober wider seinen Willen; ist er es mit seinem Willen, wann hat er denn zu wollen angesangen? Doch nicht ehe er war? benn vorher war ja nichts; oder ist er theils etwas Wollendes, theils etwas Gewolltes, mithin getheilt? Sollte also nicht auch er nach deiner Meinung ein Erzeugniß des Willens sehn? — Ist er es gegen seinen Willen, was hat ihn denn zum Sehn genöthigt? und wie kann er Gott sehn, wenn er gezwungen ist, und zwar zu nichts anderem, als gerade dazu, Gott zu sehn? "

Aus der Behauptung der Orthodoren. Gott fen Bater nicht κατά βούλησιν, sonbern κατά φύσιν, zogen nun bie Euno: mianer, indem fie noch einen anderen Sat ber orthodoxen Lehre hinzunahmen, folgenben Schlug: 1) "Wenn ber Bater, infofern er bas Urfächliche ift, größer ift als ber Sohn, und wenn er bas Urfächliche ift feiner Natur nach (xarà grour), so ift er größer als ber Sohn feiner Ratur nach, folglich nicht mit ihm gleichen Wefens." Außer einigen Spitfindigfeiten, welche Gregor hiergegen vorbringt, ift bas Befentliche folgenbes: "Der Fehlschluß liegt meiner Meinung nach barin, baß fie etwas relativ gesagtes schlechthin nehmen, wie es überhaupt folche Runft benter in ber Urt haben. Wenn wir bas größer allein ber Natur bes Urfachlichen zuschreiben, fo beziehen fie es fogleich auf bie Natur im allgemeinen, und führen ein ber Natur nach Größeres ein. Wie wenn wir fagten: ber Denft (b. b. ber ober jener) ist tobt, und sie nahmen es nun schlechthin: ber Men ich ift tobt."2)

d. "Aber das Ungezeugte und das Gezeugte, wendeten die Eunomianer ferner ein, 3) können doch nicht gleich (où ταὐτόν, nicht gleichen Wesens) seyn; wenn dieß richtig ist, so ist auch der Sohn dem Bater nicht gleich, und es ist kaum nöthig zu bemerken, daß diese Behauptung entweder den Sohn oder den Bater von der Gottheit ausschließt. Denn wenn das Ungezeugtseyn zum Wesen Gottes gehört, so wird das Gezeugtseyn nicht dazu gehören; wenn aber dieses, dann nicht jenes." Gregor giebt zu, daß Unerschaffenes und Erschaffenes allerdings nicht gleicher Ratur seyn könnten; behauptet aber, daß Erzeugendes und Erzeugtes

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 15. p. 534.

<sup>2) . . .</sup> ωςπερ αν εὶ καὶ λεγόντων ἡμῶν, ὅτι ὁ δεῖνα νεκρὸς ἄνδρωπος, ἀπλῶς ἐπῆγον αὐτοὶ τὸν ἄνθρωπον. Elias von Erta [agt:
Perinde scilicet faciebant Eunomiani ac si dicerent, hic vel ille
homo mortuus non respirat; ergo omnis homo non respirat. Vel
Aethiops albus est dentibus; ergo totus albus est.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 10. p. 530.

nothwendig gleicher Natur febn mußten. "Denn bas liegt ja in ber Natur bes Erzeugers und bes Erzeugten, bag bas Erzeugte bem Erzeugenben bem Wefen (ber Ratur) nach gleich feb. Dber auch fo: Was verstehft bu unter bem Ungezeugten und Gezeugten? Wenn eben bas Ungezeugtfenn felbft und bas Gezeugt= febn, bann find fie freilich nicht baffelbe; wenn aber biejenigen (Subjecte), benen biefe Eigenschaften gutommen, warum follten fie nicht gleich fenn? Auch Unweiseseyn und Weiseseyn find nicht baffelbe; aber fie finden fich an bemfelben Menfchen; folche Gigenichaften unterscheiben nicht bas Wefen, aber fie unterscheiben fich an bemfelben Wefen." Alfo: bas Gezeugtfehn und Ungezeugt= febn begrunden nicht einen Unterschied ber Natur und bes Befens. sondern nur ber Eigenschaften, vermöge beren Bater und Sohn verschiedene göttliche Bersonen find; wohl aber murben bas Unerichaffensehn und Erschaffensehn eine Berichiebenheit bes Wefens bewirken, und bas Erschaffensebn, wenn es bem Sohn jugefdrieben werden mußte, wurde benfelben bom Gottfeyn ausschließen; bieß ift jedoch nicht ber Rall, benn er ift auf uner= flärliche Art ewig gezeugt. 1)

e. Auch aus ber älteren arianischen Behauptung, bag ber Bater ben Sohn aus nichts (es oun orrwr) hervorgebracht habe, bilbeten bie Eunomianer auf ihre Beife einen bopbelten Streitsatz gegen die orthodoxe Lehre. Sie fagten:2) "Gott hat bem Sohn gezeugt, entweder ba berfelbe ichon existirte, ober ba er noch nicht existirte."3) Nahm man ben ersten Fall an, fo wurde badurch ber Begriff ber Zeugung aufgehoben, ba etwas icon Eriftirendes nicht noch erft gezeugt werben fann : nahm man ben aweiten, fo wurde man entweber auf ben arianischen Sat, daß ber Sohn aus bem Nichtsevenben bervorgebracht sey, ober boch auf eine Bervorbringung besselben in der Zeit bingeführt. Gregorius erwiebert: bag eine folche Bemerfung wohl auf ben Menschen paffe, ber theils aus Sevendem, theils aus Richtseben= bem hervorgegangen fen, ober auf bie ursprüngliche Materie, welche gang aus bem Richts geschaffen worben, feineswegs aber auf ben Sohn Gottes, "benn ba fällt bas Erzeugtwerben mit bem Seyn zusammen, und zwar von Anfang an. 4) Und was fann benn alter febn, als bas von Anbeginn, um ba einen Beit= punct anzunehmen, ba ber Sohn war ober nicht war? benn auf

<sup>1)</sup> Beiter ausgeführt Orat. XXIX. 12. p. 531.

<sup>2)</sup> Orat. XXIX. 9. p. 529.

<sup>3) . . .</sup> ὄντα οὖν γεγέννηκεν, ἢ οὐκ ὄκτα.

<sup>4) . . .</sup> Ενταῦθα σύνδρομον τῷ είναι τὸ γεγεννῆσθαι, καὶ ἀπ' ἀρκῆς.

jeben Fall würbe baburch die Bestimmung von Anbeginn aufgehoben werden: ober du läufst gar auch mit dem Bater Gesahr, wenn wir nun fragten, ob er aus dem Sependen oder Richtsehenden hervorgegangen, daß er dir ein Doppelter werde, ein Borhersehender und ein Sepender, oder daß ihm das nämliche begegnet, was dem Sohne, nämlich aus dem Nichts zu entspringen. Ich aber gebe keines von beiden zu, und sage, daß deine Frage ganz unstatthaft seh. Man könnte dagegen eben so gut fragen: Ist die Beit in der Beit oder nicht in der Beit? wenn in der Beit, in welcher denn? wenn nicht in der Beit, was ist das sür eine außerordentliche Weisheit, eine zeitlose Beit einzusühren?" So fährt Gregor fort, seinen Gegner durch spissindige Fragen in die Enge zu treiben, um darzuthun, daß von einem solchen Dilemma beide Gegensähe falsch sehn können.

### Schriftbeweise für und gegen bie Gottheit Chrifti.

Die antitrinitarischen Bartheien suchten sich vornemlich auch baburch gegen die Trinitarier in Bortheil zu setzen, daß sie ihre Theorie als mit der Schrift übereinstimmender und die der Trinitarier als davon abweichend darstellten. Was Gregorius hiersüber vorbringt, findet sich gegen das Ende der dritten theologischen Rede 1) und im Verlauf der ganzen vierten. Das Wesentliche besteht in Folgendem:

"Wir (die Orthodogen) haben aus großen und erhabenen Ausbrücken die Gottheit des Sohnes erkannt, nämlich aus folgenden: er wird Gott, der Logos, der von Anbeginn war, der mit dem Ursprung war, auch selbst der Ursprung (doxy, das Princip) genannt. Sodann der eingeborne Sohn, Weg, Wahrheit, Leben, Licht, der Mrigheit, Kraft, der Gottes Abglanz, Abbruck, Bild, Siegel; dodann Herr, König, der Sepende, der Allmäch-

<sup>1)</sup> Orat. XXIX. 17. p. 535 seqq.

<sup>2)</sup> Joh. I. 1. Ps. 109. 3. Jesai, 41. 4. Joh. I. 18. XIV. 4. VII. 12.

<sup>3) 1</sup> Cor. 1. 24.

 <sup>4) . . .</sup> ἀπαύγασμα, χαρακτήρ, εἰκὼν, σφραγίς. Hebr. 1. 3. Sapient. VII. 26. Joh. VI. 27.

tige. 1) Dieg alles 2) bezieht fich auf folche Eigenschaften bes Sohnes, die nicht etwa fpater erft hinzugekommen find; eben fo wenig als ber Sohn, haben auch ber Beift und ber Bater mit ber Zeit erft etwas erhalten; benn bas Bollfommene fann nicht burch Rusat entstehen. Run zeige mir (rebet Gregor ben Eunomianer an) auch beine Aussprüche; es find bie Ausbrude: Dein Gott und euer Gott — ber Bater ift größer benn ich — er hat geschaffen, gemacht, gebeiligt. Man fete bingu, bag ber Sohn Diener (dovlog) und bem Bater gehorfam feb, bag ihm ber Bater etwas gegeben, daß ber Sohn gelernt und Aufträge erhalten habe, bag er gefandt fen, bag er nichts von fich felbft thun tonne: ferner bes Sohnes Richtwiffen, Unterwerfung, Gebet, Fragen, fein Bunehmen, feine Bollenbung - und was noch niebriger ift, fein Bachen, Sungern, Beinen, feine Mübigfeit, seinen Rampf, seine Riebergeschlagenheit. Bielleicht wird man ihm auch seine Kreuzigung und seinen Tob vorwerfen; benn bie Auferstehung und himmelfahrt wird man wohl übergeben, weil fic eber etwas Bunftiges für uns enthalten möchten."

Dhne fich bier nun fogleich ins Gingelne einzulaffen, macht Gregor vorerft bie allgemeine Bemerfung: 3) Die erhabenen Ausfbruche find auf die Gottheit zu beziehen und auf die Ratur, welche über Leiben und Rörper erhaben ift; die niedrigeren Musbrude bagegen auf die jusammengesette, um unsertwillen ernie= brigte, Fleisch und Densch geworbene, nachher aber wieber erhöhte. Man foll unterscheiben, was fich auf die Ratur bezieht und was auf die Heilshaushaltung. 4) Eben fo hebt Gregor im Allgemeinen hervor: wie ben Ausbruden, die fich auf die mensch= liche Natur in Chrifto beziehen, biejenigen bas Gleichgewicht halten, welche von bem Göttlichen in ihm Zeugnif ablegen: "er ift awar geboren worden, aber er war auch vorher ichon geboren. bon einem Weibe awar, aber auch von einer Jungfrau; jenes ist menschlich, biefes göttlich; in ber ersteren Beziehung ift er bater= los, in der anderen mutterlos, aber bas Ganze ift Sache ber Gottheit; er ist zwar in die Krippe gelegt, aber auch von Engeln berherrlicht, bom Stern angebeutet, bon ben Magiern angebetet

<sup>1)</sup> Genes. XIX. 24.

<sup>2)</sup> Auf die angeführten Stellen beruft sich Gregorins. Jeber einigermaßen Annbige fieht, in welcher bunten Reihenfolge sie burch einander geben und wie wenig beweisend sie jum Theil sind.

<sup>3)</sup> Orat. XXIX. 18. p. 537.

<sup>4)...</sup> καλ γινώσκης, τίς μὲν φύσεως λόγος, τίς δὲ λόθος οἶκονομίας.

worben; er ist zwar nach Aegypten vertrieben worden, aber er hat auch das ägyptische Wesen vertrieben. 1) Er ward getauft als Mensch, aber unsere Sünden hat er aufgehoben als Gott; er ward versucht als Mensch, aber er siegte als Gott. Er ward hungrig, aber er hat viele Tausende gespeist, und ist selbst das lebendige Brod, das vom himmel kommt. Er stirbt, aber er macht lebendig; er wird begraben, aber er steht wieder auf; er steigt in den Hades hinab, aber er führt die Seelen herauf und fährt gen himmel und wird kommen, zu richten die Lebendigen und die Todten und solcherlei Reden zu prüfen."

Was sodann die einzelnen Stellen betrifft, welche die Gegner ber Gottheit Christi für sich anzusühren pflegten, so erinnert Gres gor babei hauptsächlich folgendes: 2)

Eine Sauptstelle, bie im Berlauf ber arianischen Streitigfeiten vielfach gebraucht, und besonders bon ben Arianern ju Gunften ihrer Theorie in Anspruch genommen wurde, war Proverd. VIII. 22. nach ber Uebersehung ber LXX: zύριος έκτισέ με άρχην όδων αύτου είς έργα αύτου. Beibe Partheien tamen barin überein, bag unter ber oowia, welche hier rebend einge führt wird, ber Logos ober Sohn Gottes au versteben seb. und baß man fich an die Worte ber alexandrinischen Uebersetzung als vollkommen authentisch zu halten habe. Dieg vorausgesett, mußten nun die Orthodogen allerdings verlegen feyn, wie aus ber Stelle bie Behaubtung entfernt werben tonnte, bag ber Bater ben Sohn geschaffen habe. Gregorius will babei nicht ju ber von einigen aufgestellten Meinung seine Buflucht nehmen, bag ben Sprüchen Salomos wegen ber fpateren Sunbhaftigfeit ihres Urhebers keine verbindende Autorität zukomme (woran er aller bings fehr wohl thut), auch will er in ber Stelle nicht eine Brosopopoie einer gottlichen Gigenschaft finden (obwohl er augiebt, bak bie Schrift oft auch leblose Dinge personificire) - fonbern er bezieht das extive ue auf die Erschaffung bet menschlichen Natur Christi, und die Worte elg coya avrov auf den 3med ber irbischen Erscheinung Chrifti, nämlich um bie Babrbeit ju offenbaren und Gericht ju halten. Die Worte bes 25ften B.

<sup>1) . . .</sup> έφυγαδεύθη μέν είς Αξυπτον, αλλά έφυγάδευσετά Αξυπτίων. Diese wenigen Borte enthalten mehr Richtiges, als bie frilherhin beliebte, jett in ihrer Blöße bargestellte Hopothese, baß Belus aus Aegypten seh nun essäische ober priesterliche Beisheit mitgebracht ober empfangen und seiner Lehre einverleibt habe; nein — έφυγάδευσετά Αλγυπτίων.

<sup>2)</sup> Orat. XXX. p. 540-556.

bagegen προ πάντων βουνών γεννά με beutet Gregor, wie schon manche vor ihm, auf die ewige Geburt des göttlichen Logos.

Ueber bie Stelle 1 Cor. XV. 28. τότε καὶ αὐτὸς ὁ νίὸς ύποταγήσεται τῷ ύποτάξαντι αὐτῷ τὰ πάντα bemertt Gre= gor: damit man nicht glaube, Chriftus muffe fich erft im Berfolg ber Zeit Gott unterwerfen, als ob er vorher widerspenftig und feinbselig gegen Gott gefinnt mare, fo feb bie Stelle nicht sowohl auf Chriftus, als auf die Menschen, beren Saupt und Reprafentant Christus ift, ju beziehen. Go wie er um unsertwillen ber Fluch genannt wird, weil er ben Fluch von uns genommen hat, fo wird ihm auch unsere Widerspenstigkeit und Richtunterwerfung pugeschrieben, als dem Saupt bes gangen Körpers. Wenn ihm aber alles unterworfen fenn wirb - und bief geschieht burch Er= fenntnig und innere Umwandlung, bann hat er bie Unterwerfung vollendet und führt mich jur Geligkeit ein. Die Unterwerfung Chrifti besteht alfo in ber Erfüllung bes väterlichen Willens, und es unterwirft sich ebensowohl ber Sohn bem Bater, als ber Bater bem Sohn. Eben so beutet Gregorius auch ben Ausruf Chrifti: "mein Gott, mein Gott! warum haft bu mich berlaffen?" nicht junachst auf Chriftum felbst, als ob berfelbe bom Bater, ober bon feiner eigenen Gottheit verlaffen mare, sondern wieder nur auf Christum als Repräsentanten der Mensch= beit. In ihm rief bie verlaffene Menschheit, für bie er litt, qu Gott. 1)

Die Stellen, wo Christus ben Bater größer ober seinen Gott nennt, bezieht Gregor auf die Menschheit Christi, bemerkt aber auch dabei, es könne einem, der der Sache tieser auf den Grund gehe, vielleicht wenig damit gesagt scheinen, daß der Sohn als Mensch geringer seh, denn der Vater als Gott, 2) und man möchte daher auch füglich die Ausdrücke auf das Göttliche in Christo beziehen, in dem jadoch das, was aus dem Ursprungslosen unmittelbar entsprungen seh, an der Herrlichkeit desselben Theil nehme. Gregor versteht also den Ausdruck insofern von dem Göttlichen in Christo, als auch dieses sein Dasenn vom Bater hat. Auch bei andern Stellen, wo es heißt, daß Christo etwas gegeben worden seh, z. B. das Leben, das Gericht, Ehre, Macht über alles Fleisch u. s. w., will Gregor nicht gerade durchaus an dessen Mensch eit gedacht wissen, und glaubt, man könne es ohne Anstand auf ihn als Gott beziehen, wenn man nur dabei

<sup>1) . .</sup> ἐν έφυτῷ τυποῖ τὸ ἡμέτερον.

<sup>2) . .</sup> τι γὰρ θαυμαστὸν, εὶ μείζων ἀνθρώπου θεός;

Ullmann, Gregorius von Ragians.

٠,

nicht annehme, baß er es erst in der Folge bekommen, sondern von Anbeginn gehabt, daß er es nicht vermöge der Gnade, sondern vermöge seiner Natur erhalten habe.

Die Stelle Joh. V. 19. "ber Sohn kann nichts von ihm selber thun, als was er sieht ben Bater thun" versteht Gregor von der Einheit der göttlichen Macht und Würde im Bater und Sohne, vermöge deren es absolut unmöglich ist, daß der Sohn etwas thue, was der Bater nicht thut, denn alles, was der Bater hat, das hat auch der Sohn, und umgekehrt. Nichts ist besonders, alles ist ihnen gemein, selbst das Sehn. In demselben Sinne wird von Gregor auch Joh. VI. 38. erläutert. Wie Bater und Sohn eine Gottheit haben, so haben sie auch einen Millen.

Ueber die Stellen Joh. XVII. 3. "dich, ber bu allein wahrer Gott bist" und Luc. XVIII. 19. "Riemand ift gut, benn ber alleinige Gott" — bemerkt Gregor, die zuerst angeführten Worte sehen nur im Gegensatz gegen die fälschlich sogenannten heibnischen Götter gesprochen; die andere Aeußerung Jesu aber habe die Absicht, dem Jrrthum des versuchenden Schriftgelehrten zu begegnen, der Jesu, als einem Menschen, Güte zuschrieb.

Aus Beranlassung ber Stelle Hebr. VII. 25. stellt Gregor ben Sat auf, daß Christus die Menschen fortwährend als menschen Mittler bei Gott bertrete, und daß man ihn, insofern er Mensch seh, fortwährend, als mit dem Körper bekleidet, zu benken habe, den er um unseres Heiles willen angenommen, nur ohne körperliche Leidenschaft und daraus hervorgehende Sünde. Bei dem Flehen des Mittlers für uns dürfe man aber ja nicht an eine sclavische Unterwerfung desselben unter den Bater benken.

Die Stelle Marc. XIII. 32. "die Stunde weiß niemand, auch der Sohn nicht" — bezieht Gregor zuerst auf die Menscheit Christi; fühlt aber dann doch, daß diese Erklärungsweise unbefriedigend sehn könnte, und fügt noch folgende Auskunstsmittel hinzu. Man könne annehmen, daß die Erkenntnis der höchsten Dinge zur unterscheidenden Ehre des Baters nur auf ihn als die erste Grundursache, zurückgeführt würde. Oder man könne es auch so beuten, wie einer unserer Philologen, 1) daß der Sohn den Tag over die Stunde nicht anders wisse, als der Bater;

<sup>1)</sup> Elias von Creta glaubt, daß ber von Gregor als row xas' huac pelology wr rec bezeichnete Bafilius fep. Es ift indes die Frage, ob der Ausbruck gelologos hier in seiner gewöhnlichen Bedeutung zu nehmen, und nicht vielmehr Freund des Logos d. h. des göttlichen Logos ober der Gottheit Christi zu übersetzen sep? Das Lettere scheint mir wahrscheinlicher.

und daß also die Zeit in gewissem Sinn niemand bekannt sey, als der ersten Natur. Alle andere Stellen, wo vom Leiden, Weinen, Beten Christi u. dgl. die Rede ist, deutet Gregorius natürlich auf seine menschliche Natur.

Im Verfolg beschäftigt sich Gregor noch damit, die Namen, welche Spristus im neuen Testamente trägt, und besonders diejenigen, die sich nach Gregors Ueberzeugung auf das Göttliche in ihm beziehen, zu erläutern. Nur weniges davon scheint bemerkenswerth. Er sagt: "Sohn wird er genannt, weil er dem Wesen nach eins mit dem Vater und aus demselben ist; Eingesdorner nicht blos, weil er allein, der Ginzige aus dem Ginzigen, sondern auch auf eine ganz einzige Weise (erzeugt) ist; Logos, weil er sich so verhält zum Vater, wie das Wort zum Geist; Weisheit, als die Wissenschaft göttlicher und menschlicher Dinge; Vild, weil er mit dem Vater gleiches Wesen und aus dem Vater, nicht der Vater aus ihm ist; die Wahrheit, weil er seinem Wesen nach Eines und nicht Vieles ist; denn das Wahre ist Gines, die Lüge aber ist vielsach getheilt."

Genug hiervon. Wir durfen uns der Mühe überheben, alle einzelne Stellen, von denen Gregor Gebrauch macht, durchzugehen, da er in ihrer Erklärung und Anwendung nur zu oft von der Bahn einer echten, reinhistorischen Eregese abweicht.

### 3. Bom heiligen Geist. Bestreitung ber Macebonier.

Der arianische Streit bezog sich, wie bekannt, zunächst auf das Berhältniß des Logos oder des Göttlichen in Christo zum Bater, und die durch diesen Streit veranlaßte nicänische Synode hatte auch nur darüber genauere Bestimmungen gegeben, ohne über das Verhältniß des heil. Geistes zum Vater und Sohn etwas seszusezen. Die Worte des nicänischen Symbols: \*\*xai eis võäy100 Arvevua — ließen noch die berschiedenartigsten Vorstellungen zu. Man war zwar schon seit den Zeiten der frühesten Apologeten gewohnt, von einer göttlichen Dreiheit zu sprechen, und den heil. Geist als das dritte nothwendige Glied in dieselbe einzuschließen, allein bei manchen älteren Kirchenlehrern bleibt es dabei zweiselhaft, ob sie dem heil. Geiste, wie dem Vater und Sohne, selbstständige Existenz oder Persönlichseit zuschrieben, bei anderen ist es gewiß, daß sie ihn dem Vater und Sohn subordinirten, als ein Geschöpf darstellten, und ihm mithin absolute Gottheit

absprachen. Solche Borstellungen, die in verschiedener Gestalt auch im Berlauf des 4ten Jahrhunderts auftraten, konnten nun mit einem volkommen abgeschlossenen Dreieinheitsspsteme nicht zusammen bestehen, welches nur dann seine Bollendung hatte, wenn die Persönlichkeit des heil. Geistes und seine Homousie oder absolute Göttlichkeit eben so bestimmt anerkannt war, als die des Sohnes. Diese Lücke im orthodoxen System auszusüllen, war das Bestreben ausgezeichneter Lehrer um die Mitte und gegen das Ende des 4ten Jahrhunderts, namentlich des Athanasius, Basilius und am meisten unseres Gregorius von Nazianz; und sie hatten dabei noch tüchtige Kämpse zu bestehen, denn nicht allein die Arianer und Semiarianer waren Gegner entweder der Persönlichseit oder der Homousse des heil. Geistes, sondern unter den Orthodoxen selbst herrschten darüber sehr verschiedene Borstellungen.

Gregor giebt uns in ber etwa ums Jahr 380 verfaßten 5ten theologischen Rebe, welche bie Lehre vom beil. Geifte behandelt, einen Ueberblid ber verschiedenen Anfichten, Die über biefen Bunct berrichten. Nachbem er ber Sabbucaer als formlicher Beiftesläugner Erwähnung gethan, und beibnischer Beisen, welche tiefer in bas Wefen göttlicher Dinge blidend (Ellivwr of Jeologinwregor) wenigstens einen alles burchbringenben Weltgeift (vovr τοῦ παντός) angenommen, fährt er fort: 1) "Bon ben Weisen unter uns aber halten einige ben beiligen Geift für eine Birtung, andere für ein Geschöpf, andere für Gott; andere wiffen nicht, wofür fie fich entscheiben follen, 2) aus Chrfurcht, wie fie fagen, bor ber beil. Schrift, weil fie nichts genaues barüber bestimme; und daher verehren fie weber ben heil. Geift, noch ichagen fie ibn gering, indem fie in biefer Begiebung fo eine Art Mittelweg ober vielmehr einen fehr ichlimmen Weg einschlagen. Unter benen, welche ihn für Gott halten, find einige nur in ihrem Inneren rechtalaubig, andere icheuen fich auch nicht mit ben Lippen ihre fromme Gefinnung auszusprechen. Bon anderen, Die noch weifer fenn wollen, habe ich gehört, daß fie die Gottheit gleichsam meffen, indem fie gwar, wie wir, bekennen, bag man Drei benten muffe, babei aber bieselben so weit von einander trennen, bag fie ben einen bem Befen und ber Macht nach unbeschränft machen: ben

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. sive theologica V. 5. p. 559.

<sup>2)</sup> Dahin gehörte z. B. Eustathius von Sebaste, ber, als Macebonius bem heil. Geiste das Gehören zur göttlichen Dreiheit abzusprechen begann, nach Socrat. h. c. II. 45. äußerte: έγω οὔτε θεον ονομάζειν το πνεῦμα το ἄγιον αξοοῦμαι, οὔτε χτίσμα χαλεῖν τολμήσαιμ.

andern zwar der Macht, aber nicht dem Wesen nach; und den dritten weder dem Wesen noch der Macht nach; indem sie in anderer Weise diejenigen nachahmen, welche den einen Weltsschöpfer, den andern Mitschöpfer, den dritten Diener nennen."

Auch erwartet Gregor noch ben Ginwurf, bag er, bie Gottbeit bes heiligen Geiftes behauptenb, einen neuen, fremben und unschriftmäßig en Gott einführe, 1) und bemerkt im Boraus, bag man hier nicht fo ftreng am Buchftaben ber Schrift hangen muffe, und daß diejenigen, welche fich bei biefer Lehre zu fest an ben Buchstaben hielten, bamit nur ihre unfromme Gefinnung bemänteln wollten. 2) Ohne Zweifel konnte fich Gregorius babei felbft nicht verhehlen, baf bie Lehrfate vom beil. Geift, ju benen er fich bekannte, nicht gerade fo bestimmt und unzweideutig im neuen Testament ausgesprochen seben, als er es wohl munichte: und er nahm beghalb ju ber Behauptung feine Buflucht, bag bie Lehre bon ben verschiebenen Bersonen in ber göttlichen Dreiheit erst stufenweise offenbar geworden sep:3) "bas alte Testament verfündigte ben Bater beutlich, ben Sohn etwas bunkler; bas neue offenbarte ben Sohn, aber es beutete bie Gottheit bes Geiftes nur an; jest aber ift ber Beift unter uns, und giebt fich uns beutlicher zu erkennen, benn es war nicht rathsam, so lange bie Gottheit bes Baters noch nicht anerkannt war, die bes Sohnes zu verfündigen, und so lange die des Sohnes noch nicht angenommen war, bie bes Geiftes, um mich etwas fühn auszudrücken, noch bagu aufzuburben." Gregor rechnet bie Lehre vom beiligen Beift zu ben Sätzen, welche Jefus feinen Schulern nicht klar mittheilte. weil fie biefelben noch nicht tragen fonnten (Joh. XVI. 12.), und glaubt, ber göttliche Erzieher bes Menschengeschlechts babe in biefer Beziehung, bamit bie Augen nicht auf einmal durch zu volles Licht geblendet würden, seine Röglinge erft allmählig bon einer Klarbeit zur andern geleitet. Go wie er nun hierin eine göttliche Dekonomie annahm, fo war er auch ge= neigt, bei bem Bortrag ber Lehre vom heil. Geift eine menfcliche zu gestatten, so daß fie nur mit Borficht borgetragen und allmählig eingeführt werben follte. Er fonnte auch allerdings

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 1. p. 556. τι δ αν εξποις, φασί, περί τοῦ Πνεύματος; πόθεν ἡμῖν εἰςἀγεις ξένον θεὸν καὶ ἄγραφον; u. §. 3. p. 557. Οἱ μὲν οὐν, ὡς ξένον τινὰ θεὸν καὶ παρέγγραπτον εἰςαγόντων ἡμῶν τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, δυσχεραίνοντες. . .

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 3. p. 557. "Οτι ἔνδυμα τῆς ἀσεβείας ἐστὶν αὐτοῖς ἡ φιλία τοῦ γράμματος.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 26. p. 572.

babei zu vielen Wiberspruch und Anftog befürchten. In biesem Sinn fagt er: 1) "Die, welche ben beiligen Geift für Gott halten, find göttliche Manner und von erleuchteter Erfenntniß; und bie, welche ibn auch so nennen, wenn es vor wohlgefinnten Zuhörern geschieht, haben etwas Erhabenes; wenn bor niedriggefinnten, so besiten sie nicht bie rechte Lehrweisheit (εὶ δὲ ταπεινοίς, ούχ οίχονομιχοί) weil sie bie Berle in ben Schlamm werfen, bas schwache Auge mit Sonnenlicht blenben, und benen, bie Milch bedürfen, icon fraftige Speise geben, ftatt fie allmählig emporzuführen und von einem Lichte zum andern zu leiten." Rach bemfelben Grundfate vertheibigt Gregor auch feinen Freund Bafilius, ber, obwohl in feinem Sinn die Gottheit bes beiligen Beiftes anerkennend, boch mit bem wirklichen Bortrag biefer Lehre, um nicht Anftoß zu geben, äußerst behutsam war, und dekhalb auch wohl von den hyperorthodogen cappados cifchen Bischöfen bitteren Tabel erfahren mußte. 2) Nur follte biefe

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 6. p. 736.

<sup>2)</sup> Bafilins ertannte bie Befensgleichheit bes beil. Beiftes mit dem Bater und Sohn im vollen Sinn an, und bekannte sich auch sowohl privatim, als öffentlich, εί ποτε καιρος ήν, zu dieser Ueberzeugung. Aber während der Regierung des Balens, da alle Augen auf ihn, als einen Hauptgegner bes vom Hose begünstigten Arianismus, gerichtet waren, hielt er es ber Rlugheit gemäß, um nicht Mehreres preisgeben zu muffen, gwar nicht die öffentliche Bertheibigung ber Gottheit bes heil. Beiftes zu unterlaffen, aber boch ben beil. Geift nicht ausbrildlich Gott gu nennen, weil gerabe barauf bie ihm feinbseligen Arianer lauerten, um einen Borwand gu feiner Bertreibung zu haben (οί μέν γάρ εζήτουν λαβέσθαι γυμνης της περί τοῦ πνεύματος φωνής, ώς εξη θεός κ. τ. λ. Greg. Orat. XLII. 68 n. 69. p. 823 seqq.). Aber biefe Lehrklugheit, ober, wie es Gregor gewöhnlich nennt, οίκονομία, nahmen ihm hyperorthodoxe Geistliche in Cappadocien, bie den Bastlius beneideten und auf keinem so gesährlichen Boften flanden, wie er, febr libel, und bavon ergablt uns Gregor (Epist. 26. al. 20. p. 788.) eine febr characteristische Thatsache. Bei einem Gaft mahl nämlich, bem mehrere fehr angesehene Männet, besonbers Geiftliche beiwohnten, kam, noch ehe man bas Trinken begonnen hatte (οὖπω πότος nu), die Rebe auf Bafilius und Gregorius. Beibe engverbundene Freunde, besonders ber entfernte Bafilius, murben von ben Anwesenben gelobt. Da erhob fich ein Geistlicher, ber sonft im Ansehen großer Frömmigfeit fland, und rief mit einer auffallenden heftigfeit: "Wie könnt ihr benn so lugen und schmeicheln? Alles andere mögt ihr meinetwegen an ihnen loben; aber bie Hauptsache gebe ich nicht zu. Was bie Rechtgläubigkeit betrifft, wird mit Unrecht Basilius gelobt, mit Unrecht auch Gregorius. Der eint Mit ein Berräther an ber Wahrheit burch bas, was er sagt; ber anbere ein Mitverräther burch bas, was er sagen läßt." Der Mann berief sich, ba Gregor für eine solche Schmähung Zeugniß versangte, barauf, baß er eben von der wegen des Märthrers Eupsphius gehaltenen Jusammenkunft komme, und dort den großen Bastitus habe theologistien hören; da habe berselbe über ben Bater und Sohn zwar fehr gut, ja unübertrefflich gefprochen; ben beiligen Geift aber habe er aus ber Gemeinschaft losgeriffen, wie Flufe ben Sand am Ufer megipulen und Steine aushöhlen. Bafilius verbuntle

Lehrklugheit nach Gregors Ueberzeugung auch wieder nicht so weit geben, daß man die Lehre ganz überginge, und deßhalb spricht er sie auch an manchen Stellen wieder um so entschiedener und frästiger aus. 1) Während der arianischen Herrschaft des Valens, da Basilius, auf einer ausgezeichneteren Stelle besindlich, manches der Klugheit opfern mußte, hatte es Gregor, dessen Stellung\*nicht so gefahrvoll war, übernommen, diese Lehre desto freimuthiger zu vertheidigen. 2)

Diejenigen Gegner, mit benen es Gregor in ber Lehre bom h. Geift vornehmlich zu thun hatte, begriff man gewöhnlich unter bem gemeinsamen Namen ber Pneumatomachen, obwohl fie unter sich wieber fehr verschieben waren. Richt allein bie reinen Arianer, die sich als Anhänger bes Aetius, Eunomius und Acacius unter bem Namen ber Anomber hielten, waren, wie es fich bon felbst versteht,. Widersacher ber homoufie bes beil. Geistes. sondern auch die Parthei der Semiarianer, obwohl fie fich sonft ben Somousianern immer mehr annäherten und mit ihnen gemeinsame Sache gegen bie ftrengen Arianer machten, wichen boch im Dogma vom heil. Geift fortbauernd von ben Orthodogen ab. In Beziehung barauf sagt Gregor: 3) "Was wir an ben Wegen und Fluffen bemerken, daß fie fich von einander trennen und bann wieder vereinigen, bas ereignet fich auch hier, daß die, welche in einer Lehre verschieden find, in der anderen wieder übereinstimmen, so daß man gar nicht klar erkennen fann, worin fie eins finb, und worin fie fich befampfen."

bie reine Lehre, bekenne die Wahrheit nicht offen, hanble mehr mit politischer als mahrhaft frommer Gesinnung, und verdede seine Zweibentigkeit durch die Runst der Rebe. Darauf nun erwiederte Gregorius: daß ein Mann, der auf einem so bedeutenden Posten stehe, wie Basilius (er scheint icon Bischof von Casarea gewesen zu senn, als der Brief geschrieben wurde), und von allen Seiten belauert werde, um ihm irgendwo beizukommen und ihn zu verdrängen, wohl etwas klug und schoneitd in Verkündigung der Bahrheit versahren (βέλτιον ολχονομηθηναι την αλήθειαν) und dem Nebel des Zeitgeistes nachgeben konne, um nicht durch offene Berkündigung der guten Sache mehr zu schaden. Aber eine solche Lehrweisheit wollten die Anwesenden nicht billigen; sondern verwarfen sie als Feigheit. — Gregorius berichtet den ganzen Borfall dem Basilius, und fordert ihn auf, sich über jene Lehre zu erklären, damit er klünstig seine Keinde noch kräftiger widerlegen könne.

<sup>1)</sup> Orat. XII. 6. p. 251., fo wie in ber gangen 31ften Rebe unb in mehreren Gebichten.

<sup>2)</sup> Orat. XLIII. 69. p. 824. Ότι τοῦ καιροῦ στενοχωροῦντος ἡμᾶς, ἑαυτῷ μὲν τὴν οἰκονομίαν ἐπέτρεψεν (sc. Basilius), ἡμῖν δὲ τὴν παζξησίαν, οὖς οὐδεὶς ἔμελλε κρίνειν, οὐδὲ ἀποβάλλειν τῆς πατρίδος, ἀφανεία τετιμημένους.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 1. p. 556.

Unter ben Semiarianern, welche fich ber Lehre von ber Somoufie bes beil. Geiftes entgegensetten, zeichnete fich besonders Dacebonius aus, ber im Jahr 341 von ber eusebianifcharianischen Barthei jum Bischof von Conftantinopel erwählt wurde, und unter mannichfaltigen Rampfen bis jum Jahr 360 fich erbielt, wo er bann bon ben reinen Arianern ober Anomöern berbrangt wurde und vermutblich balb barauf ftarb. Als bas Gigenthumlide in ber bogmatischen Ueberzeugung bes Macebonius wird uns folgendes angegeben: "Er behauptete, bag ber Sohn Gott und in jeder Beziehung, auch bem Wefen nach, bem Bater abn= lich feb; ben beil. Geift aber folog er von biefer Burbe aus, und nannte ibn einen Gehülfen, Diener und ähnliches, was man etwa mit Recht von ben Engeln ausfagen könnte." So Sozomenus; 1) wozu Theodoret 2) noch hingufüat. baß er ben beil. Geift ein Gefcopf genannt habe. Racebonius war besonders in der späteren Reit seines Lebens für bie Berbreitung bes Lehrbegriffs von ber Wesensabnlichfeit febr thätig gewesen, und hatte baburch eine Barthei gesammelt, bie seinen Namen trug 3,) und theils Semiarianer begriff, theils folde, die man bisber als Pneumatomachen bezeichnet batte, Gegner ber Homousie und Perfonlichkeit bes beil. Geiftes. Spaterbin und besonders im Abendlande pflegte man jedoch vorzugeweise biese letteren, bie Wibersacher ber Gottheit bes beil, Geiftes, Macebonianer zu nennen. Da Macedonius beinahe 20 Jahre lana Bischof von Conftantinopel war, fo ift es naturlich, bak fich feine Meinungen besonders in und um Constantinovel. in Thracien, Bithynien, ben Gegenden bes Bellesponts und ben be nachbarten Probingen ausbreiteten; fie fanden bier bor ber Regierung bes Theodofius gahlreiche Anhänger, welche fowohl burd einen glanzenden, zur Ueberredung geschickten Bortrag, als auch burch eine strenge monchsbeilige Lebensart und ernften Anftand im Betragen auf bas Bolt großen Ginbrud machten. Durch folde Gigenschaften that fich unter ihnen namentlich ein gewiffer Das

Sozom. IV. 27. Εἰςηγεῖτο δὲ τὸν υἱὸν θεὸν εῖναι, κατὰ πάνα τε καὶ κατ' οὐσίαν ὅμοιον τῷ πατρὶ τὸ δὲ ἄγιον πνεῦμα ἄμοιον τῶν αὐτῶν πρεσβείων ἀπεφαίνετο, διάκονον καὶ ὑπηρέτην καλῶν. κ. τ. λ.

Socrat. II. 45. . . συνέζιξεον οὐν πρὸς αὐτὸν πολλοὶ τῶν γνω ρίμων αὐτῷ, οἱ νῦν Μακεδονιανοὶ χρηματίζουσιν ἔξ αὐτοῦ.

rathonius berbor, ber aus Liebe jum ascetischen Leben ein febr angesehenes und einträgliches Staatsamt aufgab, bei Constantinopel ein Rlofter gründete, auch eine Zeit lang Bischof von Nicomedien war, und fich folche Berdienste um die Berftärkung der Barthei erwarb, daß sie nach ihm auch wohl die marathonianifche genannt wirb. Dbwohl gablreich, hatten nach ber Absetzung bes Macedonius feine Anhänger in Constantinopel boch keinen Bischof und keine Kirchen; sie waren mabrend ber Regierung bes Balens aus bem firchlichen Befite verbrängt; nach bem Regierungsantritt bes Theodofius aber wurden fie, wie oben schon erzählt ift, vollends unterbrückt und auf ber ökumenischen Synobe 381 förmlich verbammt. Indeß erhielten fich, trop ber Berfolgung bon Seiten ber Ratholischen, noch manche Gemeinschaften ber Macedonianer besonders in Phrygien und am hellespont bis ins 5te Jahrhundert. Nestorius zeichnete sich noch burch Bekämpfung berselben aus: von da an verschwinden sie aber aus ber Geschichte.

Gregor äußerst fich gegen die Pneumatomachen ober Macebonianer ungleich milber, als gegen bie ftreng arianischen Partheien, querft weil fie fich wenigstens in ber Lehre bom Sohne ben Orthodogen annäherten, ja sogar- jum Theil mit ihnen voll= kommen übereinstimmten, 1) und sobann vorzüglich weil sie sich burch ein ascetisch-frommes Leben für Gregorius als solche barstellten, die wenigstens in ihrem Bergen die Wirkungen des Geiftes, beffen Gottheit fie nicht bekennen wollten, erführen. In biefem Sinn spricht Gregor zu seinen Gegnern: 2) "Wir geben nicht barauf aus, ju fiegen, sonbern Bruber mit uns ju bereinigen, bon benen getrennt ju febn uns qualt; bieß fage ich euch, bei benen wir doch auch Leben finden, und die wenigstens in Beziehung auf ben Sohn eine gesunde Ueberzeugung haben, beren Wandel wir bewundern, ohne in jeder Rückficht die Lehre zu billigen."

Seine positive Darstellung bes Dogmas vom heiligen Geist beginnt Gregor 3) bamit, daß er die Stelle Joh. I. 9.  $\bar{\eta}\nu$   $\tau \delta^c \varphi \tilde{\omega}_S$   $\tau \delta$   $\bar{\alpha}\lambda\eta \mathcal{F}\iota\nu\delta\nu$  — auf die drei Hypostasen der Gottheit, den Bater, Sohn und heil. Geist anwendet, und sagt: "Es war Licht, und Licht, aber ein Licht, nämlich ein Gott. Was auch dem David vorschwebte, wenn er sagte: In deinem Lichte sehen

<sup>1)</sup> Epiphan. Haeres. 74. 1.

<sup>2)</sup> Orat. XLI. 8. p. 737.

<sup>3)</sup> Orat. XXXI. 3. p. 557.

wir das Licht. Denn jest schauen und verkündigen wir es auch, indem wir aus dem Lichte dem Bater das Licht den Sohn in dem Lichte dem heiligen Geist erkennen" — das kurzeste und einfachste Bekenntniß der Dreieinheit.

Nun geht er zuerst barauf über, eine göttliche Eigenschaft bes heil. Geistes, nämlich seine Ewigkeit zu beweisen: "War eine Zeit, da der Bater nicht war, so war auch eine, da der Sohn nicht war; war aber eine, da der Sohn nicht war, so war auch eine, da der heil. Geist nicht war. War aber eines von Anbeginn, so waren es auch die Drei. Denn was nütte eine unvollkommene Gottheit, oder vielmehr, was gäbe es für eine Gottheit, wenn sie nicht vollkommen wäre? Wie sollte sie aber vollkommen sehn, wenn ihr dazu etwas Wesentliches, die Heiligkeit, mangelte? wie sollte sie aber diese haben, wenn sie nicht den heil. Geist hätte?" — So gewiß also Gott ewig vollkommen ist, eben so gewiß muß auch der heil. Geist ewig sehn. 1)

Allein hiermit war noch nicht viel gewonnen, benn ber beil. Beift konnte auch ewig fenn, als eine bloge Eigenschaft und Wirkungsweise Gottes; und die Hauptsache, wenn bas orthodore Dogma in seiner Bollständigkeit festgehalten werden follte, lag barin, die felbst ft an bige Existen, bes beil. Geistes von Ewigfeit barzuthun. Dafür bersucht Gregor folgenden Beweiß: 2) "Man muß auf jeden Fall annehmen, daß ber beil. Geift entweber zu ben Dingen gehört, Die felbstftanbiges Dafenn haben, ober zu benen, bie nur an anderen erfennbar find. Das erftere heißt bei Rundigen Wefen, bas andere Gigenschaft (ovoia, συμβεβηχός, Substang, Accidens). Bare er eine Gigenschaft, fo mußte er eine Wirfung Gottes febn. Und wenn er eine Birfung Gottes ware, fo mußte er offenbar bewirft werben, und nicht felbst wirken, und zugleich mit ber Wirkung aufhören. Bie ift es benn nun boch möglich, bag er (wie bie beil. Schrift fagt) wirft, spricht, absondert, daß er betrübt merbe? u. f. m. Ift er aber ein Wefen und nicht eine Eigenschaft, fo ift er nothwendig ein Geschöpf, ober Gott; benn ein brittes giebt es nicht, und aus beiben fann er nicht gusammengesett febn. Bare er aber ein Beschöpf, wie follten wir an ihn glauben, ober in ihm vollendet werben? Denn es ift gar nicht einerlei, an etwas und bon etwas glauben; bie erfte Art bes Glaubens hat nur Gott jum Gegenstand, bie

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 4. p. 558. Daffelbe ift auch ausgeführt Orat. XLI. p. 738.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 6. p. 559.

zweite alles andere. Wenn er nun Gott ist, so ist er weder Geschöpf, noch Hervorgebrachtes, noch Mitknecht (οὐ κτίσμα, οὐδὲ τοίημα, οὐδὲ σύνδουλον) und es kommt ihm überhaupt keine von den niedrigen Benennungen zu."

So hat Gregor feine beiben Sauptfate, ber beil. Geift hat felbstiftandige Eriftens und er ift Gott, aufgestellt; aber nun tam es barauf an, biefe Sate gegen bie vielfachen Ginwurfe ber Bneumatomachen zu vertheibigen. Er läßt fich also querft bie Cinwendung machen: 1) "Der heil. Geift ift entweder ungezeugt. ober gezeugt; ift er ungezeugt, fo haben wir zwei ursprunglose Befen (δύο τὰ ἀναρχα, nämlich Bater und Geift); ift er aber gezeugt, fo muß er es entweber bom Bater ober bom Sohne febn: ift er es vom Bater, fo giebt es zwei Gobne Gottes unb Brüber, ober bu erbichtest mir vielleicht gar Zwillinge, ober einen alteren und einen jungeren, ba bu boch fo am Rörperlichen banast: ift er es aber bom Sohne, so haben wir ja offenbar, fagft bu, auch einen Gott ben Entel (πέφηνέ, φησι, καὶ νίωνος ημίν θεός)." Es ware nicht nöthig gewesen, bag Gregor gegen folche Ungereimtheiten, wobei man burch gang äußer= liche und fleischliche Auffassung die orthodore Lehre nur lächerlich ju machen suchte, etwas Ernftliches bemerkt hatte. Er thut es indeg boch, und erinnert zuerst baran, bag, obwohl wir bas aus Gott und mit ihm gleichen Wefens febn nicht anders bezeichnen fönnten, als burch ben Ausbruck Sohn, wir beghalb nicht befugt feben, bei biefem Berhältnig an etwas Menfchliches ober Rörber= liches zu benten, sodann aber besonders: "Wir geben bie erfte Eintheilung awischen Ungezeugtem und Bezeugtem, als ob es fein brittes mehr gabe, gar nicht ju; benn wo willst bu bas, was bie beil. Schrift bas Ausgehende (τὸ ἐκπορευτον) nennt. hinseten? welches boch offenbar zwischen beiner Gintheilung in ber Mitte liegt, und bon einem größeren Theologen, als bu bift, nämlich von unferem Erlofer felbft, eingeführt ift; bu mußteft benn jene Stelle: "ber beil. Beift, ber vom Bater ausgeht." Joh. XV. 26. - aus beinen Evangelien ausgestrichen haben. 2) Der beil. Geift nun, insofern er bom Bater ausgeht,

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 7. p. 560.

<sup>2)</sup> Die Worte, die im Original noch einen merkwürdigen Beisat haben, heißen: εὶ μὴ τὴν φωνὴν ἐχείνην τῶν σῶν ἐξεῖλες εὐαγγελίων, διὰ τὴν τρίτην σου διαθήχην, τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον. χ. τ. λ. Bei den Worten τρίτη διαθήχη tönnte man zuerst an eine Schrift denken, welche die Bneumatomachen vorzüglich boch schäften, welche für sie neben dem alten und neuen Testament gleichsam eine neue, dritte Offenbarung enthielt. Allein was wäre dieß für eine Schrift? Macedonius hat, so viel wir wissen

ift kein Geschöpf; insofern er nicht gezeugt ist, nicht Sohn; und insofern er zwischen ungezeugt und gezeugt in der Mitte steht, Gott." Zugleich aber fügt Gregor hinzu, daß dieses Ausgehen des heil. Geistes ebensowohl etwas Unerklärbares sep, als das Erzeuatwerden des Sohnes. 1)

Ein anberer Einwurf ber Pneumatomachen war: 2) "Bas mangelt benn bem Geift, um Sohn zu sehn? benn wenn ihm nicht etwas mangelte, so ware er Sohn." Hierauf Gregor: "Wir sagen nicht, daß ihm etwas fehle, benn Gott fehlt nichts, sonbern die Verschiebenheit ber Offenbarungsart und bes wechselseitigen Verhältnisses erzeugt auch eine verschiebene Benennung. Dem Sohn mangelt nichts, um Vater zu sehn, benn das Sohnsehn ist kein Mangel, aber er ist beshalb doch nicht Bater."

Schriftbeweise. Die Frage der Gegner: "aber wer von den Alten oder Reueren hat denn den heil. Geist angebetet? und wo steht es geschrieben, daß man ihn andeten oder zu ihm beten müsse?" beantwortet Gregor auf eine unbefriedigende Weise, indem er die Ausbrücke προςκυνεῖν, προςεύχεσθαι τῷ πνεύματι oder ἐν πνεύματι Joh. IV. 24. Rom. VIII. 26. 1 Cor. XIV. 15. sehr gezwungen dahin deutet, daß sie nicht daß Beten im Geiste oder durch den Geist, sondern zu dem Geiste bezeichnen sollten. 3) Treffender weißt er die Einwendung der Gegner, die auß Joh. I. 3. entnommen war: daß, wenn alle

<sup>(</sup>Fabric, biblioth, gr. vol. IX. p. 247. Harl.), nichts geschrieben; solltes eine Schrift bes Marathonius ober Eunomius sein? — Bahrscheinlicher bezeichnet ber Ausbruck τρίτη διαθήχη gar keine Schrift, sondern nur im Allgemeinen Lehrmeinung en, welche dieser Parthei so wichtig waren, daß sie Gregor ihr drittes Testament, ihre dritte Offenbarung neben der alt- und neutestamentlichen nennen zu dürsen glaubte. So gebraucht Gregor ben Ausbruck auch anderswo sprichwörtlich Epist. 1. ad Cledon. in fin. t. 1. p. 745. Lips. — Bas übrigens den Borwurf der Schristverschischung betrifft, so machten sich benselben die Partheien in den arianischen Streitigkeiten wechselseitig, und nicht immer ganz mit Unrecht. S. Ambros. de spirit. s. lib. III. cap. 6.

<sup>1)</sup> Eben so wie bei ber Bestimmung bes Berhältnisses zwischen Bater und Sohn, bringt Gregor auch bei ber Erläuterung bes Berhältnisses bes heil. Geistes zu ben beiben anderen Supostasen immer barauf, baß bavon alle Borstellungen einer Analogie mit irbischen und geschaffenen Dingen zu entsernen sehen (Orat. XXXI. 10. p. 562.), und baß kein Bilb und kein Ausbruck hinreiche, um bieses unbegreisliche Berhältniss ganz zu bezeichnen. Orat. XXXI. 11. p. 563. — — odde yag osov te rwe elxazouevou odden noos navar elxaverage au xabagwe thr ålhderar.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 9. p. 561.

τὸ οὖν προςκυνεῖν τῷ πνεύματι, ἢ προςεύχεσθαι, οὖδὲν ἄλλο εἰναί μοι φαίνεται, ἢ αὐτὸ ἑαυτῷ τὴν εὐχὴν προςάγειν καὶ τὴν προςκύνησιν.

Dinge burch ben Logos gemacht sehen, auch ber heil. Geist von ihm geschaffen sehn müßte, zurück, indem er bemerkt, die Gegner müßten erst beweisen, daß der heil. Geist zu den gemachten oder geschaffenen Dingen gehöre, denn der Evangelist rede nicht schlechtin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin von Allem, sondern nur von Allem, was gemacht sehin von die Beziehung auf die Stelle Rom. XI. 36., wo die Pneumatomachen aus dem Gebrauche der verschiedenen Pronomina es ob, di' ob und er  $\phi$ , welche sie auf Bater, Sohn und Geist bezogen, auf eine Ungleichheit dieser drei unter sich schlossen, macht Gregor darauf ausmerksam, daß dieß keineswegs eine constante Ausdrucksweise der heil. Schrift wäre — ohne die Gegner (womit er sie ossender am besten geschlagen hätte) daran zu erinnern, daß sie gar nicht berechtigt wären, dieß auf den Bater, Sohn und heil. Geist zu beziehen, indem es za augenscheinlich auf die Gottheit im Allgemeinen geht.

Dieg führt nun ben Gregor noch bestimmter auf bie Schrift. beweise für die Gottheit des heil. Geistes; aber dabei befindet er fich augenscheinlich in einiger Berlegenheit, und läßt baber mehrere Bemerkungen borangeben, damit ber Mangel gang flarer und unzweideutiger Aussprüche nicht zu fühlbar und anstößig werbe. Er erinnert, daß fich bie Schrift nicht immer eigentlich und buchstäblich ausbrücke, bag man manches als Lehrwahrheit annehmen muffe, was fo wörtlich in ber beil. Schrift nicht ausgesprochen jey (wie 3. B. auch bie Unfterblichkeit bem Worte nach nicht gelehrt feb) - er bemerkt, was icon erwähnt ift, bag man eine fortgebende Offenbarung göttlicher Bahrheiten unter ben Menschen annehmen muffe, und bag bie Lehre von ber Gottbeit bes heil. Beistes zu ben Säten gehöre, von welchen Christus feinen Jungern gesagt habe, baß fie biefelben noch nicht tragen konnten, und macht bann auf folgendes in ber beil. Schrift aufmerksam: 1) "Man erwäge nur: Christus wird geboren, ber Geist geht woran; er wird getauft, ber Geift giebt Zeugniß; er wird bersucht, ber Geift führt ibn bin; er thut Wunder, ber Geift begleitet es; er fahrt auf, ber Geift folgt. 2) Bas ift so groß und göttlich, bas er nicht könnte? Welcher Name, ben Gott trägt, fame ihm nicht zu, außer bem Ungezeugt- und Gezeugtseyn? benn bie persönlichen Eigenschaften muffen bem Bater und Sohne bleiben, damit keine Bermischung in ber Gottheit entstehe. felbft ftaune, wenn ich ben Reichthum ber Benennungen bemerte,

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 29. p. 574.

<sup>2)</sup> Luc. I. 35. II. 7. III. 21. IV. 1. 18. Act. I. 9. II. 4.

benen zu wiberstreiten die Gegner bes Geistes fich nicht entblöben. Er wird ber Beift Gottes genannt, ber Beift Chrifti, ber Sinn Chrifti, ber Geift bes Berrn, felbst ber Berr, ber Geift ber Rindschaft, ber Wahrheit, ber Freiheit; 1) er erkennt alles, lehrt, bläft wo und wie viel er will, leitet, fpricht, offenbart, erleuchtet, belebt; vielmehr er ift felbst Licht und Leben, macht zu Tempeln, zu Göttern, vollendet 2) — bewirft alles, was Gott bewirft, theilt Gaben aus, macht Apostel, Propheten, Evangeliften, Birten und Lehrer . . . er ist allfräftig (παντοδύναμον), allburchschauend, alle Geifter erforschend 3) u. f. w. Wenn aber auch, fahrt er fort, von dem Geiste etwas Niedrigeres ausgesagt wird, 3. B. daß er gegeben, gesandt, ausgetheilt werbe, ober bergleichen, so muß man bieß immer in Beziehung auf die erste Ursache nehmen, bamit immer barauf hingebeutet werbe, woher er sep, und bamit nicht brei getheilte Grundurfachen auf eine polytheistische Weise angenommen werden." 4)

Auffallend ift es, daß Gregor, während er so manches auf den ersten Blid Unhaltbare aus der Schrift anführt, diejenigen Stellen nicht gebraucht, welche seiner Theorie offenbar am günftigsten waren, nämlich die Gruß= und Segensformeln, ganz bessonders aber die Taufformel, auf welche sich doch sonst die orthodoren Lehrer jener Zeit vorzugsweise zu stützen pflegten. 5)

Die Wirkungen bes heil. Geistes erstrecken sich nach Gregors Ueberzeugung auf alle Geistwesen außer Gott, zuerst auf die Engel und himmlischen Mächte, die der Gottheit am nächsten stehen, dann auf die Patriarchen und Propheten, um sie zur Erkenntniß Gottes und der Zukunft zu erleuchten, sodann auf

<sup>1) 1</sup> Cor. II. 11 seqq. Rom. VIII. 9 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIV. 12. p. 625. sagt Gregorius, nachdem er sich borber Berzeihung sür seine kühne Meußerung erbeten: "Ich bin ein Bild Gottes, ein Theilnehmer ber himmlischen Herrlichkeit, wenn ich auch hier unten lebe; ich kann mich beshalb nicht überzeugen, daß ich durch etwas mein geil erlange, was mir an Würde gleich wäre; wenn also der heil. Geift nicht Gott ist, so mag er zuerst zum Gott erhoben werden, damit er dann auch mich zur Gottheit erhebe (et μή θεος το πνεύμα το άγιον, θεωτήτω πρώτον, καὶ ούτω θεούτω με τον όμότιμον)."

<sup>3) 1</sup> Cor. II. 10., eine Stelle, bie besonbers häufig von ben Orthoboren gebraucht murbe.

<sup>4)</sup> Aehnlich werben bie Eigenschaften bes beil. Geiftes zusammengestellt Orat. XLI. 9. p. 738.

<sup>5)</sup> Die Stelle 1 Joh. V. 7. "Drei sind, die da zeugen im Himmel" tonnte Gregor aus dem bekannten Grunde nicht gebrauchen, weil sie noch nicht existitete. Indes verdient bemerkt zu werden, daß er die ächten Worte: δτι τρείς είσιν οί μαρτυρούντες, τὸ πνεύμα, καὶ τὸ ΰδωρ, καὶ τὸ αίμα — ausdrikalich ansilhtt. Orat. XXXI. 19. p. 568.

die Schüler Christi . . . ,, Denn Christum selbst übergebe ich, dem ber heil. Geist beiwohnte, nicht als in ihm wirkend, sondern als ihn, den gleicher Würbe theilhaften, begleitend . . Auf die Schüler Christi aber wirkte der Geist auf dreisache Weise und, jenachdem sie fähig waren, ihn zu fassen, in drei Zeitabschnitten, zuerst ehe Christus durch das Leiden verherrlicht war, hierauf nach seiner Verherrlichung durch die Auferstehung, dann nach seiner Wiederaufnahme in den Himmel; zuerst schwächer, dann nach drücklicher, endlich aber vollkommener, da er nicht mehr blos seiner Wirkung nach, wie früher, sondern, wie man wohl sagen könnte, seinem Wesen nach gegenwärtig ist."

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 11. p. 739 sq.

## Bweiter Abschnitt.

## Chriftologie.

Lehre vom Berhältniß bes Söttlichen und Menschlichen in Christo und Bekämpfung der Apollinaristen.

Bei ber bisber entwickelten Trinitatslebre mar es eine ber hauptfragen gewesen, wie fich bas Göttliche in Christo zu Gott im engeren Sinn, ober wie fich ber Sobn jum Bater verhalte. War man bierüber zu gewiffen Bestimmungen gelangt, so konnte bie Untersuchung auch barauf bingelenkt werben, in welchem Berbaltnift bas Göttliche und Menschliche in ber Berson Chrifti felbft ftebe. Zwar war biefer Bunct noch nicht eigentlicher Streitgegenftand geworben, aber er war boch mahrend ber arianischen Bewegungen so häufig jur Sprache gekommen, bag auch Gregorius hinreichenbe Beranlaffung fand, ihn ausführlicher ju erörtern. Es war ihm babei - und baburch wurde Gregor auch in biefer Beziehung ein Sauptbegrunder ber firchlichen Rechtgläubigkeit porzüglich ober eigentlich gang allein barum zu thun. Chriftum barzustellen einerseits als ein göttliches Wesen im bollen und ftrengen Sinne bes Wortes, andererseits als ein menschliches Wefen, nach bem gangen Umfange ber menschlichen Natur, Die Sunde ausgenommen (welche auch ursprünglich nicht zur menfch= lichen Natur gehörte) — beibe jeboch auf eine einzige, unerklarbare Beife ungertrennlich in Gines verbunden; und gwar fo, baf burch biefe Berbindung bas wesentlich Göttliche in Chrifto auf feine Weise beeinträchtigt, beschränkt ober geminbert (woburch es ja fogleich aufhören wurde im vollen Sinne göttlich ju febn). noch bas Menschliche in irgend einer Beziehung aufgehoben. je-

boch burch bie Bereinigung mit bem Göttlichen auf eine gang eigenthümliche Weise vergöttlicht wird. Wir laffen ben Gregorius felbst fprechen: "Der Gohn Gottes übernimmt es, ein Menschensohn zu werden und fich nennen zu laffen; nicht fo bag er bas, mas er mar, umgemanbelt batte, benn bas ift unwandelbar, fondern fo, bag er bas, mas er nicht mar, noch bazu annahm, benn er ift woll Menschenliebe; und so trat ber Unbeschränkte (und barum Unbegreifliche) in bie Beschränkung ein (und wurde baburch begreiflich), 1) indem er burch Bermittelung bes Fleisches, wie burch einen Borhang (ώς δια παραπετάσμαrog), mit und umging; benn feine reine Gottheit ju er= tragen, beffen ift bie bem Berben und Bergeben unterworfene Natur nicht fähig. Daburch wird bas sonst unbermischbare vermischt - nicht blos bie Gottheit mit bem Geborenwerben, ber Geift 2) mit bem Fleische, bas Ewige mit bem Beitlichen, bas Unbegrenzte mit ber Grenze, fonbern auch bas Bebaren mit ber Jungfrauschaft, Die Niedrigkeit mit bem über alle Burbe erhabenen, bas Leibensunfähige 3) mit bem Leiben, bas Unfterbliche mit bem Bergänglichen."4)

Die Einheit bes Göttlichen und Menschlichen in Christo spricht Gregorius besonders in folgender Stelle aus: "Was er war, bessen hat er sich entäußert, und was er nicht war, das hat er angenommen; nicht so, daß er nun Zwei geworden wäre, sondern daß er aus Zweien Eines zu werden sich gefallen ließ. Gott ist beides, das Annehmende und das Angenommene; zwei Raturen in Eines zusammengehend, nicht zwei Söhne; man mis-

<sup>1)</sup> Die Worte heißen: Γνα χωρηθή ὁ ἀχώρητος. Es liegt barin, wie besonders aus dem folgenden hervorgeht, der doppelte Sinn, daß die unendliche Gottheit in Christo in die Beschränkung eines endlichen Menschenstebens eintrat, und eben dadurch, da sie sonst als ein unendliches Wesen für den endlichen Menschengeist nicht volltommen erkennbar war, in dieser Beschränkung für ihn erkennbar, oder wenigstens in einem Grade erkennbar wurde, wie sie es vor dieser eigenthümlichen Offenbarung in Christo nicht war.

<sup>2)</sup> In biefer, wie in mehreren ahnlichen Stellen, bezeichnet πνευμα und νους offenbar bas Göttliche, bas Geistige im höchsten und reinsten Sinne genommen, in welchem es über bas σάοξ und überhaupt alles Materielle erhaben ift und in welchem es Joh. IV. 24. heißt: πνευμα ὁ θεός.

<sup>3)</sup> καὶ πάθει τὸ ἄπαθος (ἀπαθες) — boppelfinnig, entweder bas liber alles Leiben erhabene Göttliche wird, mit bem Menichen Jefus vereinigt, bem Leiben unterworfen (Orat. XXI. 24. p. 401. τοις μεγάλοις του θεου περί ημών πάθεσι), ober bas allen Affecien und Leibenschaften unzugängliche Belen verbindet sich mit einem Menschen, ber seiner Ratur nach von solchen Gemültsbewegungen nicht frei sehn tann.

<sup>4)</sup> Orat. XXXIX. 13. p. 685.

tenne bie Bereinigung 1) nicht." Weny in biefer Stelle gefagt wird "Gott ift beibes, bas Annehmende und bas Angenommene (θεὸς γὰρ ἀμφότερα, τό τε προςλαβὸν, καὶ τὸ προςληφθέν)" fo foll bamit naturlich nicht behauptet werben, bag auch bas Menfoliche in Chrifto im ftrengen Sinn gottlich feb, fonbern ber Rebner will mit bem furgen und allerbings leicht ju misbeuten= ben Ausbrude nur barauf hinweisen, bag in biefer Berbindung bes Göttlichen und Menschlichen in Chrifto bas Erftere vorherricht und zwar fo, bag baburch auch bas Menschliche vergottlicht, ober, wie es die deutsche Theologie mit einem Worte, das dem griechiichen Scovo Das am meiften entspricht, auszuhruden pflegt, bergottet wurde. hierüber erflart fich Gregorius beutlicher an einem anbern Drt:2) "Der Logos Gottes, ber ewige, unfichtbare, unbegreifliche, unförperliche, bas Grundwesen aus bem Grundwefen (ή έκ της ἀρχης ἀρχή), bas Licht aus bem Lichte, bie Quelle bes Lebens und ber Unfterblichkeit, ber Abbrud ber urbilblichen Schönheit, bas feste Siegel, bas unwandelbare Bilb, bie Begrengung und bas Bort bes Baters, Er läßt fich berab ju seinem eigenen Bilbe (bem nach ihm als bem Urbilbe geschaffenen Menschen), nimmt bas Rleisch an um bes Rleisches willen, bereinigt fich mit einer vernünftigen Seele um meiner Seele willen, bas Gleiche burch bas Gleiche reinigend, und wird Mensch in jeber Beziehung, ausgenommen bie Gunde; er marb empfangen bon einer Jungfrau, nachbem bie Seele und ber Rorper berfelben vorhergereinigt war burch ben Geift; benn auch die Geburt mußte geehrt, die Jungfrauschaft aber noch höher geehrt werden; und fo ging er als Gott herbor 3) mit bem Angenommenen (Mensch= lichen), Gines aus zwei Entgegengesetten, bem Fleifch und Beift;4)

<sup>1)</sup> Orat. XXXVII. 2. p. 646. Gregorins gebrancht eigentlich him tas späterhin für anstößig gehaltene Bort σύγχοασις, aber er entschuldigt sich nachher, daß er sich sinnlich diblicher Ausbrilde bediene, weiche biesen Berhältnissen nicht volltommen entsprächen: άλλά δότε συγγνώμην τῷ λόγφ ὀργάνω βραχεί περί ιῶν μεγίσιων φθέγγομαι.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVIII. 13. p. 671. Die Stelle findet fich fast wörtlich wieber Orat. XLV. 9. p. 851.

<sup>3)</sup> Der Sinn ber Stelle scheint mir zu sehn: "Das Göttliche und Menschliche in Jesu vereinigten fich schon bei ber wundervollen Erzeugung besselben in der Maria, und so wurde er schon als ein göttliches Wesen geboren. Doch muß man nun nicht glauben, daß das ihm einwohnende Göttliche durch die Berbindung mit der verderbten menschlichen Ratur gertrubt worden wäre, benn auch sein Wenschliches war auf die reinste Weise in einer durch ben göttlichen Geift gereinigten Jungfrau erzeugt und wurde durch die Berbindung mit dem Göttlichen geweiht und geheiligt."

<sup>4)</sup> Auch hier bezeichnet wieber oaos die Menscheit, nredua die Gott-

pon benen bas Eine vergöttlichte, bas Andere vergöttlicht wurde. O der neuen Berbindung! o der wunderbaren Bermischung! \(^1\) Der ewig Sehende wird, der Ungesschaffene wird geschaffen, der Unbeschränkte beschränkt sich, indem die vernünstige Seele eine Bereinigung zwischen der Gottheit und dem groben Fleische vermittelt (δια μέσης ψυχης νοερας μεσιτευούσης Γεότητι καὶ σαρκός παχύτητι). \(^2\) Die letzteren Worte beziehen sich auf die origenianische Idee, welche Gregorius mehrmals andeutet, daß sich nämlich die über alles Materielle absolut erhabene Gottheit mit dem menschlichen Körper ohne ein vermittelndes Organ nicht habe verbinden können und daß dieses Bindungsmittel die (vernünstige) Seele Jesu gewesen seh; doch sinden wir diesen Gedanken dei Gregor nicht so bestimmt und weitläusig ausgeführt, wie bei Origenes.

Die bisber angeführten Stellen find alle aus rebnerischen Bortragen bes Gregorius genommen und beghalb in ihrer affect= vollen Darftellung oft fo furz und unbestimmt, daß fich ihr Inhalt nur mit Schwierigfeit auf flare Begriffe gurudführen lagt. Ausführlicher und bestimmter fpricht fich Gregorius über biefe Buncte in einigen Streitschriften aus. Er hatte, wie wir in feiner Biographie gefeben haben, befonbers in feinem boberen Alter viel mit Apollinariften ju tampfen, die fich in feinem Baterlande Cappadocien auszubreiten und namentlich in Naziang firchlich festaufegen fuchten. Gine vollftanbige Untersuchung über bie Lebrfate bes Apollinaris und feiner Anhänger gebort nicht in unfern Blan; wir haben nur bon ber Art ju fprechen, wie Gregorius ben Apollinarismus auffaßte und mit welchen bogmatischen Grunden er ihn zu widerlegen fuchte. Davon handelt befanntlich sein Brief an ben Bischof Rectarius in Constantinopel 3) und feine beiben längeren Senbichreiben an ben Presbyter Clebonius, 4) welche eigentlich bogmatisch=polemische Abhandlungen find. In bem Briefe an Nectarius giebt Gregor Auszuge aus einer

<sup>1)</sup> ο της καινής μίξεως! ο της παραδόξου κράσεως! Lauter Ausbrilde, bie fpaterhin, ba man noch mehr Berth barauf legte, bie beiben Raturen in ihrer Bereinigung als unver mifcht zu unterscheiben, verworfen wurden.

<sup>2)</sup> Eine bem Inhalte nach verwandte Stelle lesen wir Orat, XXIX. 19. p. 537.

<sup>3)</sup> Epist. ad Nectarium, sive Orat. XLVI. t. 1. p. 721.

<sup>4)</sup> Epist. I. et II. ad Cledonium. t. 1. p. 737 seqq. Beibe Briefe werben auch unter bie Reben gezählt, und zwar als die 51fte und 52fte. Hierbei ift auch zu berücktigen eine Stelle in Gregor. Carmen de vita aus. B. 612 seqq.

Schrift bes Apollingris felbst, beren Titel er jedoch leiber zu bemerten unterlaffen hat. Da wir jedoch allen Grund zu ber Annahme haben, bag biefe Muszüge wirklich, wenn auch nicht gang rein, aus einem Buche bes Apollinaris gefloffen find, fo ift es nicht unwichtig, bas Wefentliche bavon mitzutheilen : "3ch habe eine Schrift bes Apollinaris in ben Banben, fdreibt Gregorius, beren Behauptungen alle feberifche Bermorfenbeit übertreffen. Er vetfichert barin nämlich, bas Fleisch feb von bem eingeborenen Sohne nicht nach göttlicher Dekonomie gur Umwandlung unserer Natur aus freier Absicht angenommen worben, sonbern jene fleisch= liche Ratur feb von Anbeginn in bem Sohne; als Zeugniß für biefe Ungereimtheit foutt er eine migberftanbene Stelle bes Evangeliums bor Joh. III. 13. Riemand fährt gen Simmel, benn ber bom Simmel hernieder getommen ift, nämlich bes Menschen Sohn; - als ob er, auch ebe er auf die Erbe gefommen, bes Den= ichen Sohn gewesen ware, und als ob er bei biefem Berabtommen ein eigenes Fleisch mitgebracht hatte, jenes nämlich, welches er auch im himmel icon hatte, welches ewig und mit feinem Wesen nothwendig verbunden (συνουσιωμένην, ihm wesentlich, bem freiwillig Angenommenen entgegengesett) war. Er führt auch bafür wieber einen apostolischen Ausspruch, ben er aber gang aus bem Zusammenhang reißt, an. 1 Cor. XV. 47. "ber andere Menich ift bom himmel" - (ori o devregog ar Downog if ουρανού). Sobann behauptet er, jener Menfc, ber bon oben tommt, habe feinen (menschlichen) Geift (vovv), fondern bie Gottbeit bes Gingeborenen vertrete bie Stelle bes Beiftes, und fep ber britte Theil ber menschlichen Bermischung (Berbindung ju einem menschlichen Wesen); indem nämlich Seele und Leib von menschlicher Beschaffenheit an ihm maren, ber Geift aber nicht, sonbern die Stelle besselben burch ben Logos Gottes in ihm bertreten wurde. Und bas ift noch nicht arg, fonbern bas alleranftögigste ift, bag er ibn felbft, ben eingeborenen Gott, ben Ricter Aller, ben Fürsten bes Lebens, ben Bertilger bes Tobes, ju einem Sterblichen macht und behauptet, er habe in feiner eigenen Gottheit bas Leiben erbulbet, und bei jenem breitägigen Tobtfebn bes Körpers feb auch die Gottheit mit dem Rorper gestorben, und fo feb er (auch bas Göttliche in ihm) vom Bater wieber aus bem Tobe auferweckt worden."

Der Bersicherung des Gregorius, daß er eine Schrift bes Apollinaris in Händen gehabt, konnen wir ohne Ungerechtigkeit nicht mißtrauen. Wie er aber diese Schrift gebraucht habe? ist eine andere Frage; und hier ist es nur allzu augenscheinlich, daß er sich in seinem polemischen Gifer für Orthodoxie Kolgerungen

erlaubt hat, welche Apollinaris nie zugegeben haben würde, welchen auch anbere Stellen aus abollingriftischen Schriften, bie uns noch fragmentarisch aufbehalten finb, flar genug wibersprechen. war bem Apollinaris, und baraus erklärt fich leicht feine gange Theorie. gang vorzüglich barum ju thun, bie Ginbeit Chrifti ju retten, und indem er fürchtete, bag aus ber orthodogen Behauptung eines vollkommen göttlichen und vollkommen menschlichen Wesens in Christo (beren jebem man boch auch als einem bernunftigen und freien Befen Berfonlichkeit zuschreiben mufte) nothwendig die Annahme von zwei Sohnen Gottes, einem gottlichen und menschlichen, folge, sprach er bon bem ju ber Ginbeit einer Berson und Natur verschmolzenen Göttlichen und Menschlichen in Chrifto in folden Ausbruden, bag er bie Brabicate bes Erfteren auch auf bas Lettere und umgekehrt anwendete. So nannte er bas Fleisch Chrifti gottlich, und Chriftum einen himmlischen Denichen. Aber er wollte bamit nicht fagen, bag bas Fleisch Chrifti icon bor feiner Menschwerdung im Simmel eriftirt habe, bag es mit bem Göttlichen bom Simmel gekommen und burch die Maria nur wie burch einen Canal hindurchgegangen fen; fondern erklarte aufs bestimmteste babei, "bas Fleisch bes Erlosers feb nicht bom himmel, vielmehr fen es im Leibe ber Maria gebilbet und auch in der Bereinigung fahre ber Korper fort Korper und die Gottheit Gottheit ju bleiben." Aus jener Gewohnheit bes Apollinaris, bie Brabicate bes Menschlichen und Göttlichen auf bas gange Wefen Chrifti angumenben, folgte es auch, bag er fagen fonnte: Gott feb geboren, habe gelitten und feb gestorben, ohne baß er bamit bie Gottheit bem Leiben und Tobe unterwerfen wollte. Nur wegen ber innigsten Bereinigung bes Göttlichen und Menschlichen legte er bie Brabicate bes Leibens und Sterbens. bie eigentlich nur bem letteren gufamen, uneigentlich auch bem ersteren bei. Aehnliche Rebensarten finden wir auch in Schriften orthoborer Bater und felbst unseres Gregorius in un= gablbarer Menge — aber Apollinaris follte nun einmal ein Reger febn, und ba war es nicht genug, bag er einen Frrthum borgetragen habe, aus biefem einen mußte noch eine Reihe anderer folgen.

Die Behauptung, welche ben Apollinaris besonders auszeichnete und um beren willen er, obwohl sonst ein eifriger Anhänger bes nicänischen Symbols, von den strengen Orthodogen als irrgläubig verdammt wurde, ist indeß in jener Stelle auch bestimmt genug und ohne Entstellung angegeben. Es war bekanntlich ber Sat: daß Christus seiner menschlichen Natur nach nur den Körper und die niedere Seelenkraft eines Menschen gehabt, die höhere Seelenkraft aber, der Geist, der vors oder das arrevoua, durch

ben Logos ober bas Göttliche in ihm vertreten worben seb. In ber That war biese Lehre theoretisch und practisch verwerflich; theoretisch, weil baburch, bag man ihm gerabe bas Gbelfte und Bodfte bes Menfchen, bie Bernunft, absprach, bie mabre und vollftanbige Menfcheit Jefu geleugnet wurde; practifc, weil eben baburch jugleich bie Wirtung bes fittlichen Borbilbes Sefu vernichtet ober boch febr geschmalert wurde. In ersterer Begiehung besonders widerfest fich Gregor bem Apollinarismus mit fiegreichen Grunden. Saffen wir feine ber abollinariftischen entgegengesette Theorie von Chrifto noch einmal mit feinen eigenen Worten aus bem ersten Briefe an ben Clebonius gusammen, fo ift es folgende: "Bir trennen ben Menschen nicht bon ber Gottheit, sonbern wir feten ibn als einen und benfelben, ber borber nicht Menfch mar. fonbern Gott und eingeborener Sohn von Ewigfeit. unvermifct mit dem Rörper und allem Rörperlichen, julett aber auch Menfo wurde, indem er menschliches Wefen annahm für unfer Seil, leibensfähig mar bem Fleische nach, bes Leibens unfähig ber Gottheit nach, beschränkt bem Rorper, unbeschränkt bem Geifte nach, benfelben, ber zugleich irbisch und himmlisch, fichtbar und unfichtbar, endlich und unendlich ift, bamit burch ihn ale volltommenen Menfchen und jugleich Gott ber gange Menfch, wie er in die Gunde verfallen ift, wieder bergestellt wurde." Und eben fo bestimmt in einer balb barauf folgenben Stelle: "Es find allerbings awei Naturen, Gott und Menich; es ift auch Seele und Rorper in ibm: aber nicht zwei Gobne ober Gotter: 1) benn es giebt auch nicht beshalb zwei Menschen (in einem Inbivibuum), weil Baulus bom inneren und außeren Menschen spricht. Um es mit einem Wort ju fagen: er ift ein anberes und wieber ein anberes, inwiefern er Beiland ift; infofern nämlich bas Unfichtbare nicht Gines ift mit bem Sichtbaren, bas Ewige mit bem Reitlichen; aber er ift nicht ein anderer und wieber ein anderer, bas fep ferne! - benn beibes ift in ber Bereinigung, inbem Gott vermenschlicht und ber Mensch vergöttlicht ift, ober wie man es ausbrüden möchte."

Die von biefer Ueberzeugung abweichenden einzelnen Lehr= fage, bie Gregor ben Apollinaristen zuschreibt, verwirft er ber

<sup>1)</sup> Es war bem Gregorius eben so fehr barum ju thun, ben Untersicheb ber beiben naturen ju behaupten, als bie volltommene Ginheit berfelben in Chrifto. Bergl. Carmen de vita sua. B. 632.

<sup>\*</sup>Ισον τὶ γὰρ πταίουσιν ἔξ ἐναντίας Τοῖς εἰςάγουσιν ἀσκόπως υίοὺς δύο, Τὸν ἔκ θεοῦ τε καὶ τὸν ἐκ τῆς παρθένου, Οἱ τὴν κάτω τέμνοντες εὐαρμοστίαν Οἱ μὲν ξέοντες, οἱ δὲ διπλοῦντες κακῶς. κ. τ. λ.

Reihe nach in ben sogenannten 10 Anathematismen, die wir nicht alle einzeln bier anführen wollen. Nur ba, wo er mit Grunben ftreitet, mag er felbft etwas ausführlicher fprechen. Der bem Apollinaris untergeschobenen Behauptung, daß Chriftus auch bem Fleische nach bom himmel gekommen, und bag fein Rorper nicht irbisch und von unserem Stoff seb (weswegen ihn bie Apollinaristen auch ar Jownos xvoiaxos genannt haben sollen), fette Gregor bie Bemertung entgegen, bag jene Stellen Joh. III. 13. und 1 Cor. XV. 47. nur bon einer Bereinigung bes Menschlichen mit bem himmlischen in Chrifto ju verfteben feben, wie auch bie Aussprüche, bag burch Chriftum alles geschaffen feb, bag er in unferen Bergen wohne u. f. w. Man muffe biefe Musspruche nicht auf bas Ericheinenbe bes göttlichen Befens, fonbern auf bas Un= fichtbare beziehen, inbem nämlich, wie bie Raturen, fo auch bie Brabicate vermischt und wegen ber innigen Berbinbung mit ein= ander verwechselt murben (communicatio idiomatum).

Inbem Gregor lehrt, bag bas Göttliche in Chrifto fich erft bei ber Erzeugung in ber Maria mit bem Rorperlichen verbunden habe, halt er jugleich ben Sat feft, bag biefes Rorperliche nach ber Auferstehung Jefu gwar verklart worben, aber boch ewig und ungertrennlich mit bem Göttlichen berbunden feb : " Wenn einer fagt, bas Fleisch seh nun von Chrifto abgelegt und bie Gottheit feb bom Fleische enttleibet, und existire nicht jest noch mit bem angenommenen Rleifche gufammen, und werbe fo wieberfommen, ber moge bie Berrlichkeit ber Wiebertunft nicht ichauen; 1) benn two follte bas Fleisch fich jest befinden, wenn nicht bei bem, ber es angenommen hat? benn es ist boch wohl nicht nach ben Traumereien ber Manichaer auf ber Sonne niebergelegt, ober in bie Luft zerftreut und aufgeloft? - Wie verhalt es fich benn auch bamit, bag er nach ber Auferstehung berührt worben ift und bon benen, die ihn gestochen haben, gefehen werben foll? Denn bie Gottheit ift an und für fich unfichtbar; aber er wirb nach meiner Heberzeugung mit bem Rorper wiederkommen; jeboch fo, wie er feinen Sungern auf bem Berge erschien ober fich geigte, inbem bie Gottheit vorherrichte vor bem Fleischlichen."

<sup>1)</sup> Bei weitem nicht so entschieben, vielmehr etwas zweiselhaft spricht sted Gregorius über biesen Punct in einer Rebe zur Psingsteier aus. Orat. XLI. 5. p. 735. "Bir seiern Psingsten — bas Körperliche hat nun bei Christo ein Ende; ober vielmehr das Leben im Körper; denn ich trage Besensten zu sagen das Körperliche, so lange ich noch nicht durch Grinde überzgeugt bin, daß es besser ist, vom Körper ganz befreit zu sehm." (τά μεν δη σωματικά τοῦ Χοισιοῦ πέρας έχει μαλλον δε, ιὰ της σωματικής ενδημίας. ὀκνῶ γὰο είπεῖν τὰ τοῦ σώματος, εως αν μηδείς πείθη με λόγος, διι κάλλιον ἀπεσκευάσθαι τοῦ σώματος.)

Die beiben hauptgrunde, welche Gregorius gegen bie Behauptung ber Apollinaristen, bag ber gottliche Logos in Jesu bie Stelle bes menschlichen Geiftes vertreten babe, gebraucht, find: 1. fehlte Chrifto ber menschliche Geift, fo tann er nicht im bollen Sinne Menich genannt werben, fo entsprach er bem Begriffe eines menschlichen Wefens nicht. 2. Die gottliche Natur bat fich in Chrifto barum mit ber menschlichen vereinigt, bamit bie lettere, welche bas göttliche Ebenbild verloren hatte, burch biefe Berbinbung geweiht und geheiligt, und in bie Reinheit bes gottlichen Ebenbilbes wieberhergestellt wurde. Ift nun von biefer Berbinbung ein Theil ber menschlichen Ratur (ber vous ober bas nvevμα) ausgeschloffen, so tann biefer auch ber burch bie Bereinigung bewirkten Beiligung nicht theilhaftig febn. Diefe beiben Sate führt Gregorius einzeln und in Berbindung mit einander mehrfach aus, vorzüglich in folgenden Stellen. 1. "Wenn ber Menic (bas Menschliche in Chrifto) ohne Seele ift, fo behaupten bas auch die Arianer, um ber Gottheit bas Leiben juguschreiben, als ob bas, mas ben Körper bewegt, sofort auch bas Leibenbe ware. hat er aber eine Seele, so hat er entweber feine vernünftige (ψυχή νοερά, νους, sondern blos eine animalische, anima, belluina, 1) wie Augustin fagt), und wie fann er bann ein Denfch fenn? benn ber Denfch ift nicht ein lebenbes Befen ohne Geift; und es folgte baraus, bag gwar bie Geftalt und aufere bulle bon einem Menschen mare, bie Seele aber bon einem Bferd ober Stier ober einem anderen unvernünftigen Befen - ober er hat eine vernünftige Seele, und ist folglich nicht ein Menfch ohne Beift (ar Downos aroug), bann mogen fie aufhören, fo finnlose Dinge zu lehren." Sier wandten nun die Apollinariften ein: "Die Gottheit erfette ja in Chrifto ben Geift," alfo bedurfte er bes menschlichen Geistes gar nicht, in ihm mar ber göttliche Logos, die absolute Bernunft, wozu baneben noch eine menschliche? Darauf erwiebert Gregorius: "Was geht mich bas Die Gottheit mit bem blofen Fleische (vereinigt) macht eben fo wenig einen Menfchen aus, als mit ber blofen Seele, ober mit beiben ohne ben Beift, worin noch mehr bas eigentlich Menfc liche liegt. So behalte benn auch ben gangen Menschen und berbinde bamit auch noch bie Gottheit, bamit bu mir eine vollfommene Wohlthat erzeigeft."

2. Bur Begrundung bes zweiten Sates, bag in Chrifto bas ganze menschliche Wefen, also auch ein Menschengeift, mit

<sup>1)</sup> Carm. de vit. s. B. 629. ψυχήν ἄνουν τε καὶ ἀλόγου ζώου τινός.

ber Gottheit verbunden gewesen febn muffe, bamit bie gange Ratur bes Menschen geheiligt wurde, bemerkt Gregorius befonbers Folgendes: "Wenn es ber Endamed ber Menschwerbung war, daß Chriftus ben Rluch ber Gunde löfen follte, indem er bas Gleiche burch bas Gleiche beiligte, so butte er nicht blos ben Rorber um bes verdammten Korbers willen, bie Seele um ber Seele willen, sonbern auch ben Geift um bes Geiftes willen nöthig, ba berfelbe nicht blos in Abam fündigte, fondern auch, wie die Aerzte fagen, querft angestedt war."1) Und in einer anberen Stelle: "Wenn einer auf einen Menschen ohne Bernunft (Geift, ανθοωπος απους) 2) feine Hoffnung fest, fo ift er felbft ber Bernunft beraubt, und nicht wurdig, feinem gangen Befen nach bas beil zu empfangen; benn was nicht (von Chrifto) angenommen ift, bas wird auch nicht geheilt; was aber mit Gott vereinigt wird, bas wird gerettet. Wenn Abam nur jur Salfte gefallen ift, fo mag auch nur bie Salfte (bes menfclichen Wefens) angenommen und gerettet werben. Wenn er aber gang gefallen ift, fo muß er auch gang mit bem, ber ins Fleisch gefommen ift, verbunden worden febn, um gang gerettet ju werben. Go mogen fie uns auch nicht um bas gange Beil beneiben, und nicht blos Rnochen und Nerven und bas forperliche Bild eines Menschen bem Erlöfer gufdreiben."

Die Apollinaristen hatten indeß auch ihre Gründe, womit sie die Ueberzeugung der Orthodogen von der Vereinigung der beiden Naturen in Christo zu widerlegen strebten. Diese Gegendeweise suche ihnen Gregor mit der ihm eigenen Dialectik zu entziehen, und seine Theorie von den ihr vorgeworfenen Widersprüchen und Schwierigkeiten zu befreien. Das Wichtigste, was er in dieser Beziehung sagt, muß gleichfalls hier berührt werden. Sine Haupteinwendung der Apollinaristen war: "Zwei vollkommene Hanscheit) konnte Christus in sich nicht zusammenfassen." Dawider bemerkt Gregor; "Allerdings nicht, wenn man die

<sup>1)</sup> Carmen de vita sua. B. 624.

Νῷ γὰρ δέδεκτο και παρεῖδε τὸν νόμον. Ὁ δ΄ ἦν τὸ παριδὸν, τοῦτο και προςλήψιμον.

<sup>2)</sup> Gregorius nennt ben apollinaristischen Christus nicht blos einen ανθρωπος ανους, sondern auch, was die Meinung des Apollinaris noch weit mehr entstellte, einen θεός ανους. Carmen de vita sua. B. 616. ανουν τυν είζαγει θεόν.

Sache forperlich betrachtet; benn ein Gefag von einem Mebimnus tann nicht zwei Mebimnen faffen, ober ber Raum für einen Rörper zwei ober brei Rörper betrachtest bu aber bie Sache wie geiftige und unförperliche Berhaltniffe, fo bebente, bag auch ich, eine und bie nämliche Berfon, bag ich Seele, Bernunft und Geift, ben menschlichen sowohl als ben beiligen, in mich faffen tann - benn bas ift bie Natur geistiger Dinge, bag fie fich untörperlich und ungetheilt, fowohl unter fich als mit ben Rorpern verbinden. Wo ift benn nun aber ber Geift eines Menfchen ober Engels etwas Bollfommenes in Bergleichung mit ber Gottheit, fo bag nun bas Gine burd bie Gegenwart bes Anderen nothwendig ausgeschlossen würde? Der Strabl ist ja auch nichts gegen bie Sonne, ober ein Tropfen gegen einen Rluß . . . ober wiffen fie nicht, bag etwas in einer Begiebung bolltommen febn tann, in ber anberen aber nicht, wie ein Bugel im Bergleich mit einem Berge, ein Senftorn mit einer Bobne, ober, wenn bu willft, ein Engel mit Gott, ein Mensch mit einem Engel? So ift auch unser Geift etwas Bolltommenes, und behauptet bie Berricaft, jeboch nur über bie Seele und ben Leib. Schlechthin betrachtet ift er feinesweas ein bolltommenes Wefen, fondern er ift Gott unterworfen und bienftbar, und feineswegs berfelben Burbe und Berrichaft theilhaftig." Bas Gregorius bier fagt, ift allerbings richtig, allein es pagt nicht auf bie Ginwendung bes Apollinaris; benn biefer wollte mit bem Sate: "zwei volltommene Wesen tonnte Chriftus nicht in fich aufammenfaffen "1) aller Bahricheinlichkeit nach nichts anderes fagen, als: es ift unbentbar, wie ein vollständig göttliches und ein vollständig menschliches Wefen, Die ihrem Begriffe nach wefentlich berichieben find, in einem Individuum gufammen besteben können; und es ift insbesondere unbegreiflich, wie eine göttliche, also unendliche, und eine menschliche, also endliche Bernunft in innigster Berbindung in bemselben Gingelwefen neben einander befteben können, ohne daß eine bie andere nothwendig aufbebt. 2)

<sup>1)</sup> Walch's hiftorie ber Retereien. III. p. 195. "Der Sat ift an fich ohne nähere Bestimmung ber Bolltommenheit und ber Bereinigungsart zweibeutig. Unterbessen liegt etwas Wahres barin, und wer bie Ursache einsieht, warum bie rechtgläubigen Theologen mit so großem Rechte behaupten, baß bie Menschennatur Christi teine eigene Personlickeit habe, ber tann gar leicht muthmaßen, daß Apollinaris eben bas bamit habe sagen wollen, nämlich zwei Personen tönnen nicht eine Person sehn."

<sup>2)</sup> Carmen de vita sua. B. 616.

<sup>— &</sup>quot;Ανουν τιν' ελςάγει θεόν, "Ωςπερ δεδοικώς μη θεφ μάχηθ' ο νους.

Mit anderen Borten, Apollinaris tonnte fich die Ginheit Chrifti bei ber wesentlichen Berschiebenheit ber Naturen nicht erklaren, und machte bestwegen ben Orthodoren, die eine vollständige gottliche und eine vollständige menschliche Ratur behaupteten, ben Borwurf, bag fie einen bobbelten Chriftus und zwei Gobne Gottes, einen natürlichen und einen angenommenen lehrten. Diefe Sowierigfeit ift benn auch von Gregorius feineswegs genügend gelöft. Treffender begegnet er einem anderen Ginwurf ber Apollinariften, ber mit bem vorhergebenben jusammenbängt. Sollte nämlich göttliche und menschliche Bernunft in volltommenfter Gin= beit zusammengefaßt febn, fo konnte man baraus fcbließen, bag bie gottliche burch eine folde Bereinigung nothwendig beschränkt, in ihrem reinen Befen getrübt und ihrer bochften Bollfommen= beit beraubt werben muffe, und zwar um fo mehr, je weiter bie menschliche Bernunft neben ihrer ohnehin nothwendigen Beschränktbeit auch burch angeerbte Sunbhaftigfeit von ursprünglicher Reinbeit entfernt gebacht wurde. In Diefer Beziehung fagten bie Apollinariften: "Unfer Beift (ber menschliche voog) ift ja berbammt und ber Strafe anheimgefallen," wie fann fich alfo ber heilige Gottesgeift bes Logos mit ihm verbunden haben? Da= gegen bemerkt Gregorius gang richtig: "Wie benn? Ift es ber Rörper nicht auch? So mußt bu also entweber auch biefen ver= werfen wegen ber Sunde, ober auch jenen hinzunehmen wegen ber Rettung. Wenn bas Geringere angenommen worben ift, bamit es geheiligt werbe burch bie Fleischwerbung, follte nicht auch bas Sobere angenommen worben fepn, bamit es |geheiligt werbe burch bie Menschwerdung? Ich will auch noch bas binaufeben: wenn ber Beift als funbhaft und verbammt gang ber= worfen, und bekwegen ber Rörper zwar angenommen, ber Geift aber meggelaffen worden mare, fo mare bas bie befte Enticulbigung für bie, welche im Beifte fehlen (bei Gunben, bie blos im Geifte begangen werben, g. B. Ehrgeig, hochmuth u. f. w.); benn bas Beugniß Gottes bewiese wiber bich hinlänglich bie gangliche Unbeilbarteit bes menschlichen Geiftes." Diefer lettere Sat folgte bei Gregorius aus ber Ueberzeugung, bag alle Theile ber menschlichen Natur bon Chrifto angenommen werben mußten, um burch bie Berbindung mit bem Göttlichen in ihm gebeiligt zu werben. Es blieb ben Apollinariften noch eine Musflucht übrig: "Es fen Gott boch auch möglich, ohne ben menschlichen Beift (ohne Unnahme beffelben) ben Menschen gu retten"; und hierauf entgegnet Gregor: "Go ift es ibm wohl auch möglich ohne Unnahme bes Fleisches, burch ben blofen Willen, wie er auch alles andere wirkt, und auf unkörperliche . Weise gewirkt hat. So nimm benn lieber mit bem Geiste auch noch bas Fleisch hinweg, bamit beine Tollfühnheit vollkommen werbe."

Die Lehre von bem burch Christum erworbenen Seil werben wir bann bestimmter barstellen, wenn zuerst die Ueberzeugungen Gregors über die geistige und physische Beschaffenbeit des Menschen in seinem natürlichen Zustande entwickt sind.

## Dritter Abschnitt. Anthropologie und Coteriologie.

- I. Ueber die physische und sittliche Beschaffenheit der menschlichen Natur.
- 1. Urfprung ber Seele. Göttliches Chenbilb im Menfchen. Bir finden befanntlich im driftlichen Alterthum brei verschiedene Theorieen über ben Ursprung ber menschlichen Seele, die Lehre bon einem Borherbaseyn berfelben, ehe fie mit bem Rörper verbunden worden (Braegifteng), bon einem Gezeugt= werben berfelben burch bie menfclichen Aeltern jugleich mit ber Erzeugung bes Rörpers (Traducianismus) und bon einem Geschaffenwerben berfelben burch Gott bei bem Acte ber forperlichen Erzeugung (Creatianismus). Diefe Theorieen konnen wieber auf verschiedene Weise ausgebilbet werben, was wir hier nicht weiter verfolgen, ba wir es ausschließlich mit ber Anficht bes Gregorius über biefen Gegenstand ju thun haben. Gregorius erklart fich, obwohl er ein Berehrer bes Drigenes war, gang entschieben gegen bie Lehre bon ber Praegifteng ber Seele. "3ch fürchte, fagt er, es möchte fich auch jemand bie ungereimte Anfict beigeben laffen, als ob bie Seele anderwärts icon gelebt hatte, und bann in biefen Rorper gefeffelt worben mare; und baß ihrem bortigen Wandel gemäß bie einen prophetische Gaben empfingen, bie anbern, welche schlecht gelebt haben. berbammt wurden. 1) Da aber biefes anzunehmen febr ungereimt und nicht

<sup>1)</sup> Anspielung auf ben, unter ben driftlichen Lehrern, besonbers von Origenes ausgeführten Sat, baß unser physischer und sittlicher Buftanb in biesem Leben eine Folge und Wirtung unseres Freiheitsgebrauches in einem früheren Leben fep.

auf." (Unsterblichkeit ber Seele bei ber Sterblichkeit bes Leibes.) kirchlich ift, so mögen andere mit solchen Lehrsägen spielen,

mir icheinen biefe Spielereien gefährlich." 1)

Chen so bestimmt verwirft er jene Theorie bes Traducianismus, und erklart fich jugleich nicht undeutlich fur ben Creatianismus, ohne fich jeboch über bas Die ber Berbinbung bes Rorpers mit ber Seele in genauere Erörterungen einzulaffen. "Der fterbliche Bater ift nicht Urheber bes gangen Menfchen, wie fie be haupten, sonbern blos bes Fleisches und Blutes, bie beibe berganglich finb; bie Seele aber ift ein Sauch 2) bes allmächtigen Gottes, ber bon außen bineintommt in bas irbifche Gebilbe. Er, der Urbeber bieser Berbindung weiß allein, wie er zuerft (ben Beift) einhauchte, und fein Cbenbild vermischte mit bem Staube." Den Sauch Gottes, bas Göttliche im Menfchen nennt Gregorius gewöhnlich bas Bilb ober Cbenbilb Gottes (elnora Jeou). Er verstebt barunter bie bochfte geiftige Rraft im Menschen, seine bernünftige Seele (ψυχή νοερά), welche bas eigentlich Unbergängliche in ihm ift, und ihn jugleich jum Beberricher biefer Belt und jum Burger einer boberen Belt macht. "Der icopierifche Logos, fagt er in biefer Beziehung, 3) bilbete ein Befen aus beiben, ber unfichtbaren fowohl als fichtbaren Ratur, ben Menfchen, indem er ben Rorper bon ber borber icon existirenben Materie nahm, von fich felbft aber auch einen Sauch ihm eingab (παρ' έαυτου δέ πνοήν ένθείς), wie bie Schrift als bernünfe tige Seele ober Chenbild Gottes bezeichnet (& di vospar ψυχήν καὶ εἰκόνα θεοῦ οἶδεν ὁ λόγος), und ihn als eine zweite Welt, groß im Rleinen, auf bie Erbe fette, einen anberen Engel, einen gemischten Anbeter ber Gottheit, ber bie Anschauung ber fichtbaren Welt genießt, und zugleich die Weihe für bie unficht bare hat (ἐπόπτην τῆς ὁρατῆς κτίσεως, μύστην τῆς νοουμέvns), ber bie Erbe beberricht und jugleich bon oben beberricht wird, irbifch und himmlisch, vergänglich und unfterblich" u. f. w. Gregorius nahm an, Diefes gottliche Ebenbild im Denfchen feb burch ben Sündenfall getrübt, entstellt, verunreinigt worden,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVII. 15. p. 655.

<sup>2)</sup> Carmen in laud. Virg. 8. 392 seqq.
Οὐχ ὅλου ἀνθρώποιο πατὴρ βροτός, ὡς ἐνέπουσιν,
Αλλ ὅσσον σαρκός τε καὶ αἴματος ἀμφοτέρων μὲν Ὁλλυμένων, ψυχὴ δὲ θεοῦ πραιέοντος ἄημα,
Εκτοθεν εἰςπίπτουσα χοὸς πλάσει οἰδεν ο μίξας,
Πῶς τὶ πρῶιον ἔπνευσε, καὶ εἰκόνα μίξαιο γαίη.

<sup>3)</sup> Orat. XXXVIII. 11. p. 669.

keineswegs aber verloren gegangen. Dieß beweisen unzählige Stellen, wo er bavon spricht, daß das göttliche Bild durch die Erlösung in Christo nicht etwa erst mitgetheilt, sondern nur gereinigt und wiederhergestellt werde. Auch sprach er ja dem Menschen in seinem natürlichen Zustand, insosern er der Erlösung noch nicht theilhaftig ist, die Seelenkraft, in welche er eigentlich das Sbendild Gottes sett, die ψυχή νοεμά, den λόγος, νοῦς, das πνεῦμα im menschlichen Sinne, nicht ab. Doch war er das bei überzeugt, daß dieses göttliche Bild im Menschen nur durch die in der Erscheinung Christi gegebene Erlösungsanstalt zu seiner vollkommenen ursprünglichen Reinheit zurückgeführt werden könne.

2. Rufammengefeste Ratur bes Menichen unb baraus hervorgehender Rampf. Aus ber Berbindung bes Göttlichen mit ber Materie mußte ein auf ganz eigene Beise gemischtes, gebeimniftvoll und unerklärlich zusammengesettes, geistigförperliches Wefen hervorgeben, bas, weil es bas Unvereinbar= icheinende in fich vereinigt, eine Urt von innerem Wiberspruch in fich tragen, und, weil es entgegengesette Elemente in fich berbinbet, mit fich felbst, sobald eine Störung bes Gleichgewichtes eintritt, in Rampf gerathen muß. Auf bie geheimnigvolle Bufammenfegung bes menschlichen, geiftigforperlichen Wefens macht Gregor in mehreren Stellen aufmertfam: "Ber hat voll Beisbeit ben Menschen geschaffen und bas Entgegengesette zu Ginem verbunden, ben Geift mit ber Erbe gemifcht, ein fichtbares und unfichtbares Befen (500v) jufammengefügt, ein vergängliches und unfterbliches, ein irbifches und himmlisches, bas jur Gottheit binftrebt, aber fie nicht umfaßt, bas fich ihr nabert, und boch bon ihr entfernt ift?" 1) In einer anderen Rebe, worin Gregor die aus Gott entsprungene Ordnung in allen Berhältniffen ber Schöpfung preift, fagt er: 2) "Drbnung ichuf ben Menschen, ein bernünftiges Wefen aus einer Difdung bon Bernunftigem und Bernunft-Lofem, und verband auf eine geheimnigvolle und unaussprechliche Weise ben Staub mit bem Geift, und ben Geift mit bem Gött= lichen, 3) und, um ein noch größeres Bunber an feinem Gebilbe au thun, fo erhalt er es jum Theil, jum Theil loft er es wieber

<sup>1)</sup> Orat. II. 75. p. 49. Bergl. Orat. XXXVIII. 11. p. 669.

<sup>2)</sup> Orat. XXXII. 9. p. 585 seqq.

<sup>3)</sup> Die letzteren Borte find bem Sinne nach wiedergegeben; fie heißen griechisch: rou your ro voi, xal rou vour ro necularie. Offenbar beziechnet hier nach ber Gradation nvedua ben göttlichen Geift, da Gregorius immer unter vous das höchfte geistige Bermögen im Menschen verfteht; vous war also nicht wohl anders, als durch Geift zu überseben.

Es berrichte nun bekanntlich bamals, befonders im Morgenlande, über bas Rorperlichmaterielle, mit welchem ber Beift ober bas Göttliche im Menschen verbunden ift, eine boppelte Anficht. Manche faben barin etwas positiv Bofes, hielten ben materiellen Leib für ben eigentlichen Sit ber Sunbe, und erklarten ben Menschen für ein volltommen bualiftisches Wefen. Daraus entwidelten fich bie verberblichften Grrthumer. Beffere Lebrer bachten milber und erblidten mit Blato und vielen feiner Rachfolger übereinstimmend in bem materiellen Rorper nur eine Beidrantung bes Geiftigen und Göttlichen im Menschen. ber erften Anficht mußte confequent ein Streben nach Bernichtung bes Rorverlichen, aus ber letteren tonnte nur ein Streben nach Befreiung und Entfeffelung von ben ftorenben Ginfluffen beffelben auf ben Beift folgen. Aber auch bei biefer milberen Theorie fand eine ftrenge Afcetit, welche burch Schwächung bes Rorpers bie aus ihm entspringenben Begierben abtobten und feinen Ginfluß auf ben Beift immer mehr befdranten und gulett fo viel als möglich aufheben will, es fand mit einem Bort eine gewiffe Entforberungsmoral ihren Plat. Es war ein Glud, wenn biefe Bemühung um Befreiung bes Beiftes burch Abtöbtung bes Rorpers von ben driftlichen Afceten nicht fo weit getrieben murbe, bak fie ihren Rorper jur Erfüllung ber wichtigften Bflichten untauglich machten, was jeboch bon bielen geschah.

Wollen wir Gregors Ueberzeugung über biefe Buncte in wenige Gate gusammenfaffen, fo find es folgenbe: Der Rorper ift' allerbinge eine Befdrantung bes Beiftes, aber biefe Schrante ift bem Beifte burch gottliche Beisheit gefest, bamit er fich feiner Burbe nicht überhebe, und burch Rampf mit ber Sinnlichfeit gur bochften sittlichen Bollenbung hinftrebe. Der Ginflug bes Rorbers auf ben Geift muß burch Enthaltsamteit und mannichfache Nebungen (Faften, Nachtwachen, Schlafen auf ber Erbe, Bebet, geiftlichen Gefang u. f. w.) beschränkt und möglichft aufgeboben werben, aber man hat fich babei ju buten, bag ber Rorper nicht burch übermäßige Unftrengung für bas thätige Leben und bie Bflichterfüllung verborben werbe. Er fpricht fich barüber febr bestimmt so aus: 1) "Ich bin mit biesem niedrigen und elenden Rörper umgeben; wie ich mit bemfelben verbunden worden bin, weiß ich nicht; eben fo wenig, wie ich jugleich Cbenbilb Gottes und mit bem Schlamme vermischt bin, 2) welcher, wenn er fic

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 6 u. 7. p. 261 seqq.

<sup>2)</sup> τῷ πηλῷ συμφύρομαι. Es briidt zugleich bie Befledung unb Ber subelung burch ben Schlamm ber Daterie aus.

wohl befindet, Rampf erregt, und, wenn man ibn felbft betämpft, verbrieflich wird; welchen ich als Mitsclaven liebe und als Feind haffe; welchen ich als Feffel fliebe und als Miterben (wegen ber Muferftehung) ehre. Strebe ich ihn ju gerftoren (burch entfor= pernbe Afcetif), fo habe ich fein mitwirkenbes Organ mehr zu ben beften Banblungen, ba ich boch weiß, wozu ich geboren und bag ich burch Thaten ju Gott emporfteigen muß; icone ich ihn aber ale Gehülfen (aur Thatia= feit), fo weiß ich nicht, wie ich feiner Biberfeplichkeit steuern foll. ... Wie offenbart fich nun bier bie Weisheit in mir und mas ift bas für ein großes Gebeimniß? Will vielleicht Gott, baf wir, die ein Theil von ihm und von oben herab gefommen find, unferer Burbe uns nicht überheben und übermuthig unferen Schöpfer verachten, bag wir im Rampfen und Ringen mit bem Rörper stets zu ihm hinblicken, und bag bie mit uns verbundene Schwachheit ein Erziehungsmittel zur (mahren) Burbe fep?"

Daburch nun, bag bas menschliche Wefen aus einer Berbindung verschiedenartiger und entgegengesetter Elemente besteht, ift auch ein beftanbiger Rampf in ihm gefett, ber nur burch göttliche Unterftutung in einen höheren Frieden aufgelöft wird. Diesen inneren Streit bes Fleisches wiber ben Geift und bes Beiftes wiber bas Gleisch, biefen Wiberspruch zwischen bem Gefete in ben Gliebern und bem Gesetze bes Geiftes ichilbert Gregorius auf mehrfache Weise. "Noch spreche ich nicht, fagt er unter an= bern, 1) von bem inneren Kampfe ber Leibenschaften, ber in uns selbst ift, ben wir Tag und Nacht theils beimlich, theils öffentlich tampfen muffen mit biefem niebrigen Rorper, mit bem Schwanten, bas uns aufwärts und abwärts wellenartig bewegt und berumwirft burch bie Sinne und alle Reize biefes Lebens, mit bem Schlamm ber Materie, an welchen wir gefeffelt find, und bem Befet ber Gunbe, welches widerftreitet bem Gefete bes Geiftes und bas königliche Bilb in uns (Ebenbild Gottes), so wie bas. was in und von Gott ausgefloffen ift, 2) ju zerstören brobt." Und noch ausführlicher in einer anderen Stelle: 3) "Unaufborlich babe ich ein Getummel bes Krieges in mir, indem Fleisch und Seele mit einander im Streite liegen. 3ch bin bas Ebenbild Bottes und werbe boch zur Gunde hingezogen, indem bas Schlimmere mit bem Besseren fambft, entweder auf unheilige Beife (b.

<sup>1)</sup> Orat. II. 91, p. 54.

<sup>2)</sup> δσον τῆς θείας ἀποζφοίας ἡμῖν συγκαταβέβληται.

<sup>. 3)</sup> Carm. IV. 33. 65 seqq. p. 69.

Ullmann, Gregorius von Ragiang.

h. so, daß das Bose fiegt), ober auch so, daß ich das Bose sliebe und fest stehe, doch nicht ohne Mühe, sondern nach vielem Kampf mit göttlicher Hülfe. Es wohnet in mir ein zwiesacher Geist; der bessere strebt nach dem Guten; der schlimmere folgt dem Bosen. Der eine ist bereit, Christo zu gehorchen und zu dem Lichte sich zu erheben; der andere verbindet sich mit Fleisch und Blut und ist geneigt, den Satan auszunehmen und sich zur Finsterniß hinziehen zu lassen."

Wenn nun gefragt wird, welches ber lette Grund dieses inneren Widerspruchs und Zwiespaltes im menschlichen Wesensetz ? so weiset uns Gregorius auf die erste Sünde Adams ober der Urältern hin, welche so traurige Folgen für alle Nachkommen gehabt hat, daß nun in keinem mehr das göttliche Ebenbild vollkommen rein und das ganze Wesen durch Vorherrschen dieses Göttlichen in wahrer Harmonie ist. Dieß führt uns auf die

Lehre bon ber Erbfünde. Da nach ber Ueberzeugung Gregors bie Sunde Abams ober bes erften Aelternpaares überhaupt sehr wichtige nachtheilige Folgen für alle ihre Nachtommen batte, fo muß es uns vorerft intereffant febn, ju erfahren, wie Gregor ben Sündenfall felbst ansah. Er faßt bie barüber in der Genefis gegebene Erzählung nach seiner Art halb historisch, halb allegorisch auf, indem er ben Abam jugleich als Einzelwefen und als allgemeine Berfon, als Repräfentanten bes gangen Menfchengeschlechtes nimmt. Hören wir barüber seine eigenen Worte:4) "Diefen (ben erften Menfchen) feste Gott in bas Barabies, wie nun auch biefes Paradies beschaffen war, indem er ibn mit freiem Willen ausstattete, bamit bas Gute ebensowohl von ibm bem frei wählenden herrühre, als von dem, der die Reime bazu in ihn gelegt batte; er machte ibn jum Pfleger unfterblicher Pflangen, bas heißt wahrscheinlich göttlicher Gebanten; er ichuf ibn nacht, in Beziehung auf seine Einfalt und sein tunstloses Leben, ohne alle bulle und Dede. Denn fo mußte ber erfte Menfch febn. Er gab ihm bas Gefet als Stoff für feine Freiheit (xai didwoi νόμον, ύλην τω αὐτεξουσίω — als Gegenstand, woran er seine Freiheit üben konnte). Das Gesetz bestand in der Borschrift, welche Früchte er genießen, und welche (Frucht) er nicht berühren follte. Dieß war ber Baum ber Erkenntnig, welcher jeboch utfprünglich weber bose eingerichtet, noch aus Reid untersagt, sonbern gut war, wenn er nur jur rechten Zeit genoffen wurde. Denn biefer Baum war bie bobere Unschauung, wie ich es anίφαιε (θεωρία γάρ ήν τὸ φυτὸν, ώς ή έμη θεωρία), μ

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 12. p. 670.

welcher fich allein die mit Sicherheit erheben konnen, welche ichon in einem vollkommneren Buftande find. . . . Da et aber burch ben Neib bes Satans, und burch bie Schulb bes Weibes, welche fie als die schwächere fich juzog, und zu welcher fie als die lodenbere (πιθανωτέρα) verleitete - o webe meiner Schwachheit, benn die des Urvaters ist die meine 1) - bes ihm gegebenen Gebotes vergag und zu bem verberblichen Genug fich hinreißen ließ, wurde er wegen seiner Berworfenheit von bem Baume bes Lebens, bom Parabiese und von Gott entfernt, und hüllte fich nun in Rleiber von Fellen, bas heißt vielleicht in ein gröberes, fterbliches und widerftrebendes Aleifch (avrirvnor σάρκα). Und jest erft erfennt er seine eigene Schande und berbirgt fich bor Gott. Er gewinnt aber auch etwas babei, ben Tob, und daß die Sunde ein Ende nimmt, so daß das Uebel nicht unsterblich ift; und es offenbart sich auch in der Strafe die göttliche Menschenliebe, benn so straft nach meiner Ueberzeugung Bott." hierauf entwidelt Gregor, wie Gott, um ben vielen Sunden, welche aus der Wurzel ber Schlechtigfeit hervorwuchsen. vorzubeugen, feine Beilsanftalten in bem Gefet, ben Propheten u. f. w. getroffen, zulett aber, um bem immer steigenden Uebel gründlich abzuhelfen, feinen Sohn gefandt habe. 2)

Die Hauptfrage ist aber nun, welche Folgen und Wirkungen hatte bie Sünde Adams? Diese können wir in doppelter Hinsicht betrachten, insofern nämlich dadurch Adam selbst und alle seine Nachkommen gewisser Güter verlustig wurden, und dann insofern sich gewisse Uebel allgemein mit der mensch-lichen Natur verbanden. Die Güter, welche nach Gregors Ueberzeugung durch die Sünde Adams verloren gingen, sind vorzüglich die Unsterblichkeit und der nähere Umgang mit Gott. Dieß erzlärt er ausdrücklich in folgender Stelle: 3) "Wären wir geblieben, was wir waren, und hätten wir das Gebot beobachtet, so wären

<sup>1)</sup> Ein allgemeiner und unbestimmter Ausbrud, ber hier nicht mit ber Strenge genommen werben kann, wie wenn es z. B. bei Augustin heißt: In Abam haben alle gestlindigt, seine Sünde ist auch die unsrige. Bon einer Zuhutation der Sünde Adams bei seinen Nachsommen sinden wir bei Gregorins nichts. Der Satz: Abams Schwachbeit ist auch die meinige, winnte wohl bei Gregor heißen: "von ihm hat sich die Schwachbeit auf alle Menschen sortespstanzt, und so ist seine Schwachbeit auch unsere geworden." Es bedeutet aber noch wahrscheinlicher: "ich glaube, daß ich an Abams beille gesündigt hätte, wie er; ich sibse mich so schwach, wie er war, als er Gottes Gebot übertrat; ich sehe in der Sünde Adams nur die allgemeine Schwachbeit des menschlichen Geschlechts, als auch die meinige."

<sup>2)</sup> Die Stelle wird wörtlich wiederholt Orat. XLV. 8. p. 850 seqq.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV. 4. p. 837.

wir geworben, was wir nicht waren, indem wir zum Genuß des Lebensbaumes gekommen wären nach dem Genuß des Erkenntnisbaumes. Was aber wären wir geworden? Unsterblich wären wir gemacht worden und mit Gott verbunden (Åna Javario Férrez xai Jeğ nlyocá varez). Da nun aber durch den Neid des Argen der Tod in die Welt gekommen ist, und er durch List den Menschen betrogen (voelle, entwendet) hat, so mußte Gott Mensch werden, und auf unsere Weise leiden."

Die Uebel, welche burch bie Gunbe Abams unter bem menschlichen Geschlechte allgemein wurden, werben von Gregor in mehreren Stellen angebeutet, jeboch leiber nicht mit philosophischer Genauigkeit bezeichnet. Es find nach Gregors Ueberzeugung folgende: a. Es verbreitete fich, nachbem Abams Ratur burch bie Sunde ins Schlimmere verandert war, auf alle feine Nachkommen eine Reigung gur Sinnlichteit. Die Sarmonie bes Be fens, welche nur besteben fann, wenn bas Geistige und Göttliche im Menschen berrichend ift, murbe gestört, es zeigte fich ein Begenfat awifden bem Geift und Fleifch, und ein baraus bervorgebenber Rampf zwischen bem finnlichen Menschen, ber nach eigenen Trieben und Begierben banbelt, und bem geiftigen, ber ben gottlichen Willen anerkennt. Bon biefem, in jedem Individuum fic wiederholenden Rampfe ift oben icon bie Rebe gewesen; baf aber Gregor die Urfache ber Allgemeinheit und Nothwendiafeit biefes Rampfes von ber Gunde Abams ableitet, feben wir gang bestimmt in einer bort icon berührten Stelle, 1) wo er unter anbern fagt: "Go folgt ber Geift selbst wider seinen Willen bem Rleische, und beweint augleich feine ungludliche Anechtschaft, Die Berführung bes Urbaters, und bas verlodenbe Zureben ber Mutter, welches unferer Reigung gur Sinnlichteit bie Quelle murb e." 2)

b. Eine andere Folge der Sünde Adams ist ein allgemeines Mißverhältniß unter den Menschen selbst,
vermöge dessen die, welche nach ihrer ursprünglichen Bestimmung
in brüderlicher Gleichheit leben sollten, in Freie und Sclaven,
Reiche und Arme getheilt sind, und die, welche zu Liebe und
Friede berusen waren, in Haß und Krieg mit einander leben.
"Armuth und Reichthum, heißt es in der 14ten Rede, 3) Freiheit,

<sup>1)</sup> Carm. IV. B. 65 seqq. p. 69.5

<sup>2)</sup> Carm. IV. B. 98.

<sup>. . .</sup> δουλοσύνην μύρεται ἀργαλέην, Πατρός τ' ἀρχεγόνοιο πλάνην , καλ μητρὸς άλιτρὴν Πάρφασιν , ἡ με τέρης μητέρα μα ργοσύνης.

<sup>3)</sup> Orat. XIV. 25. p. 275.

was man fo nennt, und Sclaverei und alle biefe Dinge kamen erft später unter bas menschliche Geschlecht, indem fie es wie gemeinsame Rrantheiten mit ber Gunde überfielen, und aus berfelben entsprangen. 1) Bon Anfang aber war es nicht fo (Matth. XIX. 8.), fondern ber, welcher anfänglich ben Menschen schuf, entließ ihn frei und mit Dahlfähigfeit, blos burch bas Gefes feines Gebotes beschränkt und reich burch bie Freuden bes Barabiefes aus feiner Sand, indem er biefelben Guter auch bem übrigen Menschengeschlecht burch Ginen, als ben erften Sprögling (τοῦ πρώτου σπέρματος), bulbvoll zufommen laffen wollte. Freiheit und Reichthum aber lagen allein in ber Beobachtung bes Gesetzes, mahre Armuth und Sclaverei in der Uebertretung beffelben." Auch in einer anderen Stelle 2) bezeichnet Gregor eben fo bestimmt bie Ungleichheit unter ben Menschen, Reichthum und Urmuth, Thrannei und Sclaverei als eine Strafe unferer ersten Sünde (της πρώτης ήμων της άμαρτίας επιτίμιον) und fährt sodann fort: "D daß boch die Sunde ganglich ver= tilgt ware und ber erste Grund (καταβολή) derselben, und ber Arge, ber, mahrend wir ichlafen, Untraut faet, fo bag ber Anfang bes Bofen in ber Bernachlässigung bes Guten bestünde (Er doxn) τοῦ κακοῦ γένηται τὸ ἀμελῆσαι τοῦ ἀγαθοῦ), 8) wie ber Un= fang ber Finfternig in bem Burudweichen bes Lichtes. Das macht jener Baum und ber bittere Genug und bie neibische Schlange, und ber Ungehorsam, ber jum Leben im Schweiß bes Angefichtes verbammte. Daber bin ich nacht und häglich, baber habe ich meine Blöße erkannt und mich mit einem Kleid von Fellen umhüllt, bin aus bem Paradiefe gefallen und jur Erbe jurudgekehrt, von ber ich genommen bin, indem ich bas Gine, meine Uebel ju

Gigentlich: "bon berselben ersonnen, ersunden wurden" — ως περ άξεωστήματα κοινά τινα τῆ κακία συνεις πεσόντα, κάκε (νης όντα επεινοήματα.

<sup>2)</sup> Orat. XIX, 13. p. 372.

erkennen, für die Lust eintauschte, und zu unendlicher Trauer verbammt bin statt der kurzen Freude, und zum Kriege wider den, der auf so schlimme Weise mein Freund wurde und durch den Genuß mich betrog. Das ist der Lohn meiner Sünde. Daher kommt die Geburt mit Schmerzen, das Leben und Sterben; das ist die Mutter der Bedürftigkeit, und diese der Habsucht, und biese der Kriege; die Kriege sind die Bäter der Tribute (pógw), der schwersten abttlichen Strafe."

- c. Auch ben Gögendienst insbesondere scheint Gregor als eine Wirtung der ersten Sünde angesehen zu haben, indem durch dieselbe die Menschen so zum Sinnlichen hingewendet wurden, daß sie auch das Göttliche nur im Sichtbaren aufzusassen vermochten. In diesem Sinn sagt er: 1) "Ich glaube, da wir von Anbeginn durch die Sünde gefallen sind, und durch die sinne liche Lust betrogen wurden, so daß wir sogar in Gögendienst verfielen und in gesetzloses Blutvergießen, mußten wir wieder zurückgerusen und in den alten Zustand (der ursprünglich reineren Gottesverehrung) hergestellt werden durch bie erbarmende Liebe Gottes unseres Baters."
- d. In ben bisher schon angesührten Stellen sind außer ben bezeichneten Uebeln noch einige andere angebeutet, die aus dem Sündenfalle hervorgingen, nämlich das Arbeiten im Schweiß bes Angesichts, statt bes leichten heiteren Genusses der Paradiesesfreuden, die Geburt mit Schwerzen und die mit dem Berlust ber Unschuld verknüpste Schaam.
- Die nachtheiligen Beränderungen, welche burch bie Gunde Abams in ber menschlichen Ratur bewirft wurden, bezogen fich nach Gregors Ueberzeugung nicht etwa nur auf biefen ober jenen Theil bes menschlichen Wesens, sondern auf ben gangen Menfchen, felbst auf bas göttliche Gbenbild in ihm, bie Bernunft, ben νούς ober die ψυχή νοερά, welche burch ben Sündenfall zwar nicht vertilat, aber boch getrübt worben ift. Defiwegen bielt Gregor gegen die Apollinaristen so strenge barauf, bag ber gottliche Logos bei feiner Bereinigung mit einem Menschen auch bie Bernunft, ben höheren menschlichen Geift (vous ober aveuna) habe annehmen muffen, bamit auch biefer burch bie Berbinbung mit bem Göttlichen geweiht und gereinigt murbe. In biefer Beziehung bemerkt er gegen die Apollinaristen, bag nach ihrer Theorie bon Chrifto nicht ber gange Mensch gerettet murbe, "ba er boch gang gefallen und verurtheilt feb vermoge bes Ungehorfams bes Urbatere und ber trügerischen Lift bes Wibersachers."

<sup>1)</sup> Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>2)</sup> Orat. XXII. 13. p. 422.

4. Freiheit und natürliche Fähigkeit zum Guten. Es wäre sehr wichtig gewesen, noch genauer zu bestimmen, wie die durch die Sünde Abams bewirkte Verderbniß der physischen und sittlichen Natur des Menschen zu denken seh? Was ihm nach dem Sündenfall von sittlichen Kräften übrig blied oder nicht übrig blied? — Darüber sinden wir nun freilich bei Gregor keine ganz scharsen Bestimmungen, aber doch solche Aeußerungen, die uns deutlich genug zu erkennen geben, daß er dem Menschen auch nach dem Falle, ungeachtet seiner Neigung zur Sinnlichkeit, sittliche Kraft zum Guten, daß er ihm Freiheit als Wahlfähigkeit zwischen dem Guten und Bösen zuschrieb, und die Besserung und heiligung nicht blos von der göttlichen Gnade, sondern auch von der freien Selbstthätigkeit des Menschen abhängig machte; daß er also weit entsernt war von der strengen Theorie der Erbsünde, welche dem Menschen nach dem Fall keine selbstständige Fähigkeit zum Guten übrig läßt.

Bwar nahm Gregor an, bag fein Mensch frei von Gunbe mare, und bag icon burch bie Berbindung mit bem Rorver bas Beffere, von Gott ausgehende, Beiftige in uns bis zu einem gewiffen Grabe getrübt murbe, allein er verlangte jugleich, bag biefes Beffere, Geistige ben Rorper mit seinen Begierben beberriche und reinige, und appellirte babei (ohne die Mitwirfung ber Gnabe, wie wir nachber feben werben, ju verkennen) an bie urfbrungliche. felbftftandige Freiheitsfraft im Menfchen. "Richt gu fun= bigen, fagt er, 1) ift etwas Uebermenschliches und blos eine Sache Gottes (um bon Engeln nicht ju fprechen), aber ber Befferung zu wiberstreben, ift die Art ber verruchten und wiberspenftigen Natur (bes Safans) und berer, in benen fie wirkt. Bon ber Sunde umzukehren, bas ift bie Sache ber Menschen, aber ber Guten, bie zu ben Geretteten gehören; benn wenn auch ber Ror= per von Staub etwas von Sunde mit sich führt (ἐπισύρεται) und bie irdische Sulle ben aufwärts ftrebenben, ober wenigftens aum Aufftreben geschaffenen Beift niederbrudt, fo reinige bas (bem Menschen eingepflanzte göttliche) Ebenbild ben Schlamm, und erhebe bas mit ihm verbundene Meifch, burch bie Schwingen ber Bernunft es erleichternb. Bohl mare es beffer,

<sup>1)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310. In einer anberen Stelle erklärt Gregorius eben so bestimmt, baß kein Mensch von Silnbe frei ware, und sieht ben Grund bieser allgemeinen Berbreitung ber Silnbe in der zusammengesetzten Natur des Menschen. Orat. XL. 7. p. 695. "Es ist nur eine Eigenschaft Gottes, des böchsten unzusammengesetzten Wesens, gar nicht zu sündigen (benn das Einsache ist siedelich und ohne Zwiespalt mit sich selbst) — das Sündigen aber ist etwas Menschliches und kommt der irbisch-zusammengesetzten Katur zu, denn in der Zusammensesetzten Ratur zu, denn in der Zusammensesetzten Ratur zu. Bwiespalt.

wenn wir einer solchen Reinigung, gar nicht bedürften, wenn uns nämlich die ursprüngliche Würde geblieben wäre, zu welcher wir wieder burch die irdische Erziehung hinstreben, und wenn wir des Lebensbaumes gar nicht verlustig gegangen wären durch den bitteren Genuß der Sünde. Aber es ist doch besser, daß die Schlenden sich nicht erziehen lassen." 1)

Beit bestimmter fpricht Gregor in folgenben Stellen feine Anficht über die Freiheit und die fittlichen Kräfte bes Menschen aus. In ber einzigen gang eregetischen Prebigt, bie wir bon Gregorius besigen, macht er über bie Stelle Matth, XIX. 11. "Das Wort faffet nicht jebermann, sonbern benen es gegeben ift," bie Bemerfung: 2) "Wenn bu borft, benen es gegeben ift, fo bente bir babei nichts Regerisches, und führe mir nicht berschiebenartige Naturen ein, irbische, geistige und mittlere (ueoovs, gemischte). Denn manche haben eine fo verberbliche Gefinnung, baß fie meinen, einige Menschen hatten eine ganglich verdorbene Natur, andere eine bes Seils theilhaftige, und wieber andere waren eben in bem Ruftanbe, wohin bie freie Bahl fie fubre, jum Schlimmeren ober Befferen. Dag Giner mehr, ber anbere weniaer Anlage (jum Guten, Eniendeioinza) habe, nehme auch ich an; aber jugleich, bag bie blofe Unlage nicht hinreiche jur (fittlichen) Bollenbung; fonbern bag bie Bernunft bafen, biefelbe hervorzurufen, bamit bie Ratur (naturlice Anlage) zur That werbe (logiouor de eirai ror ταύτην εκκαλούμενον, ίνα ή φύσις είς έργον προέλθη), wie ber Feuerstein, wenn er bom Stahl geschlagen wird und fo Feuer giebt. Wenn bu also borft, "benen es gegeben ift" fo fete hingu: es ift gegeben benen, bie berufen find und bie fich bagu binneigen. 8) Denn auch wenn bu borft: "Es liegt nicht an jemandes Bollen ober Laufen, fonbern an Gottes Erbarmen,"4) rathe ich bir baffelbe babei ju benten.

<sup>1)</sup> Bergl, hiermit Orat. XVII. 9. p. 323.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 13 seqq. p. 654 seqq.

<sup>3)</sup> Die Worte heißen: rois xaloumérois xal rois over revoroi. In xaloum. machen die Benedictiner die kritische Bemerkung: Duo Regg. duo Coiel. tres Cold. et orat. I. habent. soulomérois. Sie etiam legit Billius. Die Lebart xaloum. scheint mir weit vorzüglicher, denn bei soulom. müßten wir eine Tautologie annehmen, da dasselbe auch im Worte revovoi liegt; und es ist Iwed der ganzen Stelle, ebensowoh die göttliche Gnade (welche beruft), als die menschliche Freiheit (welche den Auf annimmt und dazu hinneigt), hervorzuheben und geltend zu machen.

<sup>4)</sup> Rom. IX. 16. Die Ertlärung biefer Stelle ift fibrigens, so wie bie gange Entwidelung, bie hier Gregorius giebt, origenianist; und Origenes war in biefer Beziehung Borläufer bes Pelagianismus.

Denn ba es einige giebt, die fo ftoly find auf ihre guten Sandlungen (ent roig xarog 9 wuager), bag fie alles fich felbft gufdreiben, und nichts bem Schöpfer, bem Geber ber Beisheit, bem Urheber bes Guten, fo belehrt biefe jener Ausfpruch, bag man auch bei bem Guteswollen ber Unterftugung Gottes bedarf, ober vielmehr, daß felbft bie Fahigfeit bas Bflichtmäßige zu mahlen etwas Göttliches und ein Geschent ber Menschenliebe Gottes ist (ou nai tò pouleogal nalug deital της παρά θεοῦ βοηθείας μᾶλλον δὲ, αὐτὸ τὸ προαιρεῖσθαι τὰ δέοντα, θεῖόν τι καὶ ἐκ θεοῦ δῶρον φιλανθρωπίας). Denn es tommt ebenfowohl auf uns an, als auf bas Beil bon Gott 1) (δεῖ γὰρ καὶ τὸ ἐφ' ἡμῖν εἶναι, καὶ τὸ ἐκ Beov σώζεσθαι). Degwegen fagt ber Apostel: es liegt nicht an jemandes Wollen, bas heißt, nicht allein an jemandes Bollen, und nicht allein an jemandes Laufen, sondern auch am Erbarmen Gottes; und fobann weil auch bas Wollen (zo βούλεσθαι, das Willensvermögen) von Gott tommt, schreibt er mit Recht alles Gott zu. Wie fehr bu auch laufen, wie fehr bu auch tampfen magft, fo bebarfft bu immer beffen, ber ben Siegestrang giebt. Wenn ber Berr bas haus nicht baut, fo arbeiten umsonft bie baran bauen."

Noch weiter erklärt fich Gregor in berfelben Rebe, 2) indem er bie Worte Matth. XIX. 12. "Es giebt Berschnittene, bie bon Mutterleibe an verschnitten find 2c. 2c." erläutert. "Diese sollten nicht ftolg febn, fagt er, benn ihre Reufchheit ift vielleicht nicht freiwillig. Das Gute, was man bon Natur hat, berbient tein Lob, aber was aus bem freien Willen herbor= geht, bas ift preismurbig." Und etwas weiter unten: "Einige fcheinen bon Natur jum Guten geneigt ju febn; wenn ich fage von Natur, so will ich die Freiheit nicht berabsegen, son= bern ich nehme beibes an, bie Unlage jum Guten und bie Freiheit, welche bie natürliche Unlage jur That bewegt (άμφότερα τίθημι, τήν τε πρός το καλόν έπιτηδειότητα, καὶ τὴν εἰς ἔργον ἄγουσαν τὸ ἐκ φύσεως ἐπιτήδειον προαίρεσιν). Andere giebt es, welche bas Wort reinigt und von Leidenschaften frei macht; biese verstehe ich unter ben von Menschen Berschnittenen. Und wieber andere, die keine Lehrer hatten, find auf preiswürdige Art ihre eigenen Lehrer geworben. Richt beine Mutter hat bich beine Bflicht gelehrt, nicht bein Bater, ober ein Bischof — sonbern bie bir einwohnenbe

<sup>1)</sup> Ober: "benn bei unserer Rettung tommt es ebensowohl auf uns, als auf Gott an."

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 20. p. 658.

Bernunft gebrauchenb, und ben Funken bes Guten burch ben freien Willen entzündenb, hast du dich selbst verschnitten, und die Wurzel ausgerottet, du hast die Werkzeuge der Sünde entfernt, und eine so feste Richtung in der Tugend (200aúthr Ésir ths aperins) gewonnen, daß es dir sast unmöglich geworden ist, wieder ins Schlimmere umzukehren."

Bürden bie angeführten Stellen nicht icon entichieben beweisen, bag Gregor bem Menschen Bablfreibeit gwischen Gutem und Bofem und Sabigfeit jum Guten jufdrieb, fo tonnte noch folgende furgere, aber ebenfalls febr bestimmte Meugerung bingugefügt werben. "Die Seele ift aus Gott und göttlich, bes boberen Abels (zng arwder edyereiag) theilhaftig und zu bemselben hinftrebend, wenn fie auch jest an etwas Niebrigeres gefesselt ift. Bielleicht aus manchen anderen Gründen, welche allein Gott, ber fie baran gefesselt hat, fennt, ober ber, welcher über bergleichen Geheimnisse von Gott belehrt ift; so viel aber ich bavon einsehe, aus zwei Urfachen: einmal, bamit fie burch Rampf und Ringen mit bem Riedrigen bie höbere Burbe ererbe, und, wie Gold burchs Reuer, burch irbifche Berhältniffe gepruft, bas ju Soffenbe (bie fünftige Seligkeit) nicht blos als Geschenk Got= tes, sonbern auch als Lohn ber Tugenb (apeing a Rlov) empfange. Und es ift bas auch ber bochften Gute Gottes gang wurdig, es fo einzurichten, bag bas Gute auch jum Theil unfer sey (ποιήσαι τὸ άγαθὸν καὶ ημέτερον), und nicht blos burch bie Natur eingepflanzt, fonbern auch burch bie Freiheit und bie Thatigfeit ber gu beibem (bem Guten und Bofen) fähigen Willführ gepflegt (ov φύσει μύνον κατασπειρόμενον, άλλα και προαιρέσει γεωργούμενον, καὶ τοῖς ἐπ' ἄμφω τοῦ αὐτεξουσίου κινήμασιν)."1)

Die Hauptfate, bie Gregorius in biefen Stellen flar genug

ausspricht, sind in der Rurze folgende:

a. Der Mensch hat natürliche Anlage zum Guten, und zwar der eine mehr, der andere weniger; keiner aber ist von Natur heilig und gut, keiner höse und ganz verdorben.

b. Er hat zugleich Bernunft und Freiheit, welche zwischen Gutem und Bofem mahlen, ber Anlage zum Guten ihre thatige

Richtung geben, fie anwenden und ausbilden.

c. Von dem Gebrauche dieser Freiheit hängt die Besserung und Heiligung des Menschen, so wie seine kunftige Seligkeit

<sup>1)</sup> Orat. II, 17. p. 20.

ab; ber gute Gebrauch wird von Gott belohnt, ber schlimme bestraft. 1)

d. Aber zugleich hängt auch die Heiligung und Beseligung bes Menschen von der göttlichen Unterstützung und Gnade ab; also Heiligung und Beseligung sind das Resultat des Zusammen-wirkens der menschlichen Freiheit und göttlichen Gnade.

e. Ja auch die Anlage zum Guten, die Wahlfähigkeit und Freiheitskraft, so wie alle besseren sittlichen Vermögen, sind dem Menschen von Gott gegeben. Ihm als dem Urheber aller sittlichen Kräfte im Menschen ist also zuletzt auch alles Gute zuzusschreiben. Alles Gute kommt von Gott.

5. Gnabe. Es läßt sich schon aus bem zulet Mitgetheilten schließen, welchen Begriff Gregorius von der göttlichen Gnade und ihren Wirfungen haben mußte. Er erkannte zwar Gott als den Urheber alles Guten im Menschen an, insosern er der Schöpfer seiner sittlichen Anlagen ist, aber er schrieb zugleich der Freiheit so vielen Antheil bei der Besserung und Heiligung des Menschen zu, daß für die Gnade nur das Geschäft des Mitwirkens und Unterstüßens übrig bleiben konnte; doch erstannte er diese Unterstüßung Gottes dei der Heiligung des Menschen als nothwendig an: δτι καὶ τὸ βούλεσθαι καλῶς δείται τῆς παρά θεοῦ βοηθείας.

Wie alles Gute von Gott komme, spricht Gregor ganz vorzüglich schön in folgender, dem Blato nachgebildeten, Stelle?) aus: "Indem ich die Tugend preise, preise ich Gott, von welchem den Menschen die Tugend und der Antried kommt, durch die einge bor ene Erleuchtung (δια της συγγενοῦς ελλάμψεως) zu ihm hin oder zu ihm zurück zu streben; denn indem wir Vieles und Großes, mehr als einer auszusprechen vermöchte, von Gott schon empfangen haben und noch empfangen werden, so ist doch das das Größte und das schönste Zeugniß seiner Menschenliebe, daß wir uns zu ihm hin gezogen und mit ihm verzwandt fühlen (ή προς αὐτον νεῦσις τε καὶ οἰκειωσις). Denn was für die sinnlichen Dinge die Sonne ist, das ist Gott sie weistigen. Die Sonne erleuchtet die sichtbare Welt, Gott die unsichtbare; die Sonne macht das sinnliche Auge sonnen ertig, Gott macht die geistigen Naturen gottesartig (καὶ

<sup>1)</sup> Orat. II. 28. p. 26. "Unsere Sorge gilt bem Heil ber Seele, welche selig und unsterblich ift und entweder ewig gestraft ober verherrlicht wird um des schlechten ober tugenbhaften Wandels willen."

<sup>2)</sup> Orat. XXI. 1. p. 386.

δ μέν τὰς σωματικάς ὄψεις ήλισειδεῖς, ἡ δὲ τὰς νοερὰς φύσεις θεσειδείς απεργάζεται); und wie jene (bie Sonne) bem, was fieht, die Sehfraft, und bem, was geseben wird, die Eigenschaft, gesehen zu werben, verleiht, und felbft bas Schonfte unter allem Sichtbaren ift, ebenfo gewährt biefer (Gott) bem Ertennenben bie Rraft bes Ertennens, und bem, was ertannt wird, die Fähigkeit, erkannt zu werben, und ift felbst bas Sochste bon allem, mas erfannt werben mag, worauf alles Streben gerichtet ift, und worüber fich nichts erhebt." In einer anderen Stelle macht Gregorius barauf aufmerkfam, bag wir Gott nichts barbringen konnten, was wir nicht von ihm empfangen hatten. Er fpricht nämlich bon ber Gründung, Erhaltung und Fortpflanzung ber driftlichen Rirche und fagt in biefer Beziehung:1) "Der herr hat fie gegründet und nicht ein Menfch; fie wird burch verschiedene Schönheiten ber Tugend erbaut, der eine trägt mehr, ber andere weniger, aber es tragen boch alle bei jum vollendeten Wert, jur Wohnung Chrifti, jum beiligen Tempel, indem fie felbft hinzugefügt und bamit verbunden find burch bie Bau-, funft bes Geiftes; aber feineswegs werben wir fo viel beitragen tonnen, als wir empfangen haben, auch wenn wir alles barbringen; benn wir haben ja auch bas Dafebn von Gott und die Erkenntnig Gottes, und überhaupt ben Befit beffen, was wir barbringen; und bas Schönfte und Liebevollste ift, bag Gott bie Gabe nicht nach bem Werth bes Gegebenen, fonbern nach ber Rraft und Befinnung bes Darbringenben mißt." Sier feben wir immer, bag Gregorius ebensowohl die Mittheilung alles Guten von Seiten Gottes, als ben Gebrauch bes Mitgetheilten von Seiten bes Menfchen in Anschlag bringt. Ebenfo in folgenber Stelle: 2) "Erscheine nicht leer bor mir, fpricht ber herr (Deuteron. XVI. 16.); fonbern wenn bu etwas Gutes haft, fo bringe es mit. Sest aber erscheine neu, ein anderer in beinem Leben, ganz umgewandelt. Das Alte ist vergangen, siehe es ist alles neu worden. bringe als Gabe am Feste bar, lasse eine gute Umwandlung in bir vorgeben, aber werbe bann auch nicht ftolg, sondern fpuch mit David: "Diese Ummanblung ift bon ber rechten Sand bes Söchsten (Anspielung auf Ps. 77. 11.), bon welchem bem Menfchen alles Gute tommt" (nag' ob παν ανθρώποις το κατορθούμενον). Denn das Wort Gottes

<sup>1)</sup> Orat. XIX. 8. p. 368.

<sup>2)</sup> Orat. XLIV. 8. p. 840.

will nicht, daß du immer in demfelben Zustande bleibest, sondern du sollst immer beweglich, zum Guten beweglich, überhaupt ein neues Geschöpf werden; wenn du gesündigt hast, zurückehren, wenn du tugendhaft wandelst, dich noch mehr anstrengen."

Alle diefe Stellen find gang allgemein gehalten, fo bag fich ge= nauere Bestimmungen über ben Umfang und Birfungefreis, fo wie über die Wirfungsart ber göttlichen Gnade baraus nicht ent= wideln laffen.' Solche beftimmtere Erörterungen finden fich auch bei Gregor nicht. Doch muß bier noch eine Stelle berührt werben, wo er noch beutlicher, als in ben angeführten, bon ber unmittelbaren Unterftusung jum Guten fpricht. welche Gott bem Menichen gutommen läßt. Rachbem Gregor bon bem inneren Rampfe awischen Geift und Rleifch gefprocen, fährt er fort: 1) "Indem nun diese mit einander fämpfen, fommt bon oben fürsorgend (έπίσκοπον) ber Geift bes großen Cottes, und giebt bem Geifte (voi, ber Bernunft, bem Befferen im Menschen) die Band (b. h. verhilft ihm burch feine Unterstützung jum Siege), löft bas Getummel bes läftigen Rorpers (ben inneren Rampf) auf, und ichläfert ben fich erhebenben Sturm finfterer Leidenschaften ein."

Bradestination. Alles bisber Angeführte beutet icon gufs bestimmteste an, dag Gregorius nur eine durch bas Borberwiffen Gottes bon ber fittlichen Würdiakeit bes Menschen bedingte Borberbestimmung besselben gur Seligfeit annehmen fonnte. Die Lehre von einer unbedingten Gnabenwahl bertrug fich nicht mit feinen Begriffen von Freiheit und moralischer Ambutation, und er erklärt fich baber auch gang entschieden gegen Dieselbe. 2) Dief thut er in einer Bemerfung über Die Worte (Matth. XX. 23.): "Das Sigen ju meiner Rechten und Linken ju geben, ftebet mir nicht ju, sonbern benen es bereitet ift von meinem Bater." Er wirft babei bie Frage auf: "Alfo gilt bie herrichaft ber Bernunft, Anstrengung, Weisheit, Fasten, Wachen, Thranenvergießen nichts, sondern nach einer Art Loos (xara τινα ἀποκλήρωσιν b. h. nach einer von der sittlichen Würdigfeit gang unabhängigen, für uns aus vernünftigen Gründen nicht erkennbaren Bestimmung) wird Jeremias geheiligt (Jerem. I. 5.) und andere find bon ber Geburt an verworfen?" Auch in biefer Stelle magft bu alfo, antwortet Gregor, au ben Worten: "benen es gegeben ift," hinzuseten, benen bie murbig

<sup>1)</sup> Carm. IV. B. 89. p. 69.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 14. 15. p. 655.

find, und welche wurdig ju febn (ihre Burbigkeit) nicht allein bom Bater empfangen, fonbern auch fich felbft gegeben baben.

7. Berhältnig ber bisber ausgeführten Sate gur Augustinischen Lehre. Gine Barallele awischen Augustins Lehre von der Erbfunde, Gnade und Brabestingtion und Gregors Neberzeugung, wie sie mit seinen eigenen Worten gegeben worben ift, bietet fich bem kundigen Lefer von felbst bar. Doch find wir bestimmt veranlaßt, beibe in gebrängter Rurge ju pergleichen, ba fich Augustin mehrmals zur Bestätigung feiner Gate auf bas Ansehen bes Gregorius beruft, und ber Buftimmung biefes berebrten morgenländischen Lehrers ein großes Gewicht beilegt. Die Stellen, wo Augustin bieß thut, finben fich in mehreren während bes velagianischen Streites verfagten Schriften. Wir feben fie mit Beifügung bes griechischen Textes bierber, bamit man fich bon ber Richtigkeit und Unrichtigkeit ber augustinischen Uebersetung augenscheinlich überzeuge.

Contra Julian. Pelag. lib. I. cap. 15. pag. 332. Sed tibi non deerit magni nominis et fama illustris episcopus etiam de partibus Orientis, cujus eloquia ingentis merito gratiae, etiam in linguam Latinam translata 1) usquequaque claruerunt. Sedeat ergo cum istis patribus etiam sanctus Gregorius, et cum eis tuae criminationis inanem patiatur invidiam: dum tamen cum eis contra novitiam pestem vestram, medicinalem proferat et ipse sententiam. Audi ergo, quid dicat:

ίλον, καὶ ἄνω τιθέτω την corporeae inundationis expurδμόζυγον σάρκα, τοῖς τοῦ get, et conjunctam sibi carnem

Ή εἰκών ἀνακαθαιρέτο τὴν "Imago, inquit, <sup>8</sup>) Dei labem λόγου πτεροίς πουφίζουσα verbi Dei sublevet pennis. Et

<sup>1)</sup> Der Presbyter Auffinus, ein großer Berehrer unseres Gregorins, hatte mehrere Schriften besselben ins Lateinische übersetzt. Hieronym. advers. Ruffin. lib. 1. tom. II. pag. 486. (siehe oben p. 134.) Ran konnte vermuthen, baß sich Augustin bieser Ruffinischen Uebersetzung bebient hatte; und allerdings sind die Stellen nicht ftreng nach dem griechischen Original, sondern frei und bisweisen verändert wiedergegeben. Allein gerade biefe Beranberungen find von ber Art, wie fle Ruffinus nicht leicht gemacht haben wurde, wie fie vielmehr Augustin, wenn er ben Gregorins gur Beftätigung feiner Lebren gebrauchen wollte, machen mußte.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 15. p. 310. Die Worte "et conjunctam sibi carnem verbi Dei sublevet pennis" sind dem Sinne und Worte des Originals nicht gemäß, wo es heißt: ή είχων — ανω τιθέτω την δμόζυγον σάρχα, τοις του λόγου πτεφοίς χουφίζουσα, benn hier ift unter λόγος bem Busammenhang und der ganzen Dentweise Gregors gemäß nicht das Wort Gottes, sondern die dem Menschen eingeborene Bernunft, welche bas gottliche Chenbild in ihm ift, ju berfteben.

καὶ κρεῖττον μὲν, μήτε δεηθῆναι τοιαύτης καθάρσεως, μήτε καθαρθῆναι, τοῦ πρώτου μένοντος ἡμῖν ἀξιώματος, εἰς δὶ καὶ σπεύδομεν ἐκ τῆς ἐνταῦθα παιδαγωγίας, μηδὲ τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς ἐκπεσεῖν τῆ πικρῷ γεύσει τῆς ἁμαρτίας: κρεῖττον δὲ, τοῦ μὴ παιδεύεσθαι πταίοντας, τὸ ἁμαρτάνοντας ἐπιστρέφεσθαι.

Itemque idem ipse:

 παὶ ῶςπερ ἐν τῷ ᾿Αδὰμ ἀπεθάνομεν, οδτως έν τῷ Χριστῷ ζήσωμεν, Χριςτῷ καὶ συγγεννώμενοι, καὶ συσταυ**ξούμενοι, καὶ συνθαπτόμενοι,** καὶ συνανιστάμενοι δεῖ γάρ με παθείν την καλην αντιστροφήν καὶ ώς περ έκ τῶν χρηστοτέρων, ήλθε τὰ λυπηρά, ούτως έχ τῶν λυπηρῶν, έπανελθείν τὰ χρηστότερα. ού γὰρ ἐπλεόνασεν ἡ ἁμαρτία, υπερεπερίσσευσεν ἡ χάρις. καὶ εἰ ἡ γεῦσις κατέκρινε, πόσφ μᾶλλον τὸ Χριστὸν παθείν έδικαίωσεν:

dignitate permansisse, ad quam et refestianmus, post praesentem emendationem, et melius fuisset non excidere a ligno vitae gustu amarissimo peccati: tamen in secundo loco expedit emendari et corrigi post lapsum, quam in nequitiis permanere."

lem ipse:
"Sicut in Adam omnes, inquit, 1) mortui sumus, ita in Christo omnes vivificemur.

quamvis melius fuisset, ne

egere quidem hujuscemodi ex-

purgatione, sed in illa prima

inquit, 1) mortui sumus, ita in Christo Cum Christo ergo nascamur, et cum Christo crucifigamur, et consepeliamur ei in mortem, ut cum ipso etiam resurgamus ad vitam. Necesse enim est nos perpeti utilem hanc et necessariam vicissitudinem: ut sicut ex bonis ad tristia devoluti sumus, ita ex tristibus ad meliora reparemur. Ubi enim abundavit peccatum, superabundavit gratia: ut quos gustus ligni vetiti condemnavit, Christi crux gratia largiori justificet."

Idem rursus:

Τὴν γέννησιν σεβάσθητι, δὶ ἡν ἐλύθης τῶν δεσμῶν τῆν γεννήσεως. καὶ τὴν Βηθλεὰμ τίμησον τὴν μικρὰν, ἡ σε πρὸς τὸν παράδεισον ἐπανήγαγε.

"Venerare, inquit, 2) nativitatem, per quam terrenae nativitatis vinculis liberatus es. Honora [Bethleem pusillam et minimam, per quam tibi regressus ad paradisum patefactus est."

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 4. p. 665.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 17. p. 674. Zum befferen Berfindnif biefer Stelle vergleiche man Orat. XL. 2. p. 692. "Das Wort Gottes kennt eine breisache Geburt" u. s. w.

Itemque alibi de baptismo loquens:1)

"Persuadeat, inquit, de hoc quoque sermo Christi dicentis, neminem posse introire in regnum coelorum, nisi renatus fuerit ex aqua et spiritu. Per hunc primae nativitatis maculae purgantur, per quas in iniquitatibus concipimur et in delictis genuerunt nos matres nostrae." Numquid et istum Manichaei sapere vel jacere venena dicturus es? Audis omnes uno corde, uno ore, una fide id ipsum dicere, et hanc esse catholicam fidem non dissonante contestatione firmatam. An tibi parva in uno Gregorio episcoporum orientalium videtur auctoritas? Est quidem tanta persona, ut neque ille hoc nisi ex fide Christiana omnibus notissima diceret, nec illi eum tam chrum haberent atque venerandum, nisi haec ab illo dicta ex regula notissimae veritatis agnoscerent.

hier beruft sich Augustinus auf ben Gregorius zur Beftätigung ber ftrengen Lehre von ber Erbfünde. In zwei anderen Stellen gebraucht er ihn für die Lehre von ben Gnadem

wirkungen.

Contra Julianum Pelag. lib. II. cap. 7. pag. 349 seqq. His et sanctus Gregorius adtestatur dicens, 3) "Anima namque cum in laboribus fuerit et in angustiis, cum hostiliter urgetur a carne, tunc ad Deum refugit, et cognoscit unde debeat auxilium poscere." Ac ne quisquam in his verbis episcopi Gregorii hostiliter urgentem carnem, tamquam ex contraria natura mali, secundum Manichaeorum insaniam suspicetur; etiam ipse vide quemadmodum suis fratribus et condoctoribus concinat, docens non ob aliud adversus carnem spiritum concupiscere, nisi ut suo utrumque revocetur auctori post gravissimum in hac vita rei utriusque conflictum, in quo laborat omnium vita sanctorum. In libro quippe apologetico.

Καὶ οὖπω λέγω τὸν ἕνδον "Illorum vero, inquit, $^3$ ) καὶ ἐν ἡμῖν αὐτοῖς, τὸν ἐν verborum nondum facio men-

<sup>1)</sup> Diese Stelle tann ich bei Gregorius nicht finden. Sie icheint ent weber aus einer verloren gegangenen Schrift Gregors zu sehn, ober Augustin ben Antor verwechselt zu haben. Ueber bie Richtigkeit ber Uebersehung löst fich also nicht urtheilen.

<sup>2)</sup> Auch biese Stelle ift, wenigstens in bieser Form, nicht bei Gregot zu lesen. Die Benebictiner haben sie baber in eine für uns verlorene Schrift beffelben verlegt. Bielleicht ift es eine Reminiscenz aus Carmon IV. B. 89. p. 69., in welchem Fall es benn freilich nichts weniger als ein genaues Citat ware.

<sup>3)</sup> Orat. II. 91. p. 54 seqq. Auch bier hat fich Augustin erweiternbe Umschreibungen und Berstärfungen ber Worte bes Gregorius erlaubt, imie

τοῖς πάθεσι πόλεμον, ὃν πολεμούμεθα νυκτός καὶ ἡμέοας ὑπὸ τοῦ τῆς ταπεινώσεως σώματος, τὰ μὲν κούβδην, τὰ δὲ φανερῶς καὶ τῆς άνω καὶ κάτω κυμαινούσης ήμᾶς καὶ στροβούσης, διά τε αίσθήσεως καὶ τῶν άλλων τερπνῶν τοῦ βίου τούτου περιφοράς, τοῦ τε πηλοῦ τῆς ίλύος, ῷ ἐμπεπήγμεθα, καὶ τοῦ νόμου τῆς ἁμαρτιας αντιστρατευομένου τῷ νόμφ τοῦ πνεύματος, καὶ διαφθειρειν έπιχειρούντος την βασιλικήν εν ήμιν είκονα, καὶ δσον της θείας αποφδοίας ημίν συγκαταβέβληται ώς μόλις άν τις έαυτον, ἢ μακρῷ φιλοσοφια παιδαγωγήσας, καὶ αποδόηγνὺς κατά μικρὸν τὸ της ψυχης εύγενες καί φωτοειδές τοῦ ταπεινοῦ καὶ τῶ σκότει συνεζευγμένου, η θεοῦ τυχών Ίλεω, ἢ καὶ ἄμφω ταῦτα, καὶ μελέτην ὅτι μάλιστα ποιούμενος άνω βλέπειν τῆς κατασπώσης ἕλης έπικρατησειε.

tionem, quibus intra nosmet ipsos propriis vitiis ac passionibus impugnamur, et noctuque ignitis stimulis corporis humilitatis hujus corporis mortis urgemur, nunc latenter, nunc etiam palam, provocantibus ubique et irritantibus rerum visibilium illecebris, luto hoc faecis cui inhaesimus, coeni sui foetorem venis capacioribus exhalante; sed et lege peccati, quae est in membris nostris, legi spiritus repugnante; dum imaginem regiam, quae intra nos est, captivam ducere studet: ut spoliis ejus cedat, quidquid illud est quod in nos beneficio divinae ac primae illius conditionis influxit: unde vix aliquis fortasse longa se et districta regens philosophia; et paulatim nobilitatem animae suae recolens, naturam lucis quae in est humili huic et tenebroso luto conjuncta, revocet et reflectat ad Deum: vel si certe propitio Deo agat, utrumque pariter revocabit; si tamen longa et assidua meditatione insuescat semper adspicere, et deorsum male trahentem ac degravantem materiam sibimet adstrictam frenis artioribus sublevare."

jeben eine genauere Bergleichung ber griechischen Stelle mit ber lateinischen Uebersetzung lehren tann. Aber was die hauptsache ift, so liegt in der Stelle Gregors burchaus tein Beweis filr die augustinische Lebre von der Gnade, sondern vielmehr das Gegentheil, denn Gregorius schreibt offenbar bei dem Kampse des Bosen und Guten oder urspringlich Göttlichen im Menschen (ber haulund er hurv etrade, xal Goor the Keias anochfolas

Agnosce fili Juliane consonas catholicas voces, et ab eis desine dissonare. Cum dicit beatus Gregorius, "Intra nosmet ipsos propriis vitiis ac passionibus impugnamur, et die noctuque ignitis stimulis corporis humilitatis hujus et corporis mortis urgemur"; baptizatus loquitur, de baptizatis loquitur. Cum dicit, "lego peccati, quae est in membris nostris, legi spiritus repugnante": baptizatus loquitur, de baptizatis loquitur, Christianorum est ista pugna fidelium, non infidelium Judaeorum. Crede, si non pugnas; agnosce, si pugnas, et ista pugna rebellem quoque superbiam Pelagiani erroris expugna. Jamne discernis, jamne resipiscis, et in baptismate fieri omnium remissionem peccatorum, et cum baptizatis quasi civile bellum interiorum remanere vitiorum? --

De dono perseverantiae cap. 49. pag. 561. — His duobus sanctum Gregorium addamus et tertium, qui et credere in Deum, et quod credimus confiteri, Dei donum esse testatur, dicens:1)

Μιᾶς θεότητος, ὦ οὖτοι, την τριάδα όμολογήσατε, εί δὲ βούλεσθε, μιᾶς φύσεως vero aliter vultis, dicite unius καί την θεός φωνήν παρά του πνεύματος ύμιν αιτήσομεν. δώσει γαρ, εδ οίδα, δ τὸ πρώτον δούς, καὶ τὸ δεύτερον.

..Unius deitatis. vos, confitemini Trinitatem: si esse naturae, et Deus vocem dari vobis a sancto spiritu deprecabitur: id est rogabitur Deus, ut permittat, vobis dari vocem, qua quod creditis, confiteri possitis. Dabit enim, certus sum; qui dedit, quod primum est, dabit et quod secundum est;" qui dedit credere, dabit et confiteri.

ήμεν συγκαταβέβληται) und bei bem Siege bes letteren sehr vieles bet eigenen geistigen Anstrengung und Uebung bes Menschen, ber φιλόσοφια, 3u. Man ermäge nur die Worte: ώς μόλις ἄν τις ξαυτόν, ἡ μακρά φιλοσοφία παιδαγωγήσας, και απορέηγνύς κατά μικρόν το της ψυχής εθγενές και φωτοειδές του ταπεινού και τῷ σκότει συνεζευγμένου, ἡ Θεοῦτυχων έλεω, ἡ καὶ ἄμφω ταῦτα. κ. τ. λ. Diese Worte hat Augustin gang unrichtig und offenbar finnentstellend überfett. Aber fie maren auch feiner Theorie gar gu febr entgegen.

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 8. p. 737. Gregorius ermahnt bort, nicht über Worte ju bifputiren, fonbern auf bie Sache ju feben und gegen Bareifer brilderliche Liebe ju beweisen. Er rebet bann bie Macebonianer an: mies θεότητος, ω ούτοι, την τριάδα ομολογήσατε, ελ δε βούλεσθε, μιας φύσεως και την θεός φωνην παρά του πνεύματος υμίν αιτήσομεν. δώσει γάρ, εὐ οίδα, ὁ τὸ πρώτον δούς, καὶ τὸ δεύτερον. — Auch biele Stelle hat Augustin unrichtig wiedergegeben, mas felbst bie Benedictiner nicht verheblen. Er wird damit entschuldigt, daß er tem griechisches Exemplar ber Rebe bor fich gehabt habe. Batte er aber auch beffer ilberfest, fo

1

Anßer diesen Stellen erwähnt es Augustin auch noch einmal vorübergehend, daß alle ausgezeichneten Kirchenlehrer, und namentlich auch Gregorius, seine Ueberzeugung von der sündlichen Natur des Menschen theilten. Contra Julian. Pelag. lid. VI. cap. 70. pag. 464.

Go zuberfichtlich fich auch Augustin auf die Uebereinstimmung ber Ueberzeugung bes Gregorius mit feiner Lehre beruft, fo fann boch eine genauere Betrachtung gang flar zeigen, bag er barin Unrecht hatte, und bag er bie Stellen Gregors nicht nur unrichtig anwendete, fondern auch bas Bange ber Unficht biefes ariedischen Rirdenlebrers ju berüdfichtigen vernachläsigte und ibn alfo febr einseitig auffaßte. Gregorius fprach amar feineswegs biefelben Lehrfate aus, die fpaterbin Belagius und feine Freunde vortrugen, aber er war boch, wenn man alle feine Meugerungen erwägt, weit mehr Belagianer, als Augustinianer. Wir haben gefeben, bag er alles Gute im Menfchen von Gott ableitet, aber bieg thut er feineswegs im Sinne Augustins b. b. fo, bag er bie gange Befferung und Beiligung bes Menschen einzig und allein bon einer un mittelbaren Birfung ber gottlichen Gnabe abhangig machte, fonbern fo, bag er auch ber bem Denichen angeborenen Rraft jum Guten und ber Freiheit einen Theil ber Befferung aufdreibt, welche sittliche Krafte er jedoch auch als eine Gabe Gottes anfieht, und alfo auch barin mittelbar bie gottliche Gnabe erblickt. Diefen Unterschied überfah Augustin, indem er bie Stellen, wo Gregor bon ber menschlichen Freiheit fpricht, gang gur Seite liegen ließ. Die Ueberzeugung bes Gregorius unterscheibet sich also von ber bes Augustinus in zwei sehr wesent= lichen Buncten, aus welchen noch mehrere untergeordnete Divergenzen bervorgeben:

1. Gregorius behnte die nachtheiligen Folgen des Sündenfalls keineswegs so weit aus, daß dadurch dem Menschen alle Fähigkeit zum Guten (unabhängig von den unmittelbaren Einwirkungen der göttlichen Gnade) geraubt worden wäre; vielmehr läßt er dem Menschen auch nach dem Fall (und unabhängig von der Biedergeburt) Wahlfreiheit zwischen Gutem und Bösem und selbstständige Kraft zum Guten übrig; er schreibt ihm eine eingeborene Erleuchtung, eine freie Vernunftkraft, etwas ursprüngslich Göttliches zu, welches er das göttliche Gbenbild nennt. Dieß beweisen die oben ausgezogenen Stellen zur Genüge. Er konnte

hat er boch barin gesellt, bag er aus einer rebnerischen Aeußerung bes Gregorius, bie er mit philosophischer Strenge urgirte, einen Lehrsat zog, ber Gregors sonstigen Ueberzeugungen nicht eutsprach.

also die augustinische Lehre bon einer vollkommenen Corruption ber sittlichen Natur des Menschen nicht anerkennen.

Gregorius weiß nichts von einer Imputation ber Gunbe Abams bei allen feinen Nachkommen; er tennt bie Lebre nicht, bak alle Meniden in Abam als dem Urvater und Repräsentanten bes Menschengeschlechts gefündigt hatten, und bestwegen (auch ohne eigene Gunde) schuldig und berbammungswurdig maren; er bat alfo ben ftrengen Begriff bon Erbfunbe, welcher auch eine Schulb mit einschließt, feineswegs. Dieg beweißt gang vorzüglich eine Stelle in ber 40ften Rebe, 1) wo er bon bem fünftigen Schickfal ber bor ber Taufe berftorbenen Rinder fpricht und fagt: "Ich glaube, bag fie weber beseligt, noch bestraft werben (μήτε δοξασθήσεσθαι, μήτε πολασθήσεσθαι) von dem ge rechten Richter, indem fie gwar ungetauft, aber auch ohne Gunde find, und Unrecht vielmehr erlitten, als gethan haben (ws άσφραγίστους μέν, άπονήρους δέ, άλλα παθόντας μαλλον την ζημίαν, η δράσαντας). Denn ber, welcher nicht ftrafbar ift, ift nicht fofort auch ber Berrlichkeit wurdig; und ebenfo, mer nicht ber Berrlichkeit wurdig ift, fofort ber Strafe." Bier neigt fich Gregorius offenbar zu ber velagianischen Borftellung bin, baf bie ungetauften Rinder weber ber eigenthumlich driftlichen Geligkeit (bes regni coolorum) theilhaftig, noch auch ber ewigen Berbammung und Strafe anheim gegeben febn, sonbern in einem Mittelauftand (ben bie Belagianer vita aeterna nannten) fic befinden wurden; ohne daß er jedoch biefe Borftellung gerade fo ausspricht, wie fie bie Pelagianer später ausbilbeten.

Daß Gregorius die augustinische Lehre von der unbedingten Gnadenwahl verwerfen mußte, geht aus dem oben Bemerkten beutlich genug hervor. Indem er die Bestimmung zu künstiger Seligkeit zum Theil von der sittlichen, durch Freiheitsgebrauch bedingten, Bürdigkeit des Menschen abhängig machte, und dem Menschen dabei ein Verdienst zuschrieb, wich er natürlich von

Augustin gänzlich ab.

So wenig nun Gregorius ein Augustinianer war, eben so wenig war er auch ein Pelagianer. Dieß weiter auszusühren, gehört nicht hierher. Ich begnüge mich, folgendes zu bemerken: 1. Gregorius war überzeugt, daß die Sünde Adams nicht blos ihm, sondern dem ganzen menschlichen Geschlecht geschadet habe; 2. daß vermöge der nachtheiligen Folgen, welche eben diese Sünde Adams für alle seine Nachkommen gehabt, die Menschen nicht in bemselben Zustande geboren würden, in welchem sich Adam vor

<sup>1)</sup> Orat. XL. 23. p. 708.

bem Falle befand; 3. baß schon vermöge ber aus Geist und Körper zusammengesetten Natur bes Menschen etwas Sündiges in jedem Menschen liege, welches vorzugsweise im Körper wohnt, das Göttliche im Geiste (das Ebenbild Gottes) trübt, und einen inneren Zwiespalt und Kampf in jedem Menschen nothwendig erzeugt; 4. daß dieser innere Widerstreit, eine Folge der Sünde Adams, nur durch göttlichen Beistand, welcher die Freithätigkeit des Menschen zum Guten unterstützt, in vollsommenen Frieden aufgelößt werden kann, und daß die Erlösung durch Christum nothwendig ist, um alle nachtheiligen Folgen der Sünde Adams wieder aufzuheben.

Gregorius war weber so consequent, wie Augustinus, noch wie Pelagius; er stand zwischen dem strengen System der Freiheit, wie es Origenes gegeben hatte, und dem noch strengeren System der Gnade, wie es etwas später Augustin gab, in der Mitte. Seine Theorie, die er nirgends zusammenhängend vorträgt, scheint in ihm selbst nicht vollkommen durchgebildet gewesen zu sehn; hätte er sie aber ganz folgerichtig entwicklt, so möchte er, der Berehrer des Origenes, wohl eher zum Pelagianismus hingetrieben worden sehn, als zum Augustinianismus. So aber versblied er bei einem die Mitte zwischen beiden, damals noch nicht in ihrer Schärfe ausgesprochenen, Systemen haltenden Synergismus.

## II. Soteriologie. Lehre von der Erlösung durch Christum.

Die Lehre von bem burch Christum zu erlangenden Heilsteht in jedem Shstem in Berbindung mit den Ueberzeugungen, welche über den geistigen und physischen Zustand des Menschen aufgestellt werden. Anthropologie und Soteriologie bedingen sich immer wechselseitig und müssen sich entsprechen. So sinden wir auch, daß Gregor die durch Christum gestistete Erlösung immer in Beziehung stellt zu dem durch die Sünde Adams bewirkten Verfall des menschlichen Geschlechtes, so daß die Wohlthaten der Erlösungsanstalt vorzüglich darin bestehen, dem Menschen das wiederherzustellen, was durch den Ungehorsam Adams verloren gegangen ist. In einer Lobrede auf den Märthrer Chprian stellt Gregorius Christum als den ersten Märthrer dar und sagt von ihm: "Er ist an das Kreuz hinausgegangen und hat mich mit

fich genommen, um meine Sunbe anzuheften, und über bie Schlange ju triumphiren, und bas Solg ju beiligen, und bie Luft au überwinden, und ben Abam wieder jum Beil gurudguführen, und bas gefallene Chenbild wiederherzuftellen." 1) Den gangen Bang ber göttlichen Dekonomie entwidelt Gregorius vorzuglich in folgender Stelle: "Wir find geschaffen, um gludlich ju febn; wir waren gludlich, nachbem wir geschaffen waren; bas Parabies wurde uns anvertraut, um in Wonne zu leben. Wir empfingen ein Gebot, um burch Bewahrung beffelben berherrlicht zu werben; nicht als ob Gott ben Erfolg nicht borber gewußt hatte, fonbern weil er bem freien Willen ein Gefet geben wollte; wir liegen uns berführen, ba wir beneibet wurden; wir fielen, ba wir bas Gefet übertraten. . . . So ward es für uns Bedürfniß, bag Gott Mensch wurde und ftarb, bamit wir lebten; wir find mit ihm gestorben, um gereinigt zu werben; mit ihm auferstanden, ba wir mit ihm gestorben, mit ihm verherrlicht, ba wir mit ihm auferstanden find." 2) In ber querft angeführten Stelle giebt Gregorius gang allgemein, ohne nabere Bestimmungen, als Wirkungen bes Tobes Jesu an unsere Entsündigung, bie Befiegung bes Satans und bie Wieberherstellung bes göttlichen Cbenbilbes 'im Menschen's) (benn was er von der heiligung bes burch ben Ungehorfam Abams entweihten Bolges fagt, ift eine blofe Spielerei) - aus ber anberen leuchtet gwar feine Anficht über bie göttliche Ruhrung bes Menfchengeschlechtes auch wieber im Allgemeinen berbor, allein es möchte fower fenn, bas, was er über bie Nothwendigfeit ber Menschwerdung Gottes ju unferer Beseligung in rednerischem Schwunge fagt, auf gang klare Beariffe zurückzuführen.

Als ber allgemeine Zweck ber Menschwerbung Gottes in Christo wird von Gregorius die sittliche Rettung des Menschengeschlechtes angegeben. "Was ist der Grund der Menschwerdung, sagt er, die Gott um unsertwillen übernahm? Was anders, als uns volltommen zu retten?"4) Diese Rettung setzte er in die

<sup>1)</sup> Orat. XXIV. 4. p. 439.

<sup>2)</sup> Orat. XLV. 28. p. 867.

<sup>3)</sup> In einer anberen ähnlichen Stelle Orat. XXXVIII. 13. p. 671. sagt Gregorius: "Ich (er versteht barunter ben Menschen im Allgemeinen) habe bas Ebenbilb (Gottes) empfangen, und habe es nicht bewahrt; er (Christus) nimmt bas Fleisch an, um bas Ebenbilb zu retten und bas Fleisch unsterblich zu machen."

<sup>4)</sup> Orat. XXX. 2. p. 541. τὸ σωθηναι πάντως ἡμας. Die Letart πάντως haben bie Benebictiner mit ber Bemerkung: Sic duo Reggtres Colb. et Coisl. 1. In Edit. πάντας. — Birklich scheint and πάν-

Beiligung, Befeligung und Bergöttlichung bes Menschen und berband bamit die Idee, daß fich Gott barum in Chrifto mit allen Theilen ber menschlichen Natur vereinigt habe, bamit fie alle burch biese Berbindung geweiht und geheiligt wurden und bamit bas Göttliche, mit ber menschlichen Natur verbunden, Diefelbe, wie ber Sauerteig bie Maffe, ftarfend und verbeffernd burchbringe. "Er vereinigte mit fich, was verbammt war, um alles von ber Berbammung ju befreien, indem er für Alle Alles murbe, was wir find, ausgenommen bie Gunde, Leib, Seele, Beift, fo weit ber Tob reicht." 1) Defiwegen mußte Chriftus auch alle irbischen Ruftanbe burchmachen und in alle menschlichen Berhältniffe bis jur tiefften Schmach und Erniebrigung eintreten, bamit alles Menichliche, auch bas Geringfte, burch biefe Berablaffung ber Gottbeit geehrt und gereinigt, und unter allen Beschränkungen bas Bild eines göttlichen Lebens verklart und als ewiges Borbild ber Menschheit bargestellt werbe. 2) Ueberhaupt bezeichnet Gregorius bie Menschwerbung in Chrifto als ben eigentlichen allgemeinen Bereinigungspunct für Gottheit und Menschheit, burch welchen bie Gottheit zur Begludung ber ihr entfrembeten Menschen fich berabgelaffen hat, und bie Menschheit ju göttlicher Befeligung emporgehoben werden foll. Wir finden bei ihm, wie bei vielen Rirchenlehrern biefer Beit, ben Gebanten häufig wiebertehren: Gott ift Menfch geworden, bamit ber Menfch Gott werbe; womit er ohne Zweifel nicht eine eigentliche Erhebung ju gottlichem Befen, eine Berichmeljung mit Gott, fonbern, wie er es in Umidreibungen baufig felbft ertlart, eine Unnaberung gu göttlicher Beiligkeit und Seligkeit, eine immer reinere Wieberberftellung und Berklärung bes göttlichen Chenbilbes im Menschen bezeichnen will. 3) Um nun bas, mas bie Menschheit im Allgemeinen an ber innigsten Berbinbung mit ber Gottheit hinbert, hinmegguräumen, bagu mußte bie Gottheit felbft boll Menfchenliebe in die irbifche Beschränfung herabkommen: "Die Gottheit

rws ben Borzug zu verdienen, ba πάντας weit leichter als eine Emendation angesehen werben kann. Durch πάντως soll ber über die ganze menschliche Natur sich erstreckende Umfang und die keinen Bunsch mehr übrig lassende Bollftändigkeit ber Erlösungsanstalt ausgebruckt werben.

<sup>1)</sup> Orat. XXX. 21. p. 555.

<sup>2)</sup> Orat. II. 23 u. 24. p. 24 u. 25.

<sup>3)</sup> Benn 3. B. Gregor Orat. II. 22 u. 23. p. 23. fagt, barauf zwede bie Erniedrigung der Gottheit und jede heilanstalt ab, ben Menschen zu Gott zu machen, so erklätt er es durch ben Jusals: und ibn, ber zu einer böberen Beltordnung gehört, auch ber himmilichen Seligkeit theilhastig zu machen (Θείον ποιήσαι, καὶ τῆς ἄνω μακαριότητος, τὸν τῆς ἄνω συντάξεως).

muß zu uns herab, wir mussen zu ihr hinansteigen, damit eine Gemeinschaft Gottes mit den Menschen bewirkt wird, indem die Bürde (der Gottheit mit einem menschlichen Besen) sich vereinigt; so lange aber jedes für sich bleibt, das Göttliche in seiner Erhaben- heit, das Menschliche in seiner Erniedrigung, sindet keine Mittheilung der Güte, keine Herablassung der Menschenliebe Statt, sondern es bleibt ein großer und unübersteiglicher Schlund in der Mitte, der nicht blos den Reichen vom Lazarus und von dem ersehnten Schoose Abrahams trennt, sondern auch die geschafsene und verz gängliche Natur von der ungeschafsenen und ewig bleibenden."1)

Gregorius hatte babei jugleich bie Ueberzeugung, bag bie Gottheit, indem fie burch Berbindung mit einem Denfchen in eine gewiffe Befdrantung eintrat, für ben menfdlichen Geift erft recht erkennbar geworben fet. "Die reine Gottheit zu ertragen (b. h. anzuschauen, aufzufassen und zu erkennen), beffen ift bie bem Werben und Bergeben unterworfene Natur nicht fähig."2) Der endliche Menschengeist tann ben unendlichen Gottesgeift nicht unmittelbar und vollkommen faffen, ber Unbeschränkte muß in bie Begränzung bes menschlichen Rebens und Sandelns eintreten, und in ber Beschränfung eines Menschenlebens bie Rulle feiner unfichtbaren göttlichen Gigenschaften offenbaren, bamit er von ber beschränkten Bernunft bes Menschen richtig erfaßt und erfannt werbe. Dieg lag in bem Ausspruche, ben wir bei Gregorius bäufig finden, Gott feb Mensch geworden, Era xwon 9 f o axwontog, bamit ber Unendliche burch biefe Bereinigung mit bem Endlichen für ben endlichen Geift begreiflich werbe.

Die wichtigste und schwierigste Frage ist indes, wie Christus bei seiner erlösenden Thätigkeit gewirkt habe, um die Sünden und ihre Folgen, die Strafen von und zu entfernen, und in welchem Verhältniß insbesondere die Sündenbergedung zum Tode Christi stehe? Gregor erklärt sich zwar über diesen Punct nicht sehr bestimmt und folgerichtig, aber wir sinden doch zerstreute Aeußerungen bei ihm, woraus wir ungefähr auf seine Vorstellungen schließen können. Vorerst sagt er ganz allgemein in einer Rede auf das Weihnachtssest: "Wir seiern heute die Herabkunst Gottes zu den Menschen, damit wir zu ihm hinauskommen oder hinansteigen; damit wir den alten Menschen ablegen und den neuen anziehen; und wie wir in Adam gestorben sind, so in Christo leben, indem wir mit Christo geboren, gekreuzigt, begraben werden und auferstehen. Wenn die Sünde mächtig ist, so ist die

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 12. p. 740 u. 741.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIX. 13. p. 685.

Gnade noch viel mächtiger (Rom. V. 20.), und wenn ber Genuß ber Speise verdammte, wie viel mehr wird bas Leiben Chrifti gerecht machen." 1) hier beutet Gregorius barauf bin, bag burch bas Leiben Chrifti ein Uebel von uns entfernt werben foll, welches burch ben Ungehorsam bes ersten Menschenpaares auf uns gekommen ift. Wie wir burch Abam gewiffer Guter ber= luftig geworden find, fo werden wir in Chrifto hohere Lebensguter erhalten, wenn wir bie gange Erscheinung Chrifti fo in uns aufnehmen, fie fo uns aneignen, als ob wir mit ihm gefreuzigt, begraben, auferstanden waren. Diese Ausbrude find nun allerbings bunkel und unbeftimmt und bedürfen genauerer Erläuterung, bie wir auch bis zu einem gewissen Grabe in einer anberen Stelle finden, worin Gregorius die Borftellung von einem ftell= vertretenden Leiben und Sterben Chrifti nicht undeut= lich als die feinige borträgt. Der Redner will nämlich erklären, inwiefern ber Apostel fagen fonne, bag ber Gobn fich bem Bater unterwerfe (1 Cor. XV. 28.), als ob er ihm nicht jest schon unterworfen ware, und thut bieß fo: "Wie er (Chriftus) um meinetwillen ein Fluch genannt ward (Gall. III. 13.), weil er meinen Fluch löfte, und Gunde (2 Cor. V. 21.), weil er bie Sünde ber Welt hinwegnahm (Joh. I. 29.), und ftatt bes alten Abams ein neuer wurde, so macht er auch meinen Unge = horfam (meine Wiedersetlichkeit) ju bem feinigen, als bas haupt bes gangen Körpers; fo lange nun ich ungehorfam und widerfetlich bin, burch Berleugnung Gottes und Leibenschaften, wird auch Chriftus in Beziehung auf mich ungehorsam genannt; wenn ihm aber alles unterworfen ist (es wird ihm aber alles unterworfen burch Erkenntnig sowohl als Umwandlung), bann hat auch er fich volltommen unterworfen; indem er mich ben Geretteten (Gott) auführt."2) In biefer Stelle ift es wohl ziemlich bestimmt ausgebrückt, daß Christus auch badurch ber Retter bes menfdlichen Gefdlechtes von ber Gunde und ihrem Fluche wurde, daß er ben Ungehorsam ber Menschen zu bem seinigen gemacht, bas beißt, bag er bie unseligen Folgen, welche ber Ungehorfam für einen jeben Gingelnen hatte haben muffen, ju erbulben übernahm. Indeg mar Gregorius hierin nicht voll= fommen im Reinen, wie aus bem Folgenden hervorgeht.

Durch eine zu buchstäbliche und äußerliche Erklärung ber neutestamentlichen Worte durgov und durgow war schon seit

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 4. p. 665.

<sup>2)</sup> Orat. XXX. 5. p. 542.

früherer Zeit (seit Frenaus und vornehmlich Drigenes) die Borftellung berrichend geworben, bag Chriftus die Menichen baburch bon ber Bewalt und Berrichaft bes Satans, unter welche fie burch bie Gunde gefallen feben, befreit habe, bag er feine Seele für fie als Lofegelb bingab. Diefer ber Erlöfungsanftalt eines beiligen Gottes fo wenig würdige Gebanke wurde auf verschiedene Beise modificirt; bie meisten Rirchenlebrer bes vierten Jahrhunberts nahmen (nach bem Borgange bes Drigenes) an, Chriftus babe mit bem Satan einen Taufch eingegangen, bei welchem er (Chriftus) fich felbst als Raufpreis für bie Befreiung ber Menfchen anbot; ber Satan feb ben Bertrag eingegangen, babe fich aber nachber getäuscht gesehen, weil er bie Berrichaft über Resum wegen beffen göttlicher Beiligkeit und Macht nicht behaupten konnte. Gregorius verwirft eine folde Borftellungsart von Erlöfung gang entschieben. "Wem und um weffen willen, fagt er, wurde benn bas Blut, ich meine jenes toftbare und berrliche Blut bes Gottes, ber Soberpiefter und Opfer jugleich mar, ju unferem Beften beraoffen? Wir waren unter ber Gewalt bes Argen, indem wir unter bie Sunde verfauft waren, und bie Luft für Schlechtiakeit eintauschten. Wenn nun bas Löfegelb feinem anderen gegeben wird, als bem Gewalt habenden Befiger, fo frage ich, wem wurde bieles bargebracht und um welcher Urfache willen? Etwa bem Argen (bem Satan) felbft? Bfui bes tollfühnen Gebantens! Dann batte ja ber Räuber nicht blos von Gott, fonbern Gott felbst (in Chrifto) als ein Löfegelb und einen überschwenglichen Lobn für feine Tyrannei empfangen . . . Dber bem Bater? Aber hier fragt es fich erftlich, wie fo? Denn er hielt uns ja nicht in feiner Gewalt. Sobann, welchen Grund fann man angeben, bag ber Bater fich an bem Blute bes Gingeborenen ergött haben follte, mabrend er nicht einmal ben Magt annahm, ber ihm von feinem Bater bargebracht wurde, fonbern bas Opfer eines vernünftigen Wefens in bas eines Widbers verwandelte? Ober ift es nicht offenbar, bag es (bas Löfegelb) ber Bater annahm, inbem er baffelbe meber verlangte, noch beffen bedurfte, fondern um ber göttlichen Beilsordnung (di' oixovouiar) willen, und weil ber Menfc burch bie Menschwerbung Gottes gebeiligt werben mußte; bamit er uns, ben Thrannen mit Gewalt überwindend, befreie, und burch Bermittelung bes Sohnes ju fich jurudführe ?"1) Bir feben aus biefer Stelle, bag Gregorius jene Borftellung von ber Erlösung als einer eigentlichen Lostaufung aus ber Gewalt bes

<sup>1)</sup> Orat. XLV. 22. p. 862 u. 863.

Teufels nicht billigen konnte; 1) eben so wenig scheint er einen eigentlichen Bersöhnungsopfertob, durch welchen Gott bewogen worden wäre, die Sünden zu vergeben und ihre Strafen zu erlassen, anzunehmen, sondern er behauptet ganz einsach, um der Ordnung des göttlichen Reiches und seiner Heiligungsanstalten willen (δι² οἰκονομίαν) seh die Menschwerdung und das Leiden, die freie Selbstausopferung Jesu nothwendig gewesen.

Daß Gregor die Erlösungsanstalt als eine allgemeine, für das ganze menschliche Geschlecht bestimmte Wohlthat ansah, geht schon aus der Parallele hervor, die er so häusig zwischen den durch Spristum mitgetheilten Gütern, und den durch Abam allgemein verbreiteten Uebeln zieht. Er behauptet aber auch den Universalismus der Erlösung ganz bestimmt. "Durch Christi Leiden sind wir, nicht etwa nur dieser, jener aber nicht, sondern alle, die an demselben Abam Theil nahmen, wiederhergestellt worden, wir alle, die durch die Schlange irre geführt, durch die Sünde dem Tode überliesert, durch den himmlischen Abam gerettet, und zu dem Baume des Lebens, von welchem wir getrennt waren, wieder hingesührt worden sind durch das Holz der Schmach (das Kreuz)."<sup>2</sup>)

Bum Erlösungswerke Christi gehörte es nach Gregors Neberzeugung auch, daß er nach seinem Tobe in die Unter = welt hinabstieg, um die dort befindlichen Seelen zu befreien; 3) allein Gregor ließ es dabei unbestimmt, ob Christus alle jene Seelen gerettet habe, ober nur die glaubenden. 4)

<sup>1)</sup> Obwohl nun Gregor jenen Gebanken einer gerechten Ueberlistung bes Satans burch ein Lösegelb, bas er nicht behaupten konnte, verwarf, so war er doch nicht so abgeneigt, bei bem Kampse, in welchem Christus ben Satan überwand, auch einige Lift getten zu lassen. Die List bestant barin, daß Christus in menschlicher Gestalt erschien, so baß ber Teusel meinte, er habe es nur mit einem gewöhnlichen Menschen zu thun, während boch die Kraft und Heiligkeit der Gottheit in ihm wohnte. "Weil jener Sophist ber Sinde unliberwindlich zu sehn vermeinte, nachdem er uns durch die Vosspillen, Gott gleich zu werden, verlockt hatte, wird er verlockt durch die vorgehaltene Lockpeise des Fleisches (σαρχός προβλήματι δελεάξεται), damit er, in der Meinung, den Adam (einen Menichen) anzusallen, Gott angreise, und so der neue Adam den alten rette, und der Fluch des Fleisches getöst werde, indem der Tod durch das Fleisch (ben Ertösungstod Christi) getöbtet werde." Orat. XXXIX. 13. p. 685.

<sup>2)</sup> Orat. XXXIII. 9. p. 609.

Orat. XXIX. 18. p. 537. . . . εἰς ἄθου κάτεισιν, ἀλλ' ἀνάγει ψυχάς.

<sup>4)</sup> Orat. XLV. 24. p. 864. . . . αν εὶς ζόου κατίη, συγκάτελθε. γνῶθε καὶ τὰ ἐκεῖσε τοῦ Χριστοῦ μυστήρια, τίς ἡ οἰκονομία τῆς διπλῆς καταβάσεως, τίς ὁ λόγος ἀπλῶς σώζει πάντας ἐπιφανεὶς, ἣ κἀκεῖ τοὺς πιστεύ οντας:

## III. Bon ben kirchlichen Heilsmitteln.

1. Taufe. Bestreitung falfder Borstellungen und Misbräuche bes bierten Jahrhunberts.

An die Betrachtung über das in Christo mitgetheilte Heil im Allgemeinen schließen wir sogleich einige Bemerkungen über die Lehre von den kirchlichen Gnadenmitteln an; und hier besinden wir uns namentlich in Beziehung auf die Tause im Stande, die Ueberzeugungen Gregors aussührlicher zu entwickeln, da wir von ihm eine eigene Rede über die Tause!) von bedeutendem Umsang besitzen.

1. Namen und Birkungen ber Taufe. Gregor unterscheibet bie christliche Taufe von ber Taufe bes Johannes, und glaubt, daß Gott, der Erzieher des Menschengeschlechtes, auch bei der Anordnung der verschiedenen Lustrationen und Taufen auf den religiösen Entwickelungsgang der Menschheit Rücksicht genommen habe. 2) Die dristliche Taufe, die uns hier allein beschäftigt, bezeichnet Gregor mit den mannichfaltigsten bilblichen Namen, 3) um den Reichthum der geistigen Güter, welche den

<sup>1)</sup> Es ift bie 40ste Rebe p. 691—729, bei ben Benedictinern; fie hat bie Ueberschrift els το αγιον βάπτισμα.

<sup>2)</sup> In bieser Beziehung sagt er: "Da bieß ein Taussest ift, so müssen wir auch über bie verschiedenen Tausen (περλ διαφοράς βαπτισμάτων) sprechen. Moses tauste, aber im Wasser; vorher auch in der Wolfe und im Meere 1 Cor. X. 2.; dieses war aber vorbildlich, wie es auch dem Paulus scheint; das Meer bedeutete das Basser, die Wolfe den Geist; das Manna das Brod des Lebens, der Trank den Trank Gottes. Johannes tauste, nicht mehr aus sülvische Weise; denn er tauste nicht mehr aus sülvische Weise; denn er tauste nicht mehr die Moses im Basser, sondern auf Sinnesänderung; aber auch noch nicht volltommen geistig, denn er setzt noch nicht hinzu, im Geiste. Auch Jesus taust, aber im Geiste; das ist die Bollendung. Ich weiß noch eine vierte Tause, die durch das Märthrerthum und durch Blut, womit auch Chrisus getaust wurde, und welche um so viel herrlicher ist, als die anderen Arten, je weniger sie wieder durch Sünden bestedt wird. Za ich weiß noch eine sün ste, die durch Thränen (rò των δακρύων), aber sie ist noch schwerer, weil man jede Racht sein Lager mit Thränen benetzen muß." Orat. XXXIX. 17. p. 688.

<sup>3)</sup> Die meisten bieser bilblichen Ausbrilde, die in jener Zeit gewöhnlich waren, sinden wir in solgender Stelle (Orat. XL. 3. p. 692.) von Gregor zusammengestellt: "Die Tause ist also Erleuchtung der Seelen, Umwandlung des Lebens, Gelödniß eines guten Gewissens gegen Gott (έπερωίτημα της είς θεών συνειδήσεως 1 Potr. III. 21.), die Tause ist Unterstützung unserer Schwachbeit. Ablegen des Fleisches, Anziehen des Geistes (des steischstützung unserer Schwachbeit. Ablegen des Fleisches, Anziehen des Geistes (des steischstützung des Geschüpfes, Abspillung der Sünde (κατακλυσμός άμαρτίας, eigentlich die Uebersluthung, wodurch die Sünde weggeschafft wird, im

Christen durch die Taufe zu Theil werden, anzudeuten. wefentliche Bedanke aber, ber biefer gangen reichen namengebung aum Grunde liegt, ift ber: bag alle Wohlthaten bes Chriftenthums in ber Taufe gleichsam in einen Bunct concentrirt, in einen Moment gusammengefaßt mitgetheilt wurden; wobei jedoch bie Beschränkung nicht ju bergeffen ift, bag bie Taufe nur infofern mit Grund alle biese Namen trägt, als ber Täufling bie rechte, beim Gintritt in bas von Chriftus gestiftete Gottesreich erforberliche, Gefinnung mitbringt. Gine beutlichere Entwidelung über bas Wefen ber Taufe erhalten wir in folgenber Stelle, 1) worin Gregorius auch bas Aeugerlich = symbolische und bas Innerlichgeiftige als die beiben nothwendigen Elemente bes Sacramentes unterscheibet: "Da wir aus zwei Theilen, ber Seele und bem Rörver, ber fichtbaren und unfichtbaren Natur befteben, fo findet auch eine boppelte Reinigung Statt, burch bas Baffer nämlich und den Geist, wovon das erstere fichtbar und körperlich empfangen wird, bas andere, ber Beift nämlich, unförperlich und unfichtbar hinzukommt, bas eine bilblich, bas andere mahrhaftig und bie Tiefen ber Seele reinigenb, fo bag es ber erften Beburt (bem ανθρωπος σαρχιχός) Hulfe gewährt, neue Menschen statt ber alten, göttliche (Geoeideig, großartige) ftatt berer, wie fie jest

Segensatz gegen die Fluth, als Strase der Sünde und mit Anspielung auf 1 Petr. III. 21.), Mittheilung des Lichtes, Entfernung der Finsternis. Die Tause ist ein Fabrzeug (δχημα, Fuhrwerf) zu Gott, ein Sterben mit Christo (eig. ein Auswandern mit Christo), eine Besessigng des Glaubens, eine Bollendung des Geistes, ein Schlissel des himmelreichs, eine Bernennen des Lebens, eine Bespeiung don der Sclaverei, eine Lösung don Kessenherung des Lebens, eine Bespeiung don der Sclaverei, eine Lösung don Kessenheim umwendung in einen besseren Zustand. Die Tause — was soll ich noch mehreres aufgählen? — ist das schönste und herrlichse Geschent Gottes; denn wie man das Heisigste des Heisigen und das Lieb der Lieber (das Allerheiligste und das Heisiger als jede andere Art von Erleuchtung ist." In einer anderen Stelle (Orat. XL. 4. p. 693.) bringt Gregorius noch mehrere Namen der Tause bei und erklärt sich über die Bedeutung derselben etwas bestimmter: "Wie Christus, der Geber, mit vielen und verschiedenen Namen bezeichnet wird, so auch seine Gabe; wir nennen ste das Geschens, die Gnade, die Tause, die Salbung, die Erleuchtung, das Gewand der Underzügussichsett, das Bad der Wiedersehurt, das Siegel, und überhaupt alles Herrliche. Geschens, weil es auch denen gegeben wird, die nichts vorher dargebracht haben; Inabe, weil sie auch Schuldigen mitgetheilt wird; Tause, weil die Sunde kweil Briester und Sonige gesalbt werden); Erleuchtung, als (geistige) Aussellung (weitvoha die Auhnehanne); Gewand, als Umbillung der Schande; Bad, als Abwaschung; Siegel, als Bewahrung und Bezeichnung der Herrschaft (welcher die Christen als Unterthanen des Gottesreiches unterworsen sind).

<sup>1)</sup> Orat. XL. p. 695.

find, hervorbringt, ohne Feuer umschmilzt, und ohne Zerstörung neu schafft. Um es mit einem Wort zu sagen, die Kraft der Taufe ist keine andere, als die eines Bundes mit Gott zu einem neuen Leben und einem reineren Bandel; 1) deswegen muffen wir auch im hohen Grade fürchten, und jeder mit aller Wachsamkeit seine Seele bewahren, daß wir nicht als Treulose bei diesem Gelöbniß erscheinen." Gregorius stellt es deswegen als besonders gefährlich dar, nach der Tause zu sündigen, weil eine ähnliche Keinigung durch eine zweite Tause nicht Statt finden könne.

Die Wirtungen ber Taufe find in bem Gefagten icon angebeutet; fie bestehen in ber Mittheilung aller Wohlthaten bes Chriftenthums burch einen Act. Alles, was bie Erlöfungsanftalt bes Christenthums im Gangen am Menschen, bewirken foll, bas fieht Gregorius auch als eine Wirkung ber Taufe an, nämlich besonders Wiederherstellung bes göttlichen Chenbildes in feinen urfprünglichen ungetrübten Buftanb, Reinigung ber Seele bes Menschen von allem Sündhaften, burch welche er fähig wird, in bas innigfte Berbaltnig mit Gott zu treten, Aufnahme in bas bon Chrifto gestiftete Gotteereich und Anfang eines neuen Lebens nach ben Gefeten biefes Reiches und bem Willen feines Dberbauptes. Als eine besonders wichtige Wohlthat, welche burch die Taufe ertheilt wird, betrachtet Gregor natürlich bie Bergebung ber Gunben, worunter er jeboch nur bie ichon begangenen Sunben versteht. "So erftrede fich bie Reinigung in ber Taufe, fagt er, 2) nicht blos auf ben Körper, sonbern auch auf bas Ebenbilb (Gottes, ben Geift), und feb nicht blos eine Abwaschung ber Gunben, sonbern auch eine Befferung bes Banbels, fie fpule nicht blos ben alten Schmut hinweg, fondern reinige auch bie Quelle . . . Die Taufe gewährt Bergebung für bie Gunben, bie wir begangen haben, nicht für bie, welche wir noch begeben." 5) Auf die practische Anerkennung dieses Sapes glaubte Gregorius, ber bas Chriftenthum nie als Gunbenvolfter migbraucht wiffen wollte, besonders begwegen bringen ju muffen, bamit ber Getaufte fich nicht einer falichen Sicherheit überlaffe, fonbern mit fteter Bachsamkeit die in der Taufe ihm geworbenen geistigen Guter bewahre und raftlos an feinem Seil arbeite.

<sup>1)</sup> συνθήκας πρός θεόν δευτέρου βίου και πολιτείας καθαρωτέρας υποληπτέον την του βαπτίσματος δύναμιν.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 32. p. 716.

<sup>3)</sup> τῶν γὰρ ἡμαρτημένων, οἰ τῶν ἀμαρτανομένων τὸ λουτρὸν ἔχει συγχώρησιν.

2. Rothwendigkeit ber Taufe. Da Gregorius in ber Taufe eine Mittbeilung aller Boblibaten ber Erlöfungsanstalt in einem Act fab. fo mufite er biefelbe für etwas febr Befentliches und Nothwendiges halten. So gewiß ber Mensch einer Bieberherstellung ober Umwandlung in einen befferen fittlichen Buftand bedarf, eben fo gewiß bedarf er auch bet Taufe, welche bas, was burch ben Sunbenfall verborben worden ift, wieber aut macht, und die bem Menschen von feiner erften leiblichen Geburt ber anhängenden Unvollfommenbeiten und Mängel burch eine geistige Wiedergeburt ausbeffert. "Das Wort Gottes, fagt er 1) in biefem Sinn, fennt eine breifache Geburt, bie forperliche (την έκ σωμάτων), die durch die Taufe, und die durch die Auf= erstehung; unter- biefen ift bie erste nächtlich und sclavisch und mit Begierben berbunden, bie andere lichtvoll, frei und bon Begierben erlösend, 2) indem fie alles Umbullende (bas aöttliche Cbenbilb Trübende), mas wir von ber (erften) Geburt haben, hinwegnimmt und jum boberen Leben hinführt." Noch bestimmter erklärt fich Gregorius hierüber in einer anderen Stelle: 3) "Da es nur eine Gigenschaft Gottes und bes bochften unzusammengefesten Befens ift, gar nicht ju funbigen - benn bas Ginfache ift friedlich und ohne Awiespalt mit fich felbst - bas Gundigen aber etwas Menschliches ift und ber irbifch jufammengesetten Natur jutommt — benn in ber Zusammensetzung liegt icon ber Grund jum Awiespalt - so glaubte ber herr sein Gebilde nicht ohne bulfe laffen, noch etwas berfaumen zu burfen, ba es Gefahr lief. bon ihm abzufallen. Bielmehr, wie er bie, welche nicht maren, iduf, fo stellte er auch die Geschaffenen wieder ber (avenlage), ein göttlicheres Geschöpf und bober als bas erfte; und bieß ift für bie Unmundigen bie Berfiegelung (in ber Taufe), für bie Bolltommneren bem Alter nach jugleich die Gnabengabe und bie Wiederherstellung bes burch bie Gunde gefallenen Cbenbilbes. 4) Das ift also bie Gnabe und Rraft ber Taufe, bag fie nicht wie bor Alters eine Ueberfluthung ber Welt, 5) sondern Reinigung bon Gunden für jeben Menichen bringt, und überhaupt Befreiung

<sup>1)</sup> Orat. XL. 2. p. 692.

ή μεν νυκτερινή τέ εστι, και δούλη και εμπαθής, ή δε ήμερινή, και ελευθέρα, και λυτική παθών.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 7. p. 695.

<sup>4)</sup> η τοῖς μὲν ἀρχομένοις ἐστὶ σφς αγὶς, τοῖς δὲ τελειοτέροις τὴν ἡλικίαν και χάρισμα, και τῆς πεσούσης εἰκίνος, διὰ τὴν κακίαν, ἐπανόρθωσις.

<sup>5)</sup> Anspielung auf 1 Petr. III. 21.

von allem Unrath und aller Bestedung, welche durch die Sünde eingedrungen ist." Gregorius, welcher die Sünde als etwas über alle Menschen Ausgebreitetes betrachtete, mußte demnach auch die Ueberzeugung hegen, daß die Taufe, welche Befreiung von der Sünde verschafft, Bedürfniß für alle seh.

Er nahm indessen diesen Sat nicht so streng, daß er jeden, auch den, der ohne sein Berschulden von der Taufe ausgeschlossen blieb, also auch die ungetauften Kinder für Sündige und deßhalb Schuldige und einer ewigen Berdammung Würdige erklärt hätte; vielmehr sprach er die ungetauften Kinder von kunstiger Strafe frei, erkannte ihnen jedoch auch die ewige Seligkeit nicht bestimmt zu; ein klarer Beweis, daß er die Taufe als nothwendige Bedingung ansah, um an der Seligkeit des Gottesreiches Theil zu nehmen. Nur konnte er sich dabei nicht zur consequenten härte eines Augustinus verstehen, welche alle Richtgetausten (gleichviel ob mit oder ohne ihre Schuld) nicht blos vom himmelreich ausschließt, sondern auch ewiger Verdammung und Strafe anheimgiebt. Auch sinde ich nicht, daß Gregorius die so oft gebrauchte Stelle Joh. III. 5. anwendete, um die Unerläßlichkeit der Taufe zu künftiger Seligkeit zu beweisen. 1)

3. Gesinnung und Lebenswandel, welche bei dem Täufling vor, bei und nach der Taufe Statt finden sollen. So sehr Gregorius die Wirkungen der göttlichen Gnade in der Taufe zur Bergebung der Sünden, zur Reinigung und Heiligung des Menschen preist, so war er doch weit entfernt, die göttliche Gnade als etwas magisch wirkendes anzusehen, welches ganz unabhängig vom Seelenzustand des Menschen seinen Einsluß äußere. Bielmehr dringt er, dem es so sehr um Pflanzung des thätigen Christenthums in den Gemüthern zu thun war, mit aller Strenge eines Sittenlehrers darauf, das der Mensch mit der rechten gottgeweihten Gesinnung zur Tause komme, daß er sich mit Ernst vorbereite, und nach empfangener Tause noch mehr alle Kraft ausbiete, um der Gnade Gottes nicht unwürdig zu werden. "So eilet denn zu diesem Gute hin,") und kämpfet einen doppelten Kampf, den ersten, daß ihr euch reiniget vor der Tause, den anderen, daß ihr die Tause (bas

<sup>1)</sup> Aus einer oben schon berührten Stelle geht hervor, daß Gregorins auch ben Märthrertob als eine Bluttaufe und als Ersaymittel sür die Wassertause ansah; ja daß er dieser Tause durch das Märthrerthum einen noch höheren Werth zuschrieb, weil der Mensch nach Empfang derselben nicht mehr sündigen könne, seinen Tausbund also auch nicht mehr entweihe. Orat. XXXIX. 17. p. 688.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 31. p. 715.

beißt, die darin mitgetheilten Guter) bewahret. Vortreffliche Huffknittel, um das zu erlangen, wornach du begehreft, sind Nahttbachen, Fasten, hartes Lager, Gebet, Thränen, Erbarmen gegen Dürftige und Almosengeben. Dieß alles kannst du auch als Dank für das, was du empfangen, und als Bewahrungs-mittel ansehen." Ganz besonders warnt Gregorius zugleich davor, daß man sich nach der Taufe nicht im Vertrauen auf empfangene Stindenvergebung einer falschen Sicherheit überlasse, sondern alle Kraft anwende, um sich in der Gnade zu erhalten, und seine Seligseit zu bewirken. "Verkenne nur nicht das Maas der Gnade; sorge nur, daß du nicht schlasest und sorglos werdest, und der Feind dir Untraut dazwischen säe. Siehe nur zu, daß du nicht int zu großer Freude über das Gute, und übermäßig dich erhebend, durch Utebemuth fallest; arbeite nur immer sleißig an deiner Keinigung, und bewähre die Gnade der Sündenvergebung, deren du theilhaftig geworden, mit Sorgsalt; so daß das Empfangen derselben dir zwar von Gott komme, das Bewahren aber von dir felbst."

4. Ueber bas Berichieben ber Taufe, Die Rinbertaufe und einiges andere bamit Bufammenhangenbe. Es ift befannt, bag man, obwohl bie Rinbertaufe fruber foon Gitte war, im Berlaufe bes vierten Jahrhunberts bie Annahme ber Laufe oft bis ins bobere Alter, ja bis jum Augenblick bes herannahenden Todes zu verschieben pflegte, theils aus falld berftanbener Chrerbietung gegen bas Sacrament, theils aus bertberflicheren Grunden, Die aus einer Reigung gu unfittlichem Leben entsprangen. Die meiften Grunde, womit man bamals bas Bericieben ber Taufe zu enischulbigen und zu beschönigen pflegte, werden wir fennen lernen, wenn wir feben, wie Gregorius ben entgegengesetten Grundfas ber Beschleunigung ber Taufe bettheibigt. Diefer Rirchenlehrer nämlich, obwohl er felbft nicht als Rind, fondern bermuthlich erft nach feinem breißigften Lebens jabre getauft worben war, batte fich boch überzeugt, bag bas Berichieben ber Taufe bis ju reiferen Jahren ober gar bis ju einem boberen Alter mit ju vielen nachtheiligen Folgen verlnupft fen und großentheils aus ju unteinen Motiben entspringe, als baß es in ber Kirche gedulbet werden tonne, und reihte fich ba-ber ben Mannern dit, welche gegen bas Ende bes vierten Jahr-Bunderts mit Erhit und Rachdruck biefen Migbrauch belambften nich eine frubere Taufe foon im garten Kinbesalter empfahlen.

<sup>1)</sup> Orat. XL. 32. p. 717. . . . . ενα το μέν άφεθηναί σοι παρά Θεοῦ, τὸ δὲ συνιηρηθηναι και παρά σου γενηταί.

<sup>11</sup> II mann, Gregorius bon Ragiang. '

Der verwerflichfte Grund, ben man für bas Berichieben ber Taufe gebrauchen konnte, lag in folgendem Gebanken: Die Taufe gewährt Bergebung ber begangenen Gunben; begeht man nun nach empfangener Taufe wieber Gunben, fo macht man fich ber erbaltenen Bergebung und Gnabe wieber verluftig; es ift alfo vortheilhafter, die Taufe erft bann ju nehmen, wenn man icon alle Sunden begangen hat und feine mehr zu begeben im Stande ift, bas beißt am Enbe bes Lebens, fo bag bann alle fruberen Gun= ben mit einemmale vergeben werben, Begen fo verberbliche Folgerungen mußte jeder Lebrer angeben, bem es um thatiges Christenthum Ernst war, und Gregorius thut es mit redlichem Gifer, indem er befonders hervorhebt, wie icanblich es fey, auf folde Beife mit ber gottlichen Onabe Bucher ju treiben, und wie gefährlich, ben Zeitpunct bes Tobes abzuwarten, ba fein Denich auch nur einen Augenblick feines Lebens vollkommen ficher feb. "Seben Mugenblid, fagt er 1) in letterer Beziehung, ift Beit gur Abwaschung, benn jeben Augenblick steht ber Tob bebor. Baulus rufe ich bir ju: fiebe jest ift bie angenehme Reit." (2 Cor. VI. 2.) Aber weitlauftiger erklart er fich gegen bie, welche beim Berschieben ber Taufe mit ber gottlichen Gnabe markten zu können glaubten, in folgender Stelle: 2) "Laffen wir uns beute taufen, bamit wir es nicht morgen aus Rwang thun, und laffet und bie Boblthat nicht verschieben, ale follte une babei ein Unrecht gefcheben: laffet und nicht abwarten, bag wir noch tiefer in bie Schlechtigfeit verfinten, ba= mit uns besto mehr bergeben werbe; laffet uns nicht mit Christus wuchern und markten (μηδέ γενώμεθα Χοιστοκάπηλοι καὶ Χριστέμποροι). Gile zu ber Gnabengabe (Taufe), fo lange bu noch beiner Befinnung machtig bift; fo lange bu noch nicht schwach bift an Rörber und Geift, ober es wenigftens ben Unwefenden icheineft, wenn bu auch noch bei Bernunft bist - so lange beine Runge noch nicht laut, ober falt wird, ober, um nichts weiter zu fagen, die Rraft noch nicht berloren bat, die Worte ber beiligen Sandlung auszusprechen; fo lange bu noch gläubig werben fannft, nicht blos bem Bermuthen nach, fonbern nach ficheren Rennzeichen." Gregorius verlangt, bag ber Menfc, wo möglich, nach erhaltener Taufe noch fo lange lebe, um auch thätige Beweise seiner wirklichen Ginnesanberung ablegen au konnen: "Es muß awischen ber Enabe (ber Taufe) und bem Tobe ein Zwischenraum mitten inne liegen, bamit nicht blos bie

<sup>1)</sup> Orat. XL. 13. p. 700.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 11. p. 698.

Rechnung ber Sunben getilgt, sonbern auch in bie Rechnung bes Guten noch etwas eingetragen werbe; bamit bu nicht blos bie Gnabe empfangeft, fonbern auch eine Belohnung; bamit bu nicht allein bem Feuer entgeheft, fonbern auch bie Berr= lichteit ererbeft, welche bie zu der Gnadengabe bin= zukommenbe Gelbfithatigfeit verschafft (βν τὸ έπεργάσασθαι τῷ δώρψ χαρίζεται). Den Niedriggefinnten ift es fcon etwas Großes, ber Strafe ju entgeben; ben Sochgefinnten aber, jugleich einer Belohnung theilhaftig ju werben."1) Bei manchen beffer Denkenben wirkte bie Ibee bon einer burch bie Taufe ein für allemal ertheilten Sunbenvergebung anders, aber boch fo, bag fie gleichfalls baraus einen Grund fur bas Berschieben ber Taufe entnahmen; fie fürchteten bie in ber Taufe übernommenen ftrengen Pflichten nicht gang erfüllen gu tonnen, und glaubten bann bie Gnabe ganglich zu verlieren und fein Mittel mehr zu haben, um diefen furchtbaren Berluft zu erfeten. "Du fürchteft, fagt Gregor ju einem folden, 2) ber Gnabe ber= luftig ju werben, und verschiebft beghalb bie Reinigung, weil bu feine zweite haft. Aber wie? Fürchteft bu nicht, bu möchteft aur Reit ber Berfolgung in Gefahr tommen und bas größte Gut, Chriftum, verlieren? Wirft bu es begwegen etwa auch meiben, ein Christ zu werben?" Jede Berzögerung ber Taufe aus biesen und abnlichen Grunden ertlart Gregor aus Ginflufterung und Berführung bes Satans, ermahnt muthvoll bagegen zu tampfen, und fucht Begierbe nach ben Segnungen ber Taufe zu erweden: "Go lange bu noch Ratechumene bift, verweilft bu nur in ben Borhallen ber Frömmigkeit. Du mußt hineintreten, burch bie Sallen hindurchgeben, bas Beiligthum anschauen, ju bem Allerbeiligsten hinbliden, mit bem breieinigen Gott bich berbinden." Bu bemfelben Zwed führt er es auch weitläuftiger aus, wie für jebes Alter und Gefchlecht, und für jeden Stand die Taufe nut= lich und nothwendig feb : "Du bift ein Jungling? fo ftebe fest wiber bie Leibenschaften mit gottlicher Unterstützung, und laffe bich unter bie Gottesschaar aufnehmen; bu bift icon ein Greis und nicht ferne bon bem bir bestimmten Schickfalstage? fo ehre felbft beine boben Sabre; tomme noch ben wenigen Tagen ju Bulfe und gewähre beinem Alter bie Reinigung; bu haft ein Rind? fo lag ber Gunde feinen Spielraum; bom garten Alter an werbe es gebeiligt und bem Geifte geweiht." 3)

<sup>1)</sup> Orat. XL. 12. p. 699.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 16. p. 701.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 17. p. 702.

Bon ben oben bezeichneten ernfteren, aber freilich im Brithum über bas Wesen ber Taufe befangenen, Chriften find bie naturlich zu unterscheiden, welche bie Taufe beghalb binausschoben, weil fie fich fürchteten, mit bem Ablegen bes Taufgelubbes ein ftrengeres Leben beginnen und ihrer bisberigen Genugfucht entfagen ju muffen; einen von biefen Letteren lätt Gregorius fagen : ,, Bas bilft es mir, wenn ich burch bie Taufe beschränkt bin, und mir bie Annehmlichkeiten bes Lebens burch meine Gilfertigfeit felbft verschloffen habe, ba es mir frei ftanb, mich bem Bergnugen ju ergeben und bernach boch ber Gnabe theilhaftig ju werben ? Denn auch benen, die früher im Weinberge arbeiteten, wurde fein größerer Lohn, 1) indem gleicher Lohn auch ben Lesten gegeben murbe." Auf biefe Ausflucht erwiedert Gregorius: "Erstens ift bier (in der bezeichneten Barabel) von der Taufe gar nicht bie Rebe, fonbern bon benen, bie ju verschiebenen Beiten gläubig und mit bem iconen Weinftod, ber Rirche, vereinigt werben. baben bie, welche vorber eingegangen find, zwar nach bem Daas ber Arbeit mehr bargebracht, aber nicht nach bem Daas bes guten Willens . . . Aber gefett auch bie Barabel bezöge fich auf bie Taufe, nach beiner (bes Gegners) Auslegung; was hindet bich wohl, früher einzugeben, und bes Tages Site zu ertragen, und boch bie Lesten (bie Spattommenben) nicht gu beneiben, bamit bu oben baburch einen Borgug habest' in ber Liebe, und bie Belohnung nicht als Gnabe, sonbern als Schuldigkeit empfangeft (καὶ χρέος, άλλὰ μὴ χάριν λαβείν τὴν ἀντίδοσιν). Σαμ kommt, bag in ber Barabel von Arbeitern bie Rebe ift, bie wirtlich bineingeben in ben Weinberg, und ben Gingang nicht berfehlen: und bief Lettere brobt bir boch (indem bu bie Taufe berichiebft)."

Lächerlich war die Entschuldigung, welche Andere vordrachten: es setz einerlei, ob man sich früher oder später taufen lasse, wenn man nur den Entschluß dazu gesaßt habe, weil vor Gott der gute Wille für die That gelte. "Wie? sagten solche, ") ist Gott nicht voll Menschenliche? Kennt er nicht die Sesinnung, prüft er nicht den guten Willen, und wird er nicht den Entschluß zur Tause wie die Tause selbst ansehen?" — "Du sprichst in Räthseln, erwiedert Gregor, wenn vor Gott wegen seiner Menschen liebe der Unerleuchtete so gut ist wie der Erleuchtete (der Ungetauste wie der Getauste) oder wenn der, welcher zur Theile nahme am Himmelreich Lust hat, schon in demselben

<sup>1)</sup> Matth. XX. 1.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 22. p. 707.

ift, ohne bas zu thun, was bas himmelreich forbert." Und in einer anderen Stelle: 1) "Menn du einen des Mordes beschuldigst nach dem blosen Willen, auch ohne die wirkliche That, so gelte dir der auch für einen Getausten, der, ohne die Tause empfangen zu haben, nach derselben verlangt; wenn aber jenes nicht zugegeben werden kann, so sehe ich nicht ein, wie dieses Statt sinden soll. Oder betrachte es einmal so: Wenn dir zur vollen Kraft der Tause die blose Lust hinreicht, und du deshalb schon um deine Seligkeit eiserst, so mag dir auch zur Seligkeit die blose Lust darnach hinreichen; denn was kann es dir schaden, wenn du auch derselben verlustig gehst, wenn du nur darnach strebst?"

Dieg waren vorzüglich bie Grunde, womit man bas Berfcieben ber Taufe bis in ein höheres Alter ober bis gur Tobes= ftunde zu vertheidigen pflegte; allein es gab auch manche, welche nur auf fürzere Beit bamit jogerten, und nur einen nach ihrer Meinung gelegeneren Zeitpunct abwarteten, um biefe beilige Sandlung an fich bollziehen zu laffen. Auch biefe befampft Gregorius, indem er nachdrudlich barauf bringt, fo bald als möglich ohne allen Berzug burch die Taufe in die Christengemeinschaft fich aufnehmen ju laffen. Er fab in jeber Bergogerung nur Ge= fahr, in ber Beschleunigung aber ben gewissen Bortheil. Es ift nicht unintereffant, ju feben, wie man bamals icon besonbers festliche Tage, eine vorzüglich gute Gesellschaft u. bergl. wählte, wie man überhaupt auf eine Menge Meugerlichkeiten fab, um bem, was an und für sich in seiner ganzen Ginfachheit wichtig genug war, burch folche Augenbinge mehr Burbe und Feierlichkeit gu geben. Bir lernen biefe Berhaltniffe am beften aus Gregors lebendiger Darstellung kennen. Manche wollten sich gerne an einem ber feierlichen allgemeinen Tauftage, um Weihnachten, Oftern ober Pfingsten taufen laffen. Sie sprachen: 2) "Ich warte has Weihnachtofest ab, Oftern ift mir lieber, ich verschiebe es bis auf Bfingsten; es ist beffer, an einem Tage mit Christo (am Epiphanienfeste, welches ursprünglich bem Andenken ber Taufe Jesu im Jordan geweiht war) getauft zu werben, mit Chrifto ju einem neuen Leben einzugeben am Tage ber Aufer= ftehung, die Erscheinung bes Geistes zu ehren . . . . Aber bann? bann kommt ploglich bas Enbe an einem Tage, ba bu es nicht erwartest, und in einer Stunde, die bu nicht weißt; bann tritt als ein schlimmer Begleiter die Armuth an Gnabe ju bir, und bu mußt Sunger leiben zwischen folden Reichthumern ber Gute."

<sup>1)</sup> Orat. XL, 23. p. 708 u. 709.

<sup>2)</sup> Orst. XL. 24. p. 709.

Andere wollten gerne am Tauftage ihre nächsten Berwandten bei fich feben, und alles recht festlich vorbereiten, um biefelben aufs befte zu empfangen; fie fagten: 1) "Dein Bater, meine Mutter follen bei mir febn, meine Brüber, mein Beib, meine Rinber, meine Freunde, Alles, was mir theuer ift, follen Theil nehmen; bann will ich bas Beil empfangen; jest ift bie Zeit noch nicht, Aber es ift ju befürchten, mich erleuchten ju laffen . . . . baß bie, bon benen bu hofftest, baß fie fich mit bir freuen wurden, mit bir trauern muffen. Sind fie ba, fo ift es erfreulich, find fie entfernt, fo warte beghalb nicht. Denn es ift eine Schanbe au fagen: Bo ist bie Gabe, die ich bei ber Taufe barbringe (ποῦ δέ μοι τὸ καρποφορούμενον ἐπὶ τῷ βαπτίσματι;)? Wo ift bas Taufgewand, in bem ich glänzen fann? Bo ift bas, was ich jum Empfangen meiner Täufer bebarf, bamit ich auch hierin bas Schidliche thue? Sey boch nicht fleinlich in wichtigen Dingen. Das Geheimnig ift erhaben über alles Sichtbare. Bringe bich felbst als Gabe bar, giebe Christum an, bewirthe mich burch beinen Banbel, fo freue nicht blos ich mich beiner Aufnahme, fonbern auch Gott, ber bie bochften Gnabengaben mittheilt."

Bieber Andere faben entweber auf bie außere firchliche ober innere fittliche Burbe bes Geiftlichen, ber bie Taufhandlung vollziehen follte, und wollten fich nur von bem ober jenem, befonbers vornehmen ober allgemein geschätten Priefter taufen laffen. Bu biefen fpricht Gregorius: 2) "Cage nicht: ein Bischof foll mich taufen, ober ein Metropolit, ober ber bon Jerufalem - benn bei ber Gnabe kommt es nicht auf ben Ort, sonbern auf ben Geift an - ober er foll bon bornehmer Geburt febn; benn es ware ja unerträglich, wenn mein ebles Geschlecht burch meinen Taufer beschimpft wurde - ober wenn er nur ein Presbyter ift, so barf er wenigstens nicht berbeirathet febn; benn es ware entsetlich, wenn ich gerabe bei ber Reinigung beschmutt wurde. Siebe nicht auf bie Burbigfeit (asioniorian) bes Prebigenben ober Taufenben; barüber richtet ein Anberer, ber bas Berborgene prüft; bir feb jeber murbig genug gur Reinigung, nur gebore er ju ben achten Mitgliebern ber Rirche und nicht zu ben offenbar Berworfenen, und er feb ber Rirche nicht fremb 3) . . . Einer ift wohl beffer als ber anbere,

<sup>1)</sup> Orat. XL. 25. p. 710.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 26. p. 711.

<sup>3) . . .</sup> μόνον έστω τλς των έγχρ(των, καλ μή των προδήλως κατεγνωσμένων, μηδέ τῆς έκκλησίας άλλότριος. Alfo, mit anberen Borten: er feb fein entschiebener und offenbarer haretiter. hiermit erklärt

aber jeber steht boch höher als du. Denke dir die Sache so: Es sollen zwei Ringe sehn, der eine von Gold, der andere von Erz, aber in beide ist das Bild des Raisers eingegraben, und beide werden dem Wachs aufgedrückt. Welcher Unterschied ist nun zwischen diesem und jenem Siegel? Reiner. Nur in der Masse ist ein Unterschied, nicht im Gepräge. So seh dir auch jeder Täuser recht. Wohl hat einer vor dem anderen einen Vorzug im Wandel, aber die Krast der Tause ist gleich, und jeder Einweihende seh dir gleich erwünscht, wenn er nur nach demselben Glauben gebildet ist."

Schlimmer war bie Gefinnung berer, welche fich ju bornehm bunkten, um fich mit bem gemeinen Bolte, mit Armen und Sclaven taufen zu laffen, welche zu ftolz waren, ein öffentliches Sündenbekenntniß abzulegen, ober zu beguem, fich ber etwas langwierigen Carimonie bes Erorcismus ju unterwerfen. Diefe ermabnt Gregorius mit folgenden Worten: 1) "Salte es nicht für erniedrigend, bich mit einem Armen taufen ju laffen, wenn bu reich bift, ober mit einem Beringen, wenn bu bon bornehmer Familie bift, ober mit bem, ber bis jest ein Sclave gewesen, wenn bu ein herr bift. Du erniedriast bich noch nicht so febr, als Chriftus, bem bu beute burch bie Taufe einverleibt wirft, welcher um beinetwillen Knechtsgeftalt angenommen hat. Halte es auch nicht für unwürdig, beine Gunben zu bekennen, ba bu weißt, auf welche Weise Johannes getauft hat, bamit bu burch bie Schmach in biesem Leben ber gufunftigen entgeheft. Berwirf auch nicht bas Bellmittel bes Erorcismus, und lag bich burch feine Lange nicht ermüben; auch bas ift ein Brufftein ber achten Gefinnung, mit ber man gur Taufe fommt."

Dieß alles konnte nun von benen, gegen welche Gregorius kämpfte, zugegeben werben, und es blieb boch noch die Frage übrig, wie foll man es mit den Kindern halten? Gregorius läßt sich daher von einem Gegner die Einwendung machen: "Was fagst du von den noch Unmündigen, die weder den Ber- Lust noch die Gnadengabe fühlen können? Sollen wir auch diese taufen?" und antwortet darauf: 2) "Allerdings, wenn die Gefahr dringend ist, denn es ist besser, daß sie ohne Bewußtsehn

also Gregor bie von Retern ertheilte Taufe filr ungultig; boch scheint er burch ben Busat noodilwe zu nareyv. einen Unterschieb zwifchen solden Saretitern zu machen, welche wirklich bie öffentliche firchliche Berwerfung ersahren hatten, und solden Partheien, bie blos im Berbacht ber Reterei ftanben, und nur die Tause ber ersteren zu verwersen.

<sup>1)</sup> Orat. XL. 27. p. 712.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 28. p. 713.

geheiligt werben, als bag fie unverfiegelt und ungeweiht abideiben (h aneldeir augeagiora nai aréleora). Zum Beweis bafür bient uns bie Beschneibung nach acht Tagen, welche ein Borbild ber Taufe ift, und an noch Unbernünftigen borgenommen werben foll: eben fo bas Bestreichen ber Thurpfosten, welches an fühllosen Dingen geschah, und boch bie Erstgeborenen rettete. In Beziehung auf die anderen Kinder (b. b. bie welche nicht in Lebensgefahr tommen) ift meine Meinung, bag man bas britte Jahr abwarte, ober etwas barüber ober barunter, weil fie bann auch etwas von ben Worten bes Sacramentes (μυστικόν τι) bernehmen ober aussprechen fonnen, wenn fie es auch nicht bollfommen versteben, sondern es ihnen blos eingebrägt wird (εί καὶ μη συνιέντα τελέως, άλλ' οὖν τυπούμετα) und ihnen bann Seele und Leib heilige burch bas große Webeimniß ber Taufe. Denn bie Sache verhalt fich fo. Bon ihrem Leben haben fie erft bann Rechenschaft abzulegen, wenn bie Bernunft zur Reife gelangt ift und fie bas Geheimniß einsehen benn bie aus Unwiffenheit begangenen Gunben können ihnen wegen ihres Alters nicht zugerechnet werben - aber es ift boch wegen plöglicher Ungludsfälle, bie oft burch feine Gulfe abgewendet werden fonnen, in jeder Begiehung beffer, burch bie Taufe gesichert zu feyn." 1)

5. Künftiges Schickfal ber Nichtgetauften. Aus mehreren bisher schon bemerkten Stellen geht beutlich genug hervor, daß Gregorius wohl unterschied zwischen benen, die durch ihre Schuld, und benen, die ohne ihre Schuld die Taufe nicht empfangen haben, und daß er über den Zustand der letteren im künftigen Leben milder dachte, als man in späterer Zeit zu denken pflegte. Er spricht sich darüber sehr bestimmt aus:2) "Unter denen, welche der Taufe nicht theilhaftig werden, sind die Sinen ganz thierisch (xxnvideis) oder viehischwild (Ingewideis), je

<sup>1)</sup> hie und da bertef sich auch wohl einer gegen die Kindertause auf das Beispiel Christi, der ja doch in allem unser Bordit und auch nicht als Kind getaust worden set. Auch auf diese, odwohl sehr undebentende Einwendung nimmt Gregor Rückscht: "Du sagt, Christus wurde erst in seinem 30sten Jahre getaust, odwohl er Gott war, und doch gedietest du mir, die Tause zu bescheidenigen? — Indem du ihn Gott nennest, hast du sich die Einwendung gelöst. Denn er war selbst die Reinigung (adroxá-Jagois Åv) und bedurste der Reinigung (von außen) nicht; dei ihm war auch keine Gesahr, wenn er die Tause verschob." Hierauf zeigt Griffit, wie wir Christum (insosern die Handlungen seines Lebens bloß äußerlich ausgesaßt werden) weder überall nachahmen können noch sollen. Orat. AL. 20. p. 714.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 23. p. 708.

nachbem fie von Dummheit ober Bosheit erfüllt find; ihnen ift auch die Taufe nicht ehrwürdig; wenn fie dieselbe empfangen. find fie gufrieden; wenn fie diefelbe aber nicht empfangen, machen fie fich auch nichts baraus. Die Anderen erkennen und ehren Die Gnabengabe, verschieben aber bie Annahme berfelben, theils aus Nachlässigfeit, theils aus Genugsucht. Wieder Andere find nicht im Stande, fie zu empfangen, entweber wegen ihrer Unmundiafeit ober wegen bes unwillführlich fie überraschenden Tobes. Unter allen biefen find nun bie entschiedenen Berachter ichlimmer. als die Nachlässigen und Genugsüchtigen; diese aber wieder fclimmer, als biejenigen, welche aus Unfunde (wie bie Rinder) ober aus Noth (roparridog, wie die ichnell Sterbenden) ber Gnade verluftig geben. Ich glaube nun, daß die ersteren, wie um anderer Schlechtigfeit willen, fo auch wegen Berachtung ber Taufe, Strafe erbulben werben; bie anberen gwar auch Strafe leiben muffen, aber geringere, weil fie nicht fowohl burch Bosbeit als burch Unwissenheit ihren Berluft bewirft haben; Die letteren aber weber beseligt noch bestraft werden (μήτε δοξασθήσεσθαι. μήτε κολαοθήσεσθαι) von bem gerechten Richter, indem fie awar ungetauft, aber auch ohne Sunde find, und Unrecht vielmehr erlitten als gethan haben. 1) Denn ber, welcher nicht ftrafbar ift, ift nicht sofort auch ber Berrlichkeit murbig, und eben fo. wer nicht ber Berrlichkeit wurdig ift, sofort ber Strafe." Freilich fieht man nun nicht gang flar ein, was benn nach Gregors Ueberzeugung aus ben ungetauften Rinbern werben follte? Gie follen weber felig noch unselig werben. Bas benn? - Offenbar mußte er fich bier einen Mittelauftanb benten, ber für fie eine Borbereitungs. ober Reinigungsanftalt mare, um boch ju fünftiger, in irgend einem Beitpunct eintretenber, Geligfeit befähigt gu werden. Indeffen fpricht er fich hierüber nicht bestimmt aus. 2) Much erklärt er fich nicht barüber, warum benn boch bie Rinder, bie ohne ihre Schuld nicht getauft worden find, bon ber Seligfeit ausgeschlossen bleiben follen, mabrend die Anderen, die ohne ibr Berbienft bie Taufe empfangen haben, gur Geligkeit ein= geben. Und bas hatte er thun muffen, ba er nach feiner Unficht ben Grund eines folden ungleichen Schidfals nicht in ben unbebingten göttlichen Rathichlug verlegen fonnte. Es ift baber um

ώς ἀσφραγίστους μὲν, ἀπονήρους δὲ, ἀλλὰ παθόντας μᾶλλον τὴν ζημίαν, ἢ δράσαντας.

<sup>2)</sup> Er hatte vielleicht mit Belagius, ber bekanntlich ben ungetauften Kindern auch einen locum secundae felicitatis (nach Augustins Ausbruck) anwies, nämlich die vita aeterna — er hätte mit Belagius sagen muffent: Quo non eant, scio; quo eant, nescio.

so wahrscheinlicher, bag er ftillschweigend eine irgendwann zu bewirkende Beseligung auch ber ungetauften Kinder annahm. 1)

6. Bon ber Bufe, und bem Schidfal berer, bie nach ber Taufe fündigen. Bestreitung novatia= nifder Barte. Wir haben gefeben, wie ftrenge Gregorius nad feiner gangen prattifchen Richtung barauf halt, bag burch bie Taufe eine mahre Umwandlung bes inneren Lebens, eine Reinigung bes Menschen von Grund aus bewirkt werbe; bie Taufe ift ihm ein Bund mit Gott, auf ein neues, befferes, Gott ausfolieglich geweihtes Leben. Wer nach ber Taufe fich ber Sunbe wieber ergiebt, ber bricht ben mit Gott geschloffenen Bund, erscheint als treulos, und macht fich ber in ber Taufe nur unter Bebingung ber Sinneganberung erhaltenen Gnabe und Sundenvergebung unwurdig und wieder verluftig. Es fragt fic nun, wie bon ber Geligfeit eines folden Menfchen ju urtheilen feb, ob er fein Beil auf immer verscherzt habe, ober ob er es unter gewiffen Bedingungen und unter welchen er es wieber erlangen tonne? Bierüber nun fpricht fich Gregorius eben fowohl mit einer Strenge, bie bon verberblicher Schlaffheit, als mit einer Milbe, bie bon novatianischer Barte entfernt ift, aus. Seinen Ernft und feine Strenge feben wir besonders in folgender Stelle borwalten; nachdem er bie Taufe ale einen Bund amischen Gott und bem Täufling bargeftellt, fagt er: 2) "Go muffen wir benn auch in fteter Furcht fenn, und mit aller Bachfamteit jeber feine Seele bewahren, daß wir nicht als Treulofe in diesem Bundnig ericheinen; benn wenn Gott icon bei unseren -Bertragen mit Menfchen als Mittler jugezogen wird und benfelben Rraft giebt, wie groß ift die Gefahr erft, wenn wir als Uebertreter ber Bundniffe erfunden werden, die wir mit Gott felbft eingegangen haben, und nicht blos anderer Sunden, fondern auch ber Luge (Treulofigkeit) foulbig find im Angesichte ber Wahrheit! Und wenn bieß alles geschieht, mabrend boch feine zweite Biebergeburt, feine Reugestaltung, feine Wieberherstellung in ben alten Buftanb (b. h. feine zweite Taufe) Statt finden fann, mogen wir biefelbe auch mit vielen Seufzern und Thranen fuchen, wohurch nach meiner Ueberzeugung faum eine Bernarbung (συνούλωσις) bewirft werben fann . . . Es ift fcmerglich, ftatt bes leichteren Beilmittels ein harteres anwenden ju muffen, Die Gnabe weggu-

<sup>1)</sup> In ber Folge erklart Gregor seinen Buborern noch einige Taufgebranche. Orat. XI. 46. p. 728. Siehe hierüber Augusti's Denkwürdigteiten Bb. 7. S. 94.

<sup>2)</sup> Orat. XL. 8 u. 9. p. 695 u. 696.

werfen und fich wieber ber Strafe ichulbig zu machen, und bann bie Gunde wieder burch Befferung auszugleichen. Denn wie viele Thranen muffen wir barbringen, bis fie ber Fluth bes Taufbabes gleichkommen? Und wer ift uns Burge, daß nicht bas Enbe bes Lebens ber Beilung (vollendeten Befferung) jubor= fommt, daß wir nicht bor bas Gericht treten muffen, mahrend wir noch Bieles abzutragen hatten, und noch bes Feuers (ber Feuerläuterung) in jener Welt bedürfen (the Execos deoμένους πυρώσεως)? Du wirst vielleicht ben herrn bitten, bu guter menfchenliebender Gariner (yewoyog), daß er bes Reigen= baumes noch verschone, und ihn nicht abhaue, obwohl er als unfruchtbar bezeichnet ift, fonbern bag er ihn ringsumber mit Dunger umgeben laffe, nämlich mit Thränen, Seufzern, Gebeten, Nachtwachen, hartem Lager, Abtöbtung ber Seele und bes Körpers, und ber Befferung, welche im Gunbenbefenntnig und einem niedrigen Leben besteht. Aber es ift boch noch ungewiß, ob ber Berr beffelben ichonen wird, weil er ben Raum unnut einnimmt. während ein anderer (Baum) ber theilnehmenben Sorafalt bebarf und verdorben werden konnte burch die an jenem bewiesene Langmuth."

In biefer Stelle also erklärt es Gregor für möglich, baß ein Mensch, ber nach ber Taufe sich einem sündhaften Leben ergeben, durch ernste Buße boch wieder sein Heil erwirken könne, aber er läßt es doch dabei in Beziehung auf das einzelne Individum zweifelhaft, ob dieser Fall wirklich eintrete. Die einzige Bedingung aber, unter der es geschehen kann, ist ihm eine strenge innere und äußere Buße, wozu er ohne Zweisel auch Unterwerfung unter die Regeln rechnete, welche die Kirche dem gefallenen Sünder vorschrieb. 1) Er eisert deßhalb gegen die übertrieben rigoristische Ansicht derer, welche keinen gefallenen Sünder, auch nach ernster und vollständig durchgeführter Buße, in die Kirchengemeinschaft wieder ausnehmen wollten; im Gefühl allgemein menschlicher Mangelhaftigkeit und Sündhaftigkeit redet er einen solchen Riagristen, der voll Stolz auf seine eingebildete

<sup>1)</sup> Achnliche Grunbfage angert Gregor Carm, adv. Episc. B. 486. p. 47 seqq., wo er auch noch bie Doffnung auf einen fin itigen Reisnigungeguftanb für ben nach ber Taufe Gefallenen ausspricht. Er fagt bier unter anbern:

Οὐδεν γάρ εστι δεύτερον καθάρσιον "Απαξ γεγέννημ' είτ ἀνεπλάσθην θεῷ. Τυχόν τι ἄλλην ὕστερον πλασθήσομαι Πλάσιν, καθαρθείς τῷ φιλοτρόπῳ (φιλανθρώπῳ) πυρί. Νῦν δ' οὐδεν οἰδα φάρμακον, πλην δακρύων. κ. τ. λ.

Reinheit bie gefallenen Brüder verftößt, auf folgenbe Beise an: 1) "Bas fagft bu aber? Bas giebft bu für ein Gefet, bu neuer Pharifaer, ber bu rein bift bem Ramen, aber nicht bem Sinne nach, ber bu bich aufbläheft mit ben Lehren bes Novatus. und boch eben fo fowach bift? Wirft bu feine Buge (ueravolar) gelten laffen? Wirft bu feine Betrübnig gulaffen? Wirft bu feine Thrane weinen? D bag nicht auch über bich ein folder Richter einst richte. Dacht bie milbe Menschenliebe Resu teinen Einbrud auf bich, ber unfere Rrantheit trug und unfere Schmerzen auf fich lub, ber getommen ift, bie Gunber gur Buge ju rufen und nicht die Gerechten? D wie felig mare beine Erhabenbeit, wenn es wirklich Reinheit mare, und nicht Stola, ber Uebermenschliches verlangt, und burch Bergweiflung alle Befferung binbert. Denn es ift eben fo fclimm, fo viel Nachficht zu beweifen, bag man nicht beffert, als fo viel Strenge, bag man nichts bergiebt 2) . . . Dber wie? nimmft bu auch ben David nicht an, nachbem er Buge gethan, bem bie Buge boch auch bie prophe tische Gabe bewahrte? Dber auch ben großen Betrus nicht, bem boch auch bei bem beilfamen Leiben (bes herrn) etwas Menfcliches begegnete? Rahm ibn boch Jefus auf, und vergab ibm feine breifache Berleugnung burch jene breifache Frage und bas barauf erfolgte Bekenninig . . . Aber bu fagft, bas alles tann nicht nach ber Taufe Statt finden. Womit ift bas qu be-Beweise es, ober verdamme nicht. Wenn es aber ameifelhaft ift, fo behalte die Menschenliebe die Oberhand. Aber bu fagft, Novatus nahm bie in ber Berfolgung Abgefallenen nicht wieber an. Was beift bas? Wenn fie fich nicht befferten, fo geschah es mit Recht; wenn fie fich aber in Thranen verzehrten. werbe ich sein Berfahren nicht nachahmen. Dber ift mir ber Menschenhaß bes Novatus ein Geset, ber ben Geig, eine andere Art bon Abgötterei, nicht bestrafte, Surerei aber so hart verbammte, als wenn er felbst ohne Fleisch und Blut mare?"

#### 2. Abenbmahl.

Leider sinden wir über das Abendmahl bei Gregorius nicht eben so bestimmte und ausführliche Erklärungen, wie über die Zaufe. Rur aus einigen Andeutungen können wir auf seine Borstellungen hierüber schließen.

<sup>1)</sup> Orat. XXXIX. 18. p. 689.

<sup>2)</sup> όμοίως γάρ έστι κακόν, και ἄνεσις ασωφρόνιστος, και κατά-γνωσις ασυγχώρητος.

Gregorius fpricht fich tiberall mit ber höchsten Chrfurcht über Diefe heilige Sandlung aus und verlangt insbesondere von bem Priefter, ber fie berrichtet, einen beiligen, gottgeweihten Sinn, innere und außere Reinheit. Er fcheut fich fogar, weil er fich biefe Gigenschaften nicht im vollen Maage gutraut, ein geiftliches Mint zu übernehmen. "Da ich weiß, fagt er, 1) bag feiner bes großen Gottes und Opfers und Sobenpriefters wurdig ift, ber fich nicht borber felbst Gott bargestellt hat als ein lebendiges und beiliges Opfer, ber nicht einen vernünftigen, Gott wohlgefälligen Bottesbienft bewiefen, und Gott bas Opfer bes Lebens und eines zerfnirfcten Beiftes, welches berjenige, ber Alles giebt, allein bon uns verlangt, bargebracht hat, - wie follte ich wohl magen, ihm bas angere Opfer, welches ein Bilb ber großen Bebeimniffe ift. darzubringen?" In die Chrfurcht Gregors gegen biefes Sacrament mifchten fich indeg auch falfche Borftellungen bon ber ge= beimnifvollen magifden Bunbertraft bes geweihten Brobes und Beines, bon beren Genug er für ben glaubensvoll genießenben Kranken zuverlässig Wieberherftellung ber Gesundheit ermar= tete. In biefem Sinne ergablt er folgenbes: 2) Als feine Schwester Gorgonia einst an einer schweren und verzweifelten Rrantheit barnieber lag und alle Mittel fehlschlugen, raffte fie fich in ber nacht auf, lief in die Rirche und warf fich flebend bor bem Altare nieber. "Bas thut fie? fahrt er fort. Gie legt ihr Saupt auf ben Altar mit ähnlichem Rufen und so reichlichen Thranen, ale jenes Weib, welches bie Suge Chrifti benette, mit ber Drohung (aneilovoa), fie wurde nicht eher weichen, bis fie ihre Gesundheit erhalten hatte; bann falbte fie ihren gangen Rorper mit bem Beilmittel, bas fie bei fich hatte, und mas ihre hand etwa bon ben Beiden bes toftbaren Rorvers und Blutes aufbewahrt hatte, bas mischte fie mit ihren Thränen - und o bes Bunbers! fie ging fogleich mit bem Gefühl ber Genesung von bannen." 8)

Wollen wir genauer auf die Vorstellung Gregors von der Gegenwart Christi im Abendmahl eingehen, so wird es sich schwerlich bestimmen lassen, wie er sich dieselbe dachte, da er sich nirgends ganz klar darüber ausspricht. Indeß ist es keinem Zweisel unterworfen, daß Gregor Brod und Wein im Abendmahl

<sup>1)</sup> Orat. II. 95. p. 56.

<sup>2)</sup> Orat. VIII. 17. 18. p. 228 u. 229.

<sup>3)</sup> Bergl. hiermit Gregors 240ften Brief, in welchem biefelbe Bor-ftellung von einer munbervollen heilenben Kraft bes Abendmahls ausgestrochen ift.

Reichen und Bilber (romove nat arrivona), und zwar Reichen und Bilber ber großen Geheimniffe, fobann unferes Beiles, und felbit bes Leibes und Blutes Chrifti nennt. Dieft geschieht in beiben oben icon angeführten Stellen, welchen ich bier noch eine britte beifügen will. Gregorius befdwort einen Mann bei allem, was ihm beilig ift, und fagt: 1) "Ich führe bir Chriftum ins Gebachtniß, feine Erniebrigung, fein Rreug, biefen Tifc, ju welchem wir gemeinfam hingutreten, und bie Beichen (Bilber) unferes Beiles, welche ich mit bemfelben Munbe weihe, womit ich biefes von bir erflehe, bas heilige und jum Simmel uns erhebende Weihegeheimnig." 2) Gregorius gebraucht jur Bezeichnung berfelben Borftellung balb ben Ausbruck ronoi, bald arrivora; beibe Worte sind ihm also gleichbebeutend. 3) Eine unbefangene Auslegung fann wohl unter biefen Ausbruden nichts anderes verfteben, als fichtbare Reichen unfictbarer Guter und Bahrheiten; Brob und Wein find τύποι της εμης σωτηρίας beißt nichts anderes, als: fie bezeichnen und verfichern mir auf eine finnlich = anschauliche Beife mein Beil, meine Beseligung burch bie driftliche Erlösungsanftalt: bas Opfer bes Abendmable ift ein αντίτυπον των μεγάλων μυστηρίων will nichts anderes fagen, als: es werben im Abendmahl die tiefen und geheimnisvollen Plane und Anstalten Gottes jur Befeligung bes Menschengeschlechts, welche fich vorzuglich in bem Tobe Jefu offenbarten, in einem finnlich mahrnehm= baren, ber Sache vollfommen entsprechenben, Bilbe vorgestellt; das Abendmabl ift ein fichtbares Abbild, eine Copie (artivnor) ber höchften, gottlichen Beilemahrheiten. Die Worte: Brod und Wein find αντίτυπα του τιμίου σώματος ή του αξματος, können nichts anderes bedeuten, als: Brob und Bein bilben uns ben für uns gekreuzigten Leib, bas für uns vergoffene Blut Chrifti ab, fie bezeichnen, reprafentiren Leib und Blut Christi. Es ist offenbar eine blose Ausflucht, wenn Elias Cretenfis 4)

<sup>1)</sup> Orat. XVII. 12. p. 325.

<sup>2)</sup> καὶ τοὺς τύπους τῆς ἐμῆς σωτηρίας, οῦς ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ τελῶ στόματος, ἀφὶ οἱ ταῦτα πρός σε πρεσβεύω, τὴν ἱερὰν καὶ ἄνω φέρουσαν ἡμᾶς μυσταγωγίαν.

<sup>3)</sup> Man sehe über bie Bebeutung von artevonor Suiceri thesaur. ecclesiast. tom. 1. pag. 383 seqq. und bie bort angeführten Stellen grie-discher Rirchenväter.

<sup>4)</sup> In der Erklärung von Gregors Worten Orat. II. 95. p. 56. των μεγάλων μυστηρίων ἀντίτυπον jagt Elias, nachdem er vorher die Lehte von der Transsubstantiation vertheidigt: "Per antitypum autem isotypum intelliges, si quidem de magnis illis mysteriis, hoc est desanctissimo Christi corpore ac precioso sanguine istud accipias (sic

bei ber Erklärung einer bieser Stellen sagt, antitypum sey soviel als isotypum, ober wenn Johannes Damascenus und eine ganze Reihe von Nachtretern behaupten: 1) die älteren gricchischen Bäter, welche Brod und Bein årcirvna des Leibes und Blutes Christi nennen, wollten damit die Abendmahlselemente nicht nach, sonbern nur vor der Consecration bezeichnen. Einer solchen Behauptung widersprechen nicht blos die Stellen des Gregorius ganz klar, in welchen offenbar von dem geweihten Brode und Weine die Rede ist, sondern auch die Sache selbst; denn vor der Consecration sind Brod und Wein eben gar nichts als Brod und Wein, ohne alle weitere Bedeutung; und nur durch die Consecration können sie årxirvna des Leibes und Blutes Christi werden, mag man darunter verstehen, was man will.

Auf ber anderen Seite ist aber auch nicht zu übersehen, daß Gregorius vom Genuß des Leibes und Blutes Christi im Abendmahl spricht, ohne irgend einen erklärenden Beisatz. In einer Stelle, 2) wo er über die Stäbe, welcht die Israeliten (nach Exod. XII. 11.) tragen sollten, allegorisitt, sagt er: "den einen Stab schreibt dir das Gesetz als Stütz vor, damit du in beinen Gedanken nicht wankest, wenn du vom Blute Gottes, von seinem Leiden und Tode hörst; vielmehr ohne Anstoß und ohne Zweisel iß den Leib, trinke das Blut, wenn du nach dem Leben dich sehnest, weder der Lehre vom Fleische (d. h. der Menschwerdung) Gottes mistrauend, noch an der von dem Leiden Aergerniß nehmend." Es ist indes hier, in einer so rednerischen Stelle, wo der Verfasser offendar mehrmals in uneigentlichen Ausdrücken spricht, schwer zu bestimmen, was Gregorius unter dem Essen des Leibes und dem Trinken des Blutes Christi verdem

enim magnus quoque Basilius hoc appellavit: praepositio enim haec diri nonnunquam aequalitatem etiam significat), si autem ad futura mysteria haec referantur (nec enim desunt, qui haec verba ad hunc modum acceperint), non tanquam Christi corpus ac sanguis non vere sint, antitypa dicuntur, sed quia nunc quidem per ea divinitatis Christi participes efficimur, nostris videlicet corporibus commixti ac contemperati, tunc autem spiritualiter per solam contemplationem." etc. Siehe Gregors Berle in ber Leipziger Ausg. tom. II. p. 201.

<sup>1)</sup> Johannes Damascenus Orthod. fid. lib. IV. cap. 14. Εξ δε και τινες (εδ find aber vorzüglich unser Gregorius und sein Freund Bastilius) αντίτυπα τοῦ σώματος και αξματος τοῦ κυρίου τον άρτον και τον οίνον ξεκάλεσαν, ώς ὁ δοεφόρος ξφη Βασίλειος, οὐ μετὰ τὸ άγιασθηναι είπον, αλλά πριν άγιασθηναι αὐτην προςφοράν. Andere sete Suicerus. tom. 1. p. 384.

<sup>2)</sup> Orat. XLV. 19. p. 860.

ftand, 1) und auf feinen Fall tann baraus ein eigentliches Dogma

Gregore abgeleitet werben.

Rach ber gangen Dentweise Gregors bat es nicht blos bie bodfte Bahriceinlichkeit, bag er im Abenbmahl eine mabrhaftige und reale Begenwart bes erhöhten Erlofere annahm, fonbern es icheint bieg auch burch folgenbe, obwohl etwas bunfle, Stelle gur Gewigheit zu werben. Er fdreibt nämlich an einen Freund, ben Bischof Amphilochius: 2) "Raum von Krantbeit etwas frei, nehme ich ju bir, bem Beforberer ber Genefung, meine Buflucht. Denn bie Bunge bes Briefters, bie Göttliches fpricht, bilft ben Rranten. . . . So laffe benn nicht nach, bu frommer Mann, für mich ju beten und ju fleben, wenn bu burch bein Bort ben Logos (bas ewige, göttliche Bort) berabziehft, wenn bu auf eine unblutige Beise ben Leib und bas Blut bes herrn opferft, indem bu bes Bortes als Opfermeffers bich bedieneft."3) Offenbar liegt ben Worten "wenn bu burch bein Wort ben Logos berabziehft" bie Borftellung jum Grunde, bag burch bas weihende Wort bes Briefters eine Berbindung bes göttlichen Logos mit ben Elementen bes Abendmable bewirkt werbe; ein Gebanke, ben wir auch bei anderen Rirchenlehrern biefer Beit finben.

Schließlich ift noch zu bemerken, baß Gregor bas Abendmahl häufig als Opfer und zwar als unblutiges Opfer bezeichnet, ohne jedoch von biefer Borstellung genauere Erklärungen zu geben. Dieß hing bamit zusammen, baß er auch ben driftlichen Geistlichen als einen Priefter ansah, und zwar auf eine Weise, wie es ber neutestamentlichen Bee von einem allgemeinen Briefterthum

nicht angemessen ist. 4)

<sup>1)</sup> Sollte er nicht bas Rämliche bamit gemeint baben, was Macarius in solgenben Borten ausspricht? (Macar. Homil. XXVII.) Έν τη έκκλησια προςφέρεται άρτος και οίνος, αντίτυπον της σαρκός κώτου και αίματος και οί μεταλαμβάνοντες έκ τοῦ φαινομένου άρτου, πνευματικώς την σάρκα τοῦ κυρίου έσθίουσιν.

<sup>2)</sup> Epist. 240.

δταν λόγφ παθέλκης τον λόγον δταν ἀναιμάπτο τομή σωμα καλ αξμα τέμνης δισποτικόν, φωνήν έχων τὸ ξίγος.

<sup>4)</sup> Außer ben schon mitgetheilten Stellen, in welchen bas Abenbmahl Opfer genannt wird, tonnen bafür noch folgende angesührt werden. In seiner ersten Invoctive gegen Julian (Orat. IV. 52. p. 101.) erzählt Gregor von diesem Kaiser: "er entweihte feine habe, um fie von dem und blutigen Opfer zu reinigen, durch welches wir an Ebrifto, an feinen Leiden und an seiner Gottheit Ebeil nehmen." Und Carm. KL B. 1. sagt er:

20 9ύσιας πεμποντες αναιμάντους lepies.



# Vierter Abschnitt.

## Rosmologie. Pneumatologie. Efcatologie.

## I. Weltschöpfung und Welterhaltung.

Daß Gott (nämlich ber höchste Gott, und nicht etwa ein mächtiger, aber untergeordneter Geist) die Welt geschaffen habe, war ein Sah, der sich für unseren Gregorius von selbst verstand, und den er auch zu seiner Zeit und in seinen Berhältnissen gegen keine Bestreiter zu vertheidigen brauchte. Nur einige genauere Bestimmungen dieses Sahes können wir von ihm erwarten, und diese giebt er denn auch, großentheils von platonischen Lehren geleitet. Der Grund, wodurch Gott bewogen wurde, die Welt hervorzubringen, war seine Liebe; weil sich die höchste Güte nicht damit begnügen konnte, sich ewig selbst anzuschauen, sondern auch sich mittheilen und wirken mußte, darum brachte sie Gegensstände, über welche sie ihre Wohlthaten verbreiten konnte, hervor, und schuf die geistige und sinnliche Welt. 1)

Der schöpferische Gebanke Gottes war auch schon die That; und vollzogen wurde die That durch den Sohn oder Logos, vollendet durch den heil. Geist. <sup>2</sup>) Zuerst schuf Gott

Orat. XXXVIII. 9. p. 668. Ἐπεὶ οὐχ ἦρχει τῆ ἀγαθότητι τοῦτο, τὸ κινεῖσθαι μόνον τῆ ἐαυτῆς θεωρία, ἀλμεθει χεθῆναι τὸ ἀγαθὸν καὶ ὁδεῦσαι, ὡς πλείονα είναι τὰ εὐεργετούμενα, τοῦτο γὰρ τῆς ἄκρας ἦν ἀγαθότητος, πρῶτον μὲν ἐννοεῖ τὰς ἀγγελικὰς δυνάμεις.
 π. τ. λ.

<sup>2) . . .</sup> και το εννόημα έργον ην, λόγω συμπληρούμενον, και πνεύματι τελειούμενον. Die erste Bestimmung bezieht sich ohne Zweisel auf die neutestamentliche Lehre von der Schöpsung der Belt durch den Logos, die andere wahrscheinlich auf die Erzählung der Genesis vom Schweben des Geistes Gottes über den Bassern. Das, was Gregor hier von Gott sagt,

bie boberen Geifter, bie ihn junachft umgeben, bie Engel - und in ihnen die intelligible ober Beifterwelt (κόσμος νοητός), fobann bie materielle, aus bem fichtbaren himmel und ber Erbe bestehenbe Welt (κόσμος ύλικὸς καὶ ὁρώμενος), beren wunderbare, aus ber richtigften Begiebung aller Theile unter fich und gum Gangen berborgebenbe Wohlordnung allenthalben Beugnig für bie Beisheit ihres Urhebers ablegt. 1) Zulett schuf Gott (ober ber Logos, δ τεχνίτης λόγος) ben Menschen, welcher ein Mischling aus beiben Belten, von ben Elementen ber fichtbaren feinen materiellen Körper, von den Elementen der unfichtbaren seine unfterbliche Seele empfing. 2) Eine Art von Schilberung ber Schöpfung giebt Gregor feiner Anficht gemäß in einer anderen Stelle. 3) Er beginnt damit, daß Gott, das etvige Urlicht, querft höbere geiftige Lichtnaturen bes zweiten Ranges bervorgebracht babe, geht bann jur Schöpfung ber Welt über, wobei er auch bie Erichaffung bes Lichtes (noch bor ber Bilbung ber materiellen Sonne, an welche bie Rraft ju leuchten erft fpater geknüpft wurde) als bas Erfte fest, und lägt bann bie Erschaffung bes Menfchen folgen, welche barum zulest Statt fanb, bamit ber Mensch, als Ronig ber fichtbaren Belt, in fein icon gubereitetes Ronigreich eingeführt werben könnte. -

Die Welterhaltung ist eine fortgesetzte Weltschöpfung, und so gewiß Gott Schöpfer der Welt ist, eben so gewiß ist er auch ihr Erhalter und Lenker. 4) So sieht es Gregor an, wenn er die Erhaltung und Regierung der Welt als eine Wirkung der nämlichen göttlichen Thätigkeit, durch welche dieselbe zuerst ins Dasehn gerusen wurde, darstellt. "Wie das Weltall von Andesginn nach Vernunft und Ordnung geschaffen, gemischt, verbunden und in Bewegung gesetzt worden ist, auf eine Art, die dem Urheber der Bewegung allein bekannt ist, so wird es auch verändert und anders angeordnet, gelenkt von den Zügeln der Vorsehung." 5)

baß seine Gebanken schöpserisch, ober baß sein Denken Thun sep, wendet er in einer anderen Stelle Orat. XLIV. 4. p. 837. auch auf den Logos an: . . . τῷ πάντα δυνατῷ λόγῳ, καὶ ῷ τὸ νοῆσαι μόνον, ἡ εἰπεῖν, ἐργον ἔστὶ παριστάμενον.

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 10. p. 668 seqq.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVIII. 11. p. 669. Auch biese Stelle findet sich fast wörtlich in ihrer gangen Ausbehnung wieder Orat. XLV. 5. 6. 7. p. 848 sogg.

<sup>3)</sup> Orat. XLIV. 3. 4. p. 836 u. 837.

<sup>4)</sup> Orat. XIV. 33. p. 281. . . . Επεὶ καὶ προνοητὴν είναι τούτων, ών ποιητὴν είναι ἀναγκαίον.

<sup>5)</sup> Orat. XVI. 5. p. 302. Im Original ift ber Saty als Frage geftellt. Aber ba Gregors Antwort barauf nicht zweiselhaft sehn tann, so
habe ich keinen Anstand genommen, ihn als positive Behauptung zu geben.

Bei Behauptung ber Lehre bon ber göttlichen Borfebung batte Gregor nicht blos gegen folche ju fampfen, welche bie Belt= ereigniffe und Menschenschicksale als ein Product bes Bufalls ober bes unabwenbbaren Ginfluffes ber Geftirne anfaben, fonbern hauptfächlich auch gegen folche, die zwar die Borfehung felbst nicht leugneten, aber boch ihre Ginwirfungen auf bie niebrigen Schickfale bes Menschenlebens. "Es giebt auch Menschen, faat er. 1) welche die Borfehung einer großen Urmuth befthulbigen, indem fie zwar annehmen, bag bas, was über uns ift (ra viteo ήμας), bon berfelben gelenkt werbe, aber boch leugnen, baß fie fich auch bis auf uns, bie beffen boch am meisten be= burfen, erftrede, wie wenn fie befürchteten, fie möchten baburch, bag fie bie Boblthaten fich über mehrere erstreden laffen, ben Boblibater als ju gut barftellen, ober Gott möchte ihnen ermuben; wenn er mehreren wohl thate." Giner folden ber Bernunft eben fo febr als bem Chriftenthum wiberfprechenden Annahme fonnte Gregor natürlich nicht beiftimmen. "Bielmehr lagt uns glauben, fagt er,2) bag Gott ber Schöpfer und Ordner von Allem feb; benn wie follte bas All entstanden febn, wenn es nicht jemand ins Dafenn gerufen und geordnet hatte; und lagt und eine Borsehung annehmen, die biefes AU jufammenhalt und berbinbet; benn für bas, mas Gott geschaffen bat, muß er ja nothwendig auch Fürforge tragen; wenn nicht bas Weltall, bem Bufall überlaffen, wie ein bom Sturm getriebenes Schiff, wieber aufgeloft und gertrümmert werben und in die alte Unordnung gurudfehren foll. Ferner lagt uns glauben, bag unfer Schöpfer, ober, wenn man lieber will, unfer Bilbner, bornehmlich unferen Schidfalen vorstebe (τοῖς ήμετέροις μάλιστα ἐπιστατεῖν); wenn auch unfer Leben burch wibrige Berhältniffe bin= burchgelentt wird, beren Urfache uns barum vielleicht unbefannt ift, 3) damit wir, weil hier unsere Erkenntnig nicht leicht eindringt, die über alles erhabene Bernunft besto mehr bewundern."

Wie, trot ber Erschaffung und Leitung ber Welt burch göttliche Weisheit, physisches und moralisches Uebel in berselben möglich seh? auf diese Frage, ober eine sogenannte Theodicee läßt sich Gregor nirgends weitläuftig ein; er hält nur solgende beibe, hauptsächlich praktisch wichtige, Säte sest. Erstlich: die Ursache, bes moralischen Uebels kann durchaus nicht in Gott liegen (eben

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 32. p. 281.

<sup>2)</sup> Orat. XIV. 33. p. 281.

<sup>3)</sup> Bergi. Orat. IV. 12. p. 83.

so wenig als es ein Urböses giebt), sondern sie liegt theils in uns, theils in dem, der den Menschen zuerst zum Bösen versührte, im Satan. 1) Sodann: alles physische Nebel, alles Widerwärtige im Leben wird von der Borsehung so gebraucht, daß es zur sittlichen Erziehung und Heiligung dienen muß; es wird also dadurch, daß es den reinsten sittlichen Zweck dienen muß, in ein moralisches Gut verwandelt. Alle Leiden sollen (abgesehen davon, daß sie auch zum Theil Strafen für begangene Sünden sehn können) dazu dienen, den Menschen zu läutern und zu Gott zu sühren. Bollsommen erkennbar aber wird dem Menschen das Verhältniß seiner von Gott verhängten Schicksale zu seiner höheren Erziehung und Heisigung erst im künstigen Leben. 2)

# II. Sohere Beifter.

#### . 1. Engel.

Die Engel sind nach Gregors Begriff übermenschliche, reinere, von Gott geschaffene Geister, Mittelwesen zwischen Gott und den Menschen, in unmittelbarer Anschauung der Gottheit besindlich, und stets zum Dienste Gottes bereit, durch beides auch der reinsten Seligkeit theilhaftig. Er liebt die Engel als Lichtwesen zu bezeichnen, welche, zuerst aus dem göttlich-schöpferischen Urlicht hervorgegangen, selbst wieder Licht und Abstrahlungen des vollkommenen Lichtes sind. ) Wie es disher schon vielsach von Kirchenlehrern geschehen war, so nimmt auch Gregor verschiedene Orden ung en von Engeln an, 4) ohne jedoch das, wodurch sich bieselben unterscheiden, genau anzugeben, indem er diese inneren Verhältnisse der Geisterwelt für etwas der menschlichen Erkenntniß unzugängliches hält. Die bestimmtesten Erörterungen Gregors über die Engel sinden sich in einer Stelle der 28sten Rede, 5) wo der

Orat. XL. 45. p. 727. Πίστευε, μὴ οὐσίαν εἶναι τινα τοῦ κακοῦ, μήτε βασιλείαν, ἢ ἄναρχον, ἢ παρ' ἐαυτῆς ὑποστᾶσαν, ἢ παρὰ τοῦ θεοῦ γινομένην, ἀλλ' ἡμέτερον ἔργον εἶναι τοῦιο καὶ τοῦ πονη ροῦ, ἐκ τῆς ἀπροςεξίας ἐπειςελθὸν ἡμῖν, ἀλλ' οὐχὶ τοῦ κτίσαντος.

<sup>2)</sup> Orat. XIV. 30 u. 31. p. 279 seqq. Orat. XVI, 5. p. 303.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 12. p. 187. . . . . φως είσι και αὐταὶ τελείου φωιὸς ἀπαυγάσματα — unb Orat. ΧΙ.. 5. p. 693.

<sup>4)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521. nennt er: άγγελους τινάς καὶ ἀρχαγγελους, θρόνους, κυριότητας, ἀρχας, Εξουσίας, λαμπρότητας, ἀναβάσεις, νοιράς δυνάμεις, ἢ νόας.

<sup>5)</sup> Orat, XXVIII. 31. p. 521 seqq.

Begriff eines Engels so angegeben wird: "Sie sind Diener des göttlichen Willens, mächtig durch ursprüngliche und verliehene Kraft, Alles durchstreisend, Allen überall leicht gegenwärtig, theils vermöge ihres Diensteisers, theils vermöge der Leichtigkeit ihrer Natur; die einen haben diesen, die andern einen andern Theil der Welt (als Wirkungskreis) erhalten, oder sind entweder diesem oder jenem Theile vorgeset, 1) wie es dem bekannt ist, der es so angeordnet und vertheilt hat; sie lenken alles zu einem Ziel, 2) nach dem einen Willen des Weltschöpfers; sie preisen die göttliche Größe und schauen ewig die ewige Herrlichseit an; nicht damit Gott verherrlicht werde, sondern damit ununterbrochen auch auf die Gott zunächst stehenden Wesen Wohlthaten ausessließen."

Bas Gregor sonst noch über bie Natur ber Engel genauer bestimmt, besteht hauptsächlich in folgendem. Durch ihre innige Berbindung mit ber Gottheit find fie fowohl mit einer höheren Einsicht begabt, als auch in ein Berhältniß gestellt, worin ihnen - bas Beharren im Guten leicht, bie Wahl bes Bofen fcmer wirb; obwohl Gregor babei nicht behauptet, daß die Engel ihrer Natur nach nothwendig gut feven, wie Gott, fondern immer bie Möglichkeit bes Bofen bei ihnen annimmt, ohne welche ja auch fein Abfall Lucifers und feine Berwandlung beffelben in ben Satan möglich gewesen mare. Zwar fagt Gregor, bag bie Engel ber vollfommenen und nothwendigen Gundlofigfeit gang nabe ftunben, 8) aber er wagt boch nicht, ihnen unveranderliche Gute jugufdreiben, 4) und bezeichnet fie nicht als unbewegbar gum Bifen (anivytoi πρός το χείρον), sondern als schwer bewegbar (δυςκίνητοι). 5) "Ich wollte wohl behaupten, fagt er, 6) daß die Engel unbewegbar jum Bofen waren und allein Trieb jum Guten hätten, weil fie fich in ber Nahe Gottes befinden und junachst bon ihm erleuchtet find; aber es bestimmt mich bas Beispiel

<sup>1) . . .</sup> άλλας άλλό τι της οίχουμένης μέρος διειληφυίας, η άλλω τινι τοῦ παντὸς έπιτεταγμένας. Die Borstellung, daß gewisse Orte, 3. B. Kirchen, unter bem vorzliglichen Schutze besonderer Engel stünden, findet sich auch sonst bei Gregor. Orat. XLII. 9. p. 755. u. 27. p. 768.

<sup>2)</sup> Gregor schilbert auch sonst mit Bohlgefallen bie zusammenwirkenbe harmonie, ben inneren Frieden und bie gottähnliche Liebe biefer reinen Geisterwesen. Orat. VI. 12. p. 187.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 7. p. 695.

<sup>4)</sup> Orat. XXXI. 16. p. 566. . . . καν άπλοι τινες ώσι, καλ πρός τὸ καλὸν παγιώτεροι, τῷ πρὸς τὸ ἄκρον καλὸν ἐγγύτητι.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521.

<sup>6)</sup> Orat. XXXVIII. 9. p. 668. u. Orat. XLV, 5. p. 849.

beffen, ber wegen seines Lichtes Lucifer hieß, bann aber wegen seines Uebermuthes zur Finsterniß wurde, und ber ihm unterworfenen empörerischen Mächte, sie nicht für unbewegbar, sondern

nur für ichwerbewegbar jum Bofen ju halten."

Ihre höhere Kraft zum Guten und ihre reinere Seiligkeit empfangen bie Engel, nach Gregors Ueberzeugung, fo gut wie alle andere geschaffene Wefen, burch bie Ginwirkungen bes beiligen Beiftes. "Der Geift wirkt querft in ben Engeln und himmlischen Mächten, und ben Wesen, bie junächst nach Gott folgen, und in seiner Rabe sich befinden. Denn nirgend anderswoher haben fie ihre Bolltommenheit, und ihre für bas Bofe fower zugängliche ober unzugängliche Ratur, als vom beil. Geifte."1) Much in ber Begiehung bilben fie Mittelwesen zwischen Gott und ben Menfchen, bag fie im Stanbe find, bie Menfchen jum Guten ju ftarten und ju erleuchten, wie fie felbft bon ber Gottheit in noch höherem Grabe erleuchtet find. 2) Gregor behauptet es gang flar, bag bie Engel uns jum Befferen unterftugen,3) fo wie bie Damonen uns jum Bofen reigen; fo bag alfo feiner Ansicht gemäß bie Seele bes Menschen ber Einwirfung einer boppelten Geifterwelt offen fteht. Ueber bas forperliche Organ, wodurch bie Engel wirken, fpricht fich Gregor nicht volltommen flar aus. Er fcreibt ihnen, wie es fceint, einen unendlich feinen, immateriellen, atherischen Rorper gu, fo bag fie, zwar nicht schlechthin, aber boch in Bergleichung mit uns, un= förperlich ju nennen find. "Die Engel werben Beift und Feuer genannt; Beift, als überfinnliche Befen, Feuer, als reinigend (ώς καθάρσιος), benn auch bas höchste Wesen traat biefe Ramen. 4) Bubem mogen fie fur uns untorperlich febn, ober boch ber Unkörperlichkeit möglichst nabe kommen." 5)

Die Erschaffung ber Engel, beren Complex er als κόσμος νοητός bezeichnet, set Gregor vor die Erschaffung ber sichtbaren Welt, des κόσμος αίσθητος oder ύλικός καὶ δρώμενος. "Zuerst wurden die Engel geschaffen, die Lichtwesen zweiter Ordnung (λαμπρότητες δεύτεραι), Diener des höchsten

<sup>1)</sup> Orat. XLI. 11. p. 739.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521. jagt er von den Engeln: τοσούτον τῷ καλῷ μορφουμένας καὶ τυπουμένας, ώςτε ἄλλα γίνεσθαι φῶτα, καὶ ἄλλους φωτίζειν δύνασθαι ταῖς τοῦ πρώτου φωτός ἐπιζέροαῖς τε καὶ διαδόσεσιν.

<sup>3)</sup> Orat. XL. 36. p. 720. . . . συνεργούσιν ήμιν πρός τὰ κρείττονα.

<sup>4)</sup> Gott heißt nue xaravalloxov. s. oben p. 225. Anmert. 3.

<sup>5)</sup> Orat. XXVIII. 31. p. 521. . . . πλην ήμεν γε (bas heißt hier δσον προς ήμας, wie ich glaube) ασώματος έστω, η δτι έγγύκατα.

Lichtes, mag man sie nun als übersinnliche Geister (νοερά πνεύματα) oder als eine Art von immateriellem oder unkörperlichem , Feuer ansehen, oder als andere, den bezeichneten ähnliche Naturen."

So sieht also Gregor die Engel in jeder Beziehung als Mittelwesen zwischen Gott und den Menschen an: sie stehen unter Gott, schon als Geschöpfe und als versührbar zum Bösen, über dem Menschen als Gottes erste, reinste, zum Bösen schwerer versührbare Geschöpfe; sie haben nicht die absolut immaterielle Geistigkeit Gottes, aber auch nicht die grobmaterielle Körperlickeit des Menschen; sie sind eben deßhalb nicht wie Gott allgegenwärtig, aber doch überall leichter gegenwärtig, als der Mensch; sie bermitteln die göttlichen Wohlthaten für den Menschen, und pflanzen, als erstes Glied in der Kette der Wesen, das ihnen von der Gottheit in höherer Fülle zuströmende Gute weiter fort.

#### 2. Satan.

Der Begriff, welcher ben wenigen (nur gelegentlich mitgetheilten) Aeugerungen Gregors über ben Satan jum Grunde liegt, ift ber gewöhnliche, nämlich ber eines bon Gott geschaffenen, ursvrunglich guten, vorzüglich begabten, bann aber burch Ueber= muth abgefallenen und berfinfterten Geistwesens. Die Ramen, womit ihn Gregor zu bezeichnen pflegt, find: δ κοσμοκράτωρ, ό ανθρωποκτόνος απ' αρχης, ό πικρός τύραννος, ό αόρατος έχθοός καὶ πολέμιος. 2) Dag Gregor ben Satan für ein ursprünglich gut geschaffenes Wesen hielt, geht schon baraus berbor, daß er wegen seines Abfalls die Möglichkeit bes Bofen bei ben Engeln ftatuirte. Durch Abfall murbe Lucifer, ein Geift bes Lichts, jum Satan, einem Geifte ber Finfternig. "Derjenige unter ben Engeln, welcher fich zu emporen, wider ben allmäch= tigen herrn ju tropen, und über feine Burbe fich ju erheben magte, ber seinen Sit über ben Wolfen nehmen wollte (Jesai. XIV. 14.), hat eine feines Unfinnes würdige Strafe erdulbet, indem er verurtheilt wurde, Finfterniß zu febn ftatt Licht, ober, um es richtiger zu fagen, burch fich felbft wurde. 8) Dag ber ur= sprünglich gute Geift burch Stols und Reib jum Satan wurde,

<sup>1)</sup> Orat. XXXVIII. 9. p. 668.

<sup>2)</sup> Orat. XVII. 9. p. 323. XIX. 5. p. 366. 6. p. 367.

<sup>3)</sup> Orat. VI. 13. p. 187.

wird eben so bestimmt in einer anderen Stelle gesagt: 2) "Der Reid versinsterte auch den Luciser, der um seines Uebermuthes willen siel; denn er konnte es nicht ertragen, da er göttlich war, nicht auch für Gott gehalten zu werden." Wie das Wesen der Engel reine Harmonie mit Gott und innerer Friede ist, so besindet sich der Satan im Gegensaß gegen Gott und im inneren Zwiespalt mit sich selbst, er ist ein in sich zerrissenes, leidensschaftliches Wesen. 2)

Selbst abgefallen, wird sobann ber Satan auch Veranlassun Abfall ber Menschen von Gott, indem er die Urältern zum Ungehorsam verführt. "Er war der Menschenmörder von Ansang; er hat den ersten Menschen durch den Ungehorsam (Reizung zum Ungehorsam) verwundet, und hat das Leben voll Mühe veranlaßt, und das strafen und gestraft werden um der

Sunde willen jum nothwendigen Gefet gemacht." 3)

Wie es sich von selbst erwarten läßt, nimmt Gregor eine fortdauernde Sinwirkung des Satans und seiner Dämonen auf die Menschen an, jedoch unter der wichtigen Beschränkung, daß die Macht des Satans durch Christum überwunden ist, und daß jeder, der in Berbindung mit Christo steht, sich vollkommen im Besitz der Mittel besindet, allen Berführungen böser Geister zu widerstehen. "Wenn nach der Tause, sagt er, 4) der Feind des Lichtes und Versucher einen Anfall auf dich macht — und er wird es gewiß thun, denn er hat auch auf meinen Gottessohn einen Anfall gemacht, versührt durch die Verhüllung (des Göttlichen in Menschengestalt), auf das verborgene Licht, getäuscht durch die äußere Erscheinung 5) — so hast du die Mittel

<sup>1)</sup> Orat. XXXVI. 5. p. 637.

<sup>2)</sup> Orat. VI. 13. p. 187. . . . Επελ κάκεῖνος αὐτός τε στασιάξει πρός ξαυτόν, και τῷ πολυειδεῖ, και τοῖς πάθεσι, κῶν τοῖς ἄλλοις ταὐτό τοῦτο ἐνεργεῖ, ὡς ἀνθρωποκτόνος ἀπ' ἀρχῆς και μισόκαλος.

<sup>3)</sup> Orat. XVII. 9. p. 323. In einer anberen Stelle Orat. XXXVIII. 9. p. 668. werben ber Satan und seine Geister bezeichnet als δημιουργοί τῆς κακίας τῆ τοῦ καλοῦ φυγῆ, καὶ ἡμῖν πρόξενοι.

<sup>4)</sup> Orat. XL. 10. p. 697.

<sup>5)...</sup> και γάς και τῷ λόγω προςέβαλε διὰ τὸ κάλυμμα, τῷ κρυπτῷ φωτί διὰ τὸ φαινόμενον. Gregor nimmt nămlich an, baß ber Satan, als er Jesum versuchte, in bummer Berblendung ihn um seinem menschieden Rungerlicheit willen für einen blos en Menschen gehalten habe, und, badurch getäusch, von dem verborgenen Göttlichen überwunden worden sein. Orat. XXIV. 9. p. 442. . . Επειδή δεύτεςον Αδάμ είδε τοῦ θεοῦ τὸ φαινόμενον, ώς και τοῦτον καταπαλαίσων ἡγνόει γὰς δτι πεςιπεσείται θεότητι, προςδραμών ἀνθοωπότητι. Womit zu vers gleichen Orat. XXXIX. 13. p. 685. und das über diese Stelle oben ber merste.

zum Sieg, und brauchst ben Kampf nicht zu scheuen. Setze ihm entgegen das Tauswasser, setze ihm entgegen den Geist, womit man auslöschen kann alle feurigen Pfeile des Bösewichts."
Bugleich behauptet Gregor natürlich, daß, je reiner und gottsähnlicher die Seele seh, besto geeigneter auch, um alle listigen Anfälle des Bösen zu verrichten." 1)

## III. Bon ben letten Dingen.

### 1. Unfterblichkeit und ewige Seligkeit.

Den Glauben an Unfterblichkeit gründet Gregorius hauptfachlich barauf, bag ber Mensch, als Geift betrachtet, göttlichen Geschlechtes, mithin etwiger Natur ift. Nur bas Bergängliche an ibm, ber Rorper, wird bon fterblichen Menschen erzeugt, aber bie Seele ift ein Sauch bes Allmächtigen, ein Bilb Gottes, göttlichen Ursprungs, also an und für fich unsterblich. 2) Es giebt nur einen wirklichen Tob, Die Sünde;3) ber Tob bes Rörpers hat blos etwas finnlich Schredbares; in ber That ift er ber Eingang ins mahre Leben. Außerbem weißt Gregor auch barauf bin, bag man, weil in biefem Leben Gludfeligkeit und fittliche Burbigfeit nicht im rechten Verhaltniffe fteben, nothwendig ein fünftiges Leben annehmen muffe, wo biefelben ausgeglichen werden. "Ich trage gwar Bebenken, bas irbifche Leiben ber Gunbe, und bas Glud ber Frommigfeit juguschreiben; aber bisweilen verhalt es fich boch fo, und zwar zu ben guten 3weden, entweber um bas Lafter jurudjuhalten burch bas Unglud ber Bofen, ober um bie Tugend ju forbern burch bas Glud ber Guten; allein nicht immer, und nicht im Allgemeinen, fonbern bies ift für bie Butunft aufgespart, in welcher bie einen ben

Orat. XXIV. 10. p. 443. . . . παχύτεραι γὰρ αἱ καθαραὶ ψυχαὶ καὶ θεοειδεῖς πρὸς θήραν τοῦ ἐνεργοῦντος, κᾶν ὅτι μάλιστα σοφιστικὸς ἢ καὶ ποικίλος τὴν ἐπιχείρησιν.

<sup>2)</sup> Orat. II. 17. p. 20. "Die Seele ift aus Gott und göttlich, einer höheren Würde theilhaftig und zu berselben hinstrebend, wenn sie auch jetzt an das Riedrigere gesessellt ist." Carm. IV. B. 9 u. 10. "Wahrlich der Mensch ist ein Geschöpf und Bild des großen Gottes, von Gott zu Gott tom mend." (worunter Gregor jedoch keine Emanation und Remanation verstand.) Als das Gottverwandte oder Göttliche im Menschen bezeichnet Gregor den rove oder loves. Orat. XXVIII. 17. p. 508.

<sup>3)</sup> Orat. XVIII. 62. p. 361.

Lohn ber Tugend, die andern die Strafe bes Lasters empfangen werben; benn bie einen werben auferstehen jum Leben, bie an= bern jum Gericht."1)

Die fünftige Seligkeit ber Frommen ober, wie er es gewöhnlich bezeichnet, die βασιλεία τῶν οὐρανῶν sest Gregor in die pollfommene Erkenntnig Gottes, welche aus ber naberen Berbindung mit Gott folgt. "Die Gerechten empfangt ein unaussprechliches Licht, und bas Anschauen ber beiligen und königlichen Dreieinigkeit, bie jest heller und reiner in ihre Seele leuchtet, und fich gang mit bem gangen Geifte vermischt, worein ich allein vorzugsweise bas Simmelreich fete." 2) Indeg fchrankt boch Gregor bie ewige Seligkeit nicht einzig auf die Anschauung und Erkenntnif Gottes ein, obwohl er biefelbe für bas Wefentlichfte halt, sonbern rechnet bagu auch bie Befreiung von ben Reffeln bes Rorpers, ben inneren und äußeren Frieden, ben Umgang mit feligen Geiftern, und erhöhte Erkenntnig alles Guten und Schönen. 3) Gregor nimmt babei berichiebene Grabe und Arten ber Seligkeit an, welche jedem nach Maaggabe seiner sittlichen Lebensweise zugewiesen werben; eine Ansicht, bie er hauptfächlich auf bie Stelle Joh. XIV. 2 grundet. Wenn in Gottes Saus viele Wohnungen find, fagt er, fo muffen fie auch bewohnt werden. Wohnung aber bezeichnet die fünftige Rube und Seligkeit ber Berklärten. So giebt es also verschiebene Arten ber Seligfeit, ju welchen auch verschiebene Wege, b. b. verschiedene Arten bes Lebens führen. 4) Dieg ift besonders flar auch in folgender Stelle 5) ausgesprochen: "Sowohl das beschauliche als das thätige Leben ift ein Weg bes Beils, und führt au einer ber ewigen und feligen Wohnungen; benn fo wie es verschiedene Arten bes Lebens (διάφοροι βίων αίρέσεις) giebt, fo giebt es auch viele Wohnungen bei Gott, bie nach ber Burbigfeit eines jeben abgetheilt find und zugetheilt werben.

<sup>1)</sup> Orat. XIV. 31. p. 279.

<sup>2)</sup> Orat. XVI. 9. p. 306. . . . θεωρία τριάδος . . . ήν δή καὶ μόνην μάλιστα βασιλείαν ούρανων έγω τίθεμαι. Orat. XX. 12. p. 384. . . . ήγουμαι δὲ μὴ ἆλλο τι τοῦτο (ες. βασιλείαν τῶν οὐρανῶν) εἶναι, ἢ τὸ τυχεῖν τοῦ καθαρωτάτου τε καλ τελεωτάτου τελεώτατον δὲ τῶν ὄντων γνώσις θεοῦ.

<sup>3)</sup> Orat. VIII. 23. p. 232. Rebnerifche Schilberungen ber emigen Seligfeit lieft man bei Gregor Orat. VII. 17. p. 209. u. Orat. VII. 21. p. 213.

<sup>4)</sup> Orat. XXVII. 8. p. 493.

<sup>5)</sup> Orat. XIV. 5. p. 260. Bergl. außerbem Orat. XIX. 7. p. 367. und XXXII. 33. p. 601.

#### 2. Strafe ber Gottlosen. Dauer berfelben. Reiniaunasfeuer.

Die Strafen, welche ben Gottlofen burch bas göttliche Gericht 1) auerfannt werben, befteben hauptfächlich in ber Entbehrung ber innigeren Verbindung mit Gott, welche bie Seligkeit ber Frommen ausmacht. So wie biese burch die vollkommenfte Erkenntnig Gottes befeligt werben, fo liegt bie Unfeligkeit ber Lafterhaften, außer anderen Qualen, am meiften barin, bag fie bon Gott verworfen und getrennt find, und bas Gefühl emiger Schmach in ihrem Bewuftsebn tragen. 2)

Wie nun Gregor hierin offenbar als Origenianer erscheint, fo muß man erwarten, bag er es auch in zwei anderen bamit zu= sammenhängenben Lehrfägen febn werbe, nämlich in ber Unnahme eines Reinigungefeuere und eines endlichen Aufhörens ber Sollenftrafen. Und wirklich scheint bieg auch ber Sall ju fenn, obwohl Gregor hierüber nicht bestimmte Aussprüche, sondern (mahrscheinlich aus Lehrweisheit) nur Andeutungen giebt. Die Borftellung von einem Reinigungsfeuer (welche, wenn gleich nicht biblifc, boch auch nicht geradezu verwerflich ift, sobald man fie nur geiftig bon einem borbereitenben Mittelauftanbe zwischen bem unvollkommenen irdischen Daseyn und ber höchsten Seligkeit versteht, und bavon die im späteren Dogma hinzuge= kommenen fleischlichen Arrthumer und Migbrauche entfernt) bie Borftellung von einem Reinigungsfeuer findet fich bei Gregor noch am entschiedenften ausgesprochen, und zwar in folgenber Stelle; 3) worin er ben Grund angiebt, warum er niemand bie Seligkeit ganz absprechen wolle: "Bielleicht werden manche erft jenseits mit Feuer getauft, mit der letten, schwereren und langwierigeren Taufe, welche die Materie verzehrt wie Heu, und allen Leichtfinn bes Lafters hinwegnimmt." Da fich Gregor hier so beutlich äußert, so burfen wir wohl eine andere, minber beftimmte, Stelle 4) in bem nämlichen Sinn verfteben, in welcher er zugleich, obgleich höchft vorsichtig, bie Soffnung auf eine Endlichkeit ber Söllenftrafen ju äußern magt: "Sch

<sup>1)</sup> Rurge Schilberungen biefes Gerichtes finben fich bei Gregor Orat. XVI. 9. p. 305 seqq. n. XIX. 15. p. 373.

Orat. XVI. 9. p. 306. . . . τοῖς δὲ μετὰ τῶν ἄλλων βάσανος, μᾶλλον δὲ πρὸ τῶν ἄλλων, τὸ ἀπερξίφθαι θεοῦ, καὶ ἡ εν τῷ συνειδότι αλσχύνη πέρας οὐκ έχουσα.

<sup>3)</sup> Orat. XXXIX, 19. p. 690.

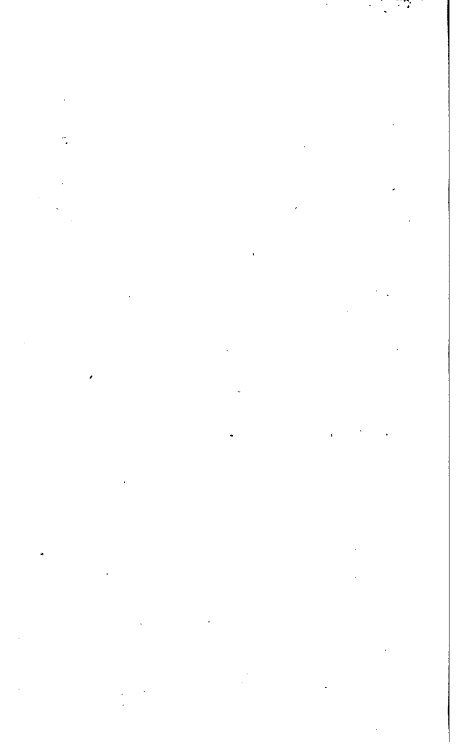
<sup>4)</sup> Orat. XL. 36. p. 720.

kenne ein reinigendes Feuer (avo xadagrigion), welches Christus auf ber Erbe anzugunden gekommen ift; biefes Reuer bat bie Rraft, bie Materie und bie schlechten Neigungen zu vertilgen... Ich tenne auch ein Feuer, welches nicht reinigt, sonbern ftraft;... biefes ift mit bem Burme, ber nicht ftirbt, verbunden, und tann nicht ausgeloscht werben, sonbern verewigt fich für bie Lafterhaften (άλλα διαιωνίζον τοις ποναροίς). Denn bas alles hat eine zerftörende Kraft; wenn es nicht einem gefällt, fich biefes (Feuer) auch hier wohlthätiger zu benken; auf eine Art, wie es bes Strafenben wurdig ift;" 1) b. h. wenn nicht jemand (und Gregors Gefühl scheint bazu nicht abgeneigt) lieber um ber ewigen Liebe Gottes willen annehmen möchte, bag Gott bie Strafen (auch über bie burch fein Gericht Berurtheilten) nicht verhangt, um fie ewig unfelig zu machen, sondern um fie zu läutern, zu beffern und baburch zu retten und zulett zu emiger Seligfeit zu führen; fo daß also biefes Feuer nicht zerstörend, sondern reinigend und erhaltend wäre. 2)

<sup>1) . . .</sup> εὶ μή τφ φίλον κάνταὐθα νοεῖν τοῦτο φιλανθρωπότερον, καὶ τοῦ κολάζοντος ἐπαξίως.

<sup>2)</sup> Den origenianischen Gebanken einer end lichen Biederbringung aller Dinge beutet Gregor auch einmal gelegentlich an, wo er in Beziehung auf 1 Cor. XV. 28. sagt: , Εσται δε ο θεός τὰ πάντα εν πάσιν εν τῶ και ρ ῷ τ ῆς ἀ ποκατα στ άσε ως . . . διαν μηκετι πολλὰ ώμεν, ως πεφ νῦν τοῖς κυνήμασι καὶ τοῖς πάθεσιν, οὐδεν δλως θεοῦ, ἢ ολίγον εν ἡμεν αὐτοῖς φεροντες, ἀλλ' δλου θεοειθεῖς, δλου θεοῦ χωρητικοί καὶ μόνου." Orat. XXX. 6. p. 544.

# Beilagen.



# Beilagen.

#### I.

Forberungen Gregors an den Theologen überhaupt und besonders an den praktischen Geistlichen.

Jebe Beit bebarf Männer, geiftlichen und weltlichen Stanbes, welche bie jur Trägheit und Erschlaffung fich hinneigenbe Kirche und ihre Diener ju frischem fraftigem Leben erweden; Manner, welche mit ber Stimme Gottes die einschlummernbe Beiftlichkeit an ihre beiligen Bflichten, an ihren ernften Beruf mabnen. Ihr eigenes Bilb muß benen, "bie nicht bon Bergensgrunde, fonbern um ichanblichen Gewinnes willen, nicht als Borbilber ber Beerbe, sonbern um über bas Bolf zu herrschen" bas Sirtenamt verwalten - ihr eigenes Bild muß ihnen, wie im Spiegel, mit ergreifenber Wahrheit zur Beschämung, bas Bilb ber Apostel und aller Begeifterten und aufopfernben Beugen ber Wahrheit gur Er= bebung und Nachahmung vorgehalten werben. Glüdlich ber Mann, bem es Gott verleiht, auf biese Weise Salz und Licht seines Jahrhunderts zu febn. Auch Gregorius gehört unter bie Bahl biefer Glüdlichen; und die Rirche feiner Beit hatte Manner nothig, bie ben einreißenden Uebeln nicht schmeichelten, sondern mit Feuer und Schwerdt entgegenkampften. Waren beren nach ihm, nach Johannes Chrysoftomus und wenigen Gleichgefinnten noch mehrere gekommen, fie hatten bas Berberben ber griechischen Rirche wenig= ftens noch langer aufgehalten.

Die driftliche Gemeinschaft, faum seit einem halben Jahrhundert aus bem Stande ber Erniedrigung herborgetreten, hatteschon eine ganz andere Gestalt angenommen. Die Zeiten bes Druckes und der Verfolgung hatten ihr eine im Ganzen reiner gesinnte, tüchtigere Geistlickeit gesichert. Die Lohndiener fanden noch nicht so viele Vortheile, und die treuen; dem Gemeinwohl sich hinopfernden Geistlichen wurden duch äußere Noth und Kampf nur um so mehr innerlich gestärkt und begeistert. Zu Gregors Zeit aber war mit dem Stand eines christlichen Lehrers keine äußere Gesahr mehr; vielmehr waren damit oft Shre, Reichthum und mächtiger Einfluß verdunden. Die Reizmittel zum Verderben der Geistlichseit waren schon sehr start, und es hatten sich unter ihrer Einwirkung besonders folgende Fehler erzeugt oder recht sichtbar hervorgestellt.

Im Gangen beherrichte die Theologen eine bon ber einfachen evangelischen Babrbeit und ihrem wirksamen Bortrag weit ablenkenbe bogmatische Streitsucht und ein bitterer Berfolgungegeift, welcher fein jugefpitte, aber für bas Seelenheil völlig entbehrliche Lehren als bas Nothwendigste und Seiligste auf Concilien und von den Kangeln hartnädig vertheidigte. Geiftlichen waren es wohl nicht allein, welche biefe Richtung verfolgten. Alles bogmatisirte, ftritt und verbammte; es war Geift ber Reit. Aber die Geiftlichen halfen boch besonders diese Richtung erzeugen und forberten fie burch ihr Beispiel. Auch Gregor war von entschiedenem Gifer für gewisse Lehrsate beseelt, und fambfte für bieselben mit aller Kraft, aber babei verlor er ben großen Rreis praftischwohlthätiger Beilswahrheiten nie aus bem Auge, und gab es jungeren und alteren Theologen immer ju bebenten, daß Leben und That mehr fep, als Lehrfat und Theorie, und bag man ohne jene fein Chrift, geschweige benn ein Theologe febn könne. "Du willst ein Theologe werben, spricht er, 1) und ber Gottheit wurdig? so halte bie Gebote und manble in ben Gefeten Gottes; benn bie That ift bie Bor= ftufe ber Erfenntnif."

Ein anderes Uebel, das zu jeder Zeit nur unter veränderter Gestalt wiederkehrt, war die unwürdige Art, wie man zu geistlichen Stellen gelangte. Eine große Zahl verächtlicher Menschen hatte sich durch niedrige Schmeichelei gegen Große oder durch Demagogenkunste in höhere oder niedere geistliche Aemter gedrängt; ein Umstand, der oft in edleren Seelen den salschen Strogeiz erzeugte, sich von diesen Aemtern gänzlich zurückzuziehen, sie zu sliehen, und lieber in ruhiger gottgeweihter Einsamkeit, als in dem weltlichen Treiben der Kirche zu leben.

<sup>1)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

Den entscheidenden Einflug auf die Bahl ber Bischöfe behaupte= ten abwechselnd bie Dacht bes Sofes, bas Unfeben ber Geiftlichen und Monche (besonders feit fie durch Basilius mehr ins firchliche Leben gezogen worden waren) und ber Wille bes Bolts, welches feine Unsprüche auf bas ihm früher zugeftanbene, allmählich aber entzogene Wahlrecht oft fturmisch genug geltend machte. wurden babei bestimmte Regeln und feste Formen beobachtet; und es ift fast unglaublich, burch welche Rante, mit welcher Billführ, ja mit welcher wuthenben Gewaltthätigkeit manche Bischöfe auf ibre ehrwürdigen Site gelangten. Beispiele bavon bieten fich ber Erinnerung jebes Geschichtfundigen von felbft bar. Gin regelmäßigeres Fortruden bon einer geiftlichen Stelle und Stufe gur boberen hatte noch einige Ordnung in biefes wilde Befen ge= bracht; es wären bann boch nicht gang unwissenbe, ja bisweilen noch ungetaufte Menschen aus bem Laienstande unmittelbar gu ben erften geiftlichen Burben erhoben worben; es mare bann boch nicht leicht eine Berfammlung boberer Bifchofe möglich gewesen, wie uns Gregor bieselbe in folgenden Rugen fdilbert: 1) "Einige tommen bom Bechelertische, andere fonneverbrannt bom Bfluge, andere bom Rarft ober bon ber hade, bie fie ben gangen Tag geführt: andere baben bas Ruber verlaffen ober bas Beer, und riechen noch nach Seemaffer ober find mit Rarben bebedt, wieber andere haben ihre Saut noch nicht gang bon bem Rug ber Feuerfünste gereinigt" . . . Dber wie Gregor in einer anbern Stelle2) fagt: "Wie leicht wird boch ber Borfteber einer Gemeinde gefunden, ber noch nichts geleiftet hat und plöglich zu ber Burbe fommt! D ichnelle Umwandlung ber Lebensart! . . . Geftern noch warft bu mitten im Theater unter ben Schauspielern, und was bu nach bem Theater gethan haft, mag ein anderer unter= fuchen, nun gewährst bu felbst ein gang neues Schauspiel. furgem warft bu ein Pferbeliebhaber und ichidteft Staub gum himmel empor, wie ein anderer Gebete und fromme Gebanten jest bift bu fo wohlgesittet und blidft fo verschämt, wenn bu nicht vielleicht heimlich wieber in Die alten Gitten gurudfällft. Gestern verkauftest bu als Rhetor bas Recht, und gerrtest bin und ber an ben Gefeten, jett bift bu auf einmal Richter und ein anderer Daniel geworben. Geftern fageft bu mit entblößtem Schwerdt ju Bericht, und machtest ben Richterstuhl ju einer ge= feplichen Räuberhöhle, burch Diebstahl und Gewalt, besonders

<sup>1)</sup> Carm. de se ipso et adversus episcopos B. 156. p. 18.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 393. p. 40.

Sift bu Beute fo milb! n Rleid so leicht wechseln fes und ähnliches Unüber bie Bischöfe, e' Schöfe feiner 2 To allgemeir "inbliche" ichee

colodian Speakanti

icon eine gang anbere Geft Drudes und ber Berfolgung gefinnte, tuditigere Geistlichte noch nicht fo viele Bortheil fich hinopfernben Beiftli Rampf nur um so me Gregors Beit aber wa feine außere Gefahr thum und much berben ber Geist! thum und machtige recht fichtbar 3m Br evangelifd !

. Diej. ein Maler antheiten fennen gelerni,

venmifden und im Bilben ber Ge-

117

ver einen Beiftlichen findet man gar leicht. Lentenbe agearbeiteten, fonbern fo einen frifch gemachten. gung Mugenblid gefäet und aufgeschoffen ift, wie es bie polli on ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiliaen an auf Lage und befehlen ihnen weise zu sebn. obwohl fie noch gar feine Beisheit besithen und zu ihrer geistlichen Burbe nichts meiter mitbringen, als höchftens ben guten Billen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer höheren Stelle murbig mare, indem fic feine bochfte Sorge auf bas gottliche Bort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleifche Gefete giebt, um es bem Geift au untermerfen - er bleibt bescheibener Beife auf ber niebriaen Stufe fteben, mabrend jener ftolg und anmagend über bie Ebleren fic erbebt, bas Borfteheramt führt, feinen Augenblid bor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie bor Schaam ergittert, bag er ben Frommeren fich untergeben fieht." Befonbers tabelt es Greaor auch, bag man bie geiftlichen Stellen ohne ftrenge Brufung ber Bewerber befege; 3) "Man fagt von bem Abler. baf er an

<sup>1)</sup> Es war fo weit getommen, baß Gregor im Allgemeinen fagen founte: "Best laufen wir Befahr, baß bas beiligfte unter allen Memtern bas laderlichfte wirb, benn nicht fomobl burch Tugenb werben bie boberen geiftlichen Stellen gewonnen, fonbern vielmehr burch Schlechtigfeit, nicht mehr bie Burbigften, fonbern bie Dachtigften nehmen bie Bifcofefite ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Grag, Orat. XLIII. 26. p. 791. Womit gu bergleichen Carm. advers. episc. B. 554. p. 52. u. Orat. II. 50. p. 37. wo biefer Gebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbred, ein Gregorius feiner Beit, macht einen fehr fconen Gebrauch bon bemfelben in feinem Menippus im 6ten Befprad.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. B. 371. p. 38.

n reinigen,

Sonnenstrahlen bie
'n prüse. Wir abe
will, zum Bol
auf Wort of
'uer tennen
e ber Ze
bes A

imonien setzten," begegneten jedoch bende Männer, wie ein Gregorius hieronhmus und Augustinus mit setzt dem Einwurf, daß auch die Wöllner gewesen, und doch die überwunden hätten, hauptsehe bei den Aposteln genichen ausgesprochenen Aber der, welcher sich seigen, ob er auch geigen, ob er auch ung reich, leben biet welche die

Chrifti jeber b.

an Gehorsam auf die viet

arschens vorbereite. 1) Es mußte 14.
bis zum breißigsten Jahre ben auf die Ly.
Studien gewidmet hatte und bessenungeachtet volber großen Pflichten eines geistlichen Amtes erbebte, es besonders schmerzlich auffallen, wenn sich ganz

"geord..

mag et Studien gewibmet hatte und beffenungeachtet be a fenn, ber großen Pflichten eines geiftlichen Amtes erbebte. es besonders schmerzlich auffallen, wenn fich gang jung mgen unerfahrene Menschen in robem Leichtfinn ber einflugreich, Memter gum Berberben bes driftlichen Bolls bemächtigten; und wir durfen uns nicht wundern, wenn er folde Inabenhafte Briefter und Bifcofe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Grange amifchen bem Lehren und Lernen feftgefest, fagt er,2) fonbern biefe Sache ift bermagen in Unordnung und Bertvirrung. bag bie meiften unter une, ich will nicht fagen alle, ebe fie noch bie Anabenschube abgelegt 3) und ju ftammeln aufgehört, ebe fie noch bie beiligen Sallen betreten haben, ebe fie von ben beil. Schriften auch nur bie Namen tennen, ebe fie fich mit bem eigen= thumlichen Wefen bes alten und neuen Teftaments und ben Berfaffern bavon bekannt gemacht, gefdweige benn ehe fie ben Gomus ihrer Seele, die Sunde abgewaschen haben - wenn fie nur zwei ober brei fromme Worte und zwar nur bon Borenfagen, nicht aus eigenem Studium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein flein wenig befannt gemacht haben, ober ihren Mantel wohl zu werfen wiffen, ober bis auf ben Gurtel fich ein philofophisches Unfeben geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> πριν αποθέσθαι σχεδον την πρώτην τρίχα. 36 habe bafür eine une geläufigere fprichwörtliche Rebensart genommen.

ben Gesethen selbst angethan; und wie bist bu beute so milb! Man follte nicht glauben, bag jemand fein Rleib fo leicht wechseln tonnte, wie bu beine Lebensart." Diefes und abnliches Unwefen. 1) welches Gregor in bem Gebichte über bie Bifchofe, ober weniaftens über ben großen Saufen ber Bischöfe seiner Zeit mit ben lebhaftesten Farben zeichnet, ware nie fo allgemein und in bem Grabe möglich gewesen, wenn eine grundlichere Borbereitung auf bas geiftliche Amt und ein orbentliches Fortrücken in bemfelben als nothwendig angefeben worben mare. Gregor bringt bekbalb mit vielem Ernft auf beibes. Er betlagt es bitter, bag man bei jeber Runft und Biffenschaft alle Mittel anwenbe, um es jur Deifterschaft ju bringen, nur bei biefem bochften und beiligften Berufe nicht. 2) "Ein Argt, ein Maler fann feiner feyn, ber nicht bie Ratur ber Rrantheiten tennen gelernt, ber nicht viele Berfuche im Farbenmischen und im Bilben ber Beftalten gemacht hat, aber einen Geiftlichen findet man gar leicht, freilich teinen burchgearbeiteten, sonbern so einen frisch gemachten, ber in einem Augenblick gefaet und aufgeschoffen ift, wie es bie Sage bon ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiligen an einem Tage und befehlen ihnen weise zu febn, obwohl fie noch gar teine Beisheit besiten und zu ihrer geiftlichen Burbe nichts weiter mitbringen, als bochftens ben guten Willen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer boberen Stelle wurdig mare, indem fic feine bochfte Sorge auf bas gottliche Wort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleische Gefete giebt, um es bem Geift zu unterwerfen - er bleibt bescheibener Beise auf ber niebrigen Stufe fteben, mabrend jener ftoly und anmagend über bie Ebleren fich erhebt, bas Borfteberamt führt, feinen Augenblid bor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie bor Schaam erzittert, bag er ben Frömmeren fich untergeben fieht." Befonders tabelt es Gregor auch, daß man die geiftlichen Stellen ohne ftrenge Prüfung ber Bewerber befete; 8) "Man fagt von bem Abler. bag er an

<sup>1)</sup> Es war so weit gekommen, baß Gregor im Allgemeinen sagen konnte: "Best laufen wir Gefahr, baß bas heiligfte unter allen Aemtern bas lächerlichfte wirb, benn nicht sowohl burch Tugend werben die höheren geistlichen Setlen gewonnen, sonbern vielmehr durch Schlechtigkeit, nicht mehr die Wirbigken, sonbern die Mächtigften nehmen die Bischossitze ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Greg. Orat. XLIII. 26. p. 791. Bomit zu vergleichen Carmadvers. episc. B. 554. p. 52. n. Orat. II. 50. p. 37. wo biefer Gebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbrea, ein Gregorius feiner Zeit, macht einen sehr schönen Gebrauch von bemselben in seinem Menippus im 6ten Gespräch.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. 28. 371. p. 38.

ben Sonnenstrahlen bie echte ober unechte Abstammung seiner Jungen prüse. Wir aber setzen ganz leicht ohne Brüsung jeben, ber nur will, zum Volksvorsteher ein, ohne Rücksicht auf jung ober alt, auf Wort ober That, ja sogar ohne ben Klang ber Münze genauer kennen gelernt zu haben. Nicht die schon durch die Feuerprobe ber Zeit als tüchtig sich erwiesen haben, sondern die sich selbst des Bischossstuhles für würdig halten, wählen wir."

Die Nothwendigkeit eines geregelten Fortrudens von einer untergeordneten geiftlichen Stelle ju einer boberen macht Gregor mehrmals bemerklich, er halt es für fehr michtig, bag, wie in einem wohlgeordneten Schiffswesen ober Rriegsbeere, ebenso in ber Rirche Chrifti jeber bon unten auf biene und fich burch bienenben Gehorfam auf bie viel fcmerere Runft bes anordnenben Berrichens borbereite. 1) Es mußte ibm, ber feine gange Jugend bis jum breißigften Sahre ben auf bie Theologie borbereitenben Studien gewidmet hatte und beffenungeachtet vor ber Uebernahme ber großen Bflichten eines geiftlichen Amtes erbebte, ibm mußte es besonders schmerglich auffallen, wenn sich gang junge und unerfahrene Menfchen in robem Leichtfinn ber einflugreichften Memter jum Berberben bes driftlichen Bolts bemächtigten; und wir burfen uns nicht wundern, wenn er folche Inabenhafte Briefterund Bischöfe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Granze zwischen bem Lehren und Lernen festgesett, fagt er,2) fondern biefe Sache ift bermagen in Unordnung und Berwirrung, bag bie meiften unter uns, ich will nicht fagen alle, ebe fie noch bie Anabenschuhe abgelegt 8) und zu ftammeln aufgebort, ebe fie noch bie beiligen Sallen betreten haben, ebe fie von ben beil. Schriften auch nur bie Namen fennen, ehe fie fich mit bem eigen= thumlichen Wesen bes alten und neuen Testaments und ben Berfaffern babon befannt gemacht, geschweige benn ebe fie ben Schmus ihrer Seele, die Sunde abgewaschen haben - wenn fie nur awei ober brei fromme Worte und awar nur bon hörensagen, nicht aus eigenem Studium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein flein wenig befannt gemacht haben, ober ihren Mantel wohl zu werfen wiffen, ober bis auf ben Burtel fich ein philofophisches Unseben geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> ποιν αποθέσθαι σχεδόν την πρώτην τρίχα. 3ch habe bafür eine uns geläufigere fprichmörtliche Rebensart genommen.

äußerlichen Aufzuge erheucheln können 1) - o ber geiftlichen Burbe! o bes Stolzes! Sie meinen, auch Samuel war bon ber Wiege an Gott geweiht; fo find wir auch gleich weife Manner und Lebrer, hocherfahren in gottlichen Dingen, Die ersten Schriftgelehrten und Gesetestundigen; wir weiben uns felbft zu Beiligen und verlangen bon ben Menschen Meister genannt zu werben, und mit ben Buchftaben ift es gar nichts, alles muß auf geiftige Beise erkannt werden — freilich find es blos leere Traume 2) und bagu werben fie noch aufgebracht, wenn fie mit biefen Dingen nicht großes Lob einarnbten." Diefer jugenblich eingebilbeten Beisheit gegenüber fab Gregor ben Geiftlichen immer unter bem Bilbe eines erfahrenen Mannes, "ber bie Schmache bes Menichen und bie Rraft und Sobeit Gottes, bie in ben Schwachen machtig ift, bemutheboll anerkennt." Alter mit Burbe verbunden maren ibm wesentliche Buge eines achtungswerthen Bischofs und er lobte fich "bie furge Berrichaft eines alteren aber weisen Mannes gegen bie lange mahrenbe Thrannei eines frühe in ben geiftlichen Stanb eingebrungenen unwürdigen Menschen." 8)

Unter ben bezeichneten Berbaltniffen, ba bas Bedurfnig einer gründlichen Borbereitung ber Geiftlichen fo wenig anerkannt murbe und auch bem Ungebildeten ber Weg ju ben bochften geiftlichen Stellen offen ftand, läßt fich die Un wiffen beit und Unwissenschaftlichteit so vieler Mitglieder bes geiftlichen Standes in jener Zeit febr wohl erklaren. Da man bie Bortheile biefes Standes ohne theologische Bilbung genießen konnte, fo überließen fich viele ber tragften Bequemlichkeit, und erfannen auch balb Grunbe, warum wiffenschaftliches Streben nicht blos überfluffig, fonbern fogar binderlich fur ben mabren Beiftlichen fep. Sie migbrauchten hierzu bas Beispiel jener ehrwürdigen Rifder und Bollner, Die freilich feine theologische Gelehrfamfeit beseffen hatten, aber bon einem gang anberen Geifte befeelt waren, ale bie Baalepfaffen, welche fich hinter fie verftedten. Solden Ausflüchten beschränkter ober trager Geiftlichen, "welche bas Wefen bes priefterlichen Amtes in bie Berrichtung gewiffer

<sup>19 1)</sup> hier ift auch im Original ein Anakoluth.

<sup>2) ...</sup> οὐδαμοῦ τὸ γράμμα, καὶ πάντα δεῖ νοηθήναι πνευματικῶς, καὶ λῆρος πλατὺς τὰ ὀνείρατα καὶ ἀγανακτοίημεν κ. τ. λ. Der fleine βwijchensah καὶ λῆρος πλ. τὰ ὀνείρ. hat im Busammenhang seine Schwierigkeiten. Die Benedictiner übersetzen zu undestimmt; as merae nugae somnia som. Louward umscheidt quae somniamus verae nugae som quaeque divendimus, somnia. 3ch habe die Stelle so gegeben, wie sie schon Creta nimmt, als tateindes zwischenwort Gregors. Conjectur: λῆρος πλατὺς τὰ ὀνόμακα, oder λῆρος πλατὸς καὶ ὁνείρατα.

<sup>3)</sup> Orat. II. 72. p. 78.

übernatürlich wirkenber Carimonien fetten," begegneten jeboch einfichtsvollere und ebler ftrebende Manner, wie ein Gregorius bon Nazianz, Chrysoftomus, 1) hieronymus und Augustinus mit gebührenbem Ernft. Der erftere fest bem Ginwurf, bag auch bie Apostel unwissende Fischer und Bollner gewesen, und boch bie Welt burch bie Rraft ihres Wortes überwunden hatten, hauptfächlich folgendes entgegen: 2) Dieg feb bei ben Aposteln ge= Schehen, "bamit bie Wirkung bes bon ihnen ausgesprochenen Wortes ein besto größeres Wunder fen. 3) Aber ber, welcher fich barauf berufe, moge boch auch einmal die Glaubenstraft bemeifen, bie in den Aposteln wohnte, 4) er möge boch zeigen, ob er auch ohne Geld, ohne Reisetasche und Stab, halb nadt, ohne Schuhe, mit bem Täglichen zufrieben, allein in ber hoffnung reich, leben könne:" er moge ferner burch bie Bunberfraft, welche bie Apostel begleitete, barthun, bag Gott auch mit ihm fen, "er möge nur einen Damonischen heilen, nur einen Aussatigen reinigen, nur einen Tobten auferweden", bann will ihn Gregor, mag er auch noch so wenig beredt, noch so unscheinbar und gering febn. wie einen Engel aufnehmen. Aber freilich folche Beurfundungen eines höheren Berufes, einen heiligen Wandel und göttliche Glaubenstraft konnten bie, welche Gregor bekampft, nicht aufweisen, und eben so wenig waren fie im Stande burch ihr Bort abnliche Wirkungen hervorzubringen, wie fie die Apostel hervorgebracht batten. 5)

<sup>1)</sup> S. Reanbers Chrysoftomus 1ter Th. S. 59 u. 113, wo sich sehrschöne Bemerkungen über biesen Gegenstand finden; S. 113. heißt est: "Es sind ja dieselben entgegengesetzen Grundirrthümer in den herrschenden Anssichten von den Ersorderuissen bes geistlichen Standes und von der Bestimmung desselben, welche wir zu verschiedenen Zeiten wiedersinden, und geheimmer viese Uebel in der Kirche zur Folge hatten. Entweder man setzte das Wesen des geistlichen Standes allein in ein gewisses magisches Gepränge, wodurch die Macht der Religion über die Gemüther geltend gemacht und übernatürliche Wirkungen ihnen mitgetheilt werden sollten, in die Berwaltung der Sacramente und in die liturgischen Handlungen, man betrachtete die Predigt als etwas Unwesentliches, und alles was zur theologischen Ausbildung des Geistlichen dienen sollte, als überstüssig oder gar schädlich, oder auch man sah in dem Geistlichen nur den Kedner oder Lehrer, sehte das Wesen dieses Berus in eine todte wissenschaftliche oder serer rhetorische Bildung. In dieser Beit hatten viele die erste dieser einander entgegenstehenden irrigen Ansschied mit die bienten der Trägheit schechter Geistlichen zur Stütze und besörderten die schlechte Besetung der Aemter." Nun solgen Stellen besserer Kirchensehrer, die gegen diese Irrthümer kämpsten.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episcop. B. 192-215. p. 22-24.

<sup>3)</sup> Ως αν τὸ θαῦμα μεῖζον ἢ τὸ τοῦ λόγου.

<sup>4)</sup> Δός μοι τὸ πιστὸν τῶν ἀποστόλων ένός.

<sup>5)</sup> Diefe Birfungen ichilbert Gregor febr icon Carm. adv. episc. 23. p. 26.

Außer biefen besonderen Fehlern war unter einem großen Theil ber Beiftlichen eine bochft weltliche Befinnung berrfcenb geworben, bie fich wieber in berfcbiebenen Formen offenbarte. Schilberungen biefer Sinnesart fo vieler Beiftlichen feiner Reit finden wir bei Gregor besonbers in bem Gebicht auf fic felbft und über bie Bischöfe, 1) welches er, nach ber Bitterfeit bes Tones ju foliegen, balb nach feiner Abbantung in Conftantinopel und noch bor feiner verfificirten Lebensgeschichte fdrieb. Dag in biefen Bergensergiefungen auch Manches auf Die Spite ober felbft brüber hinausgetrieben fen; bas Deifte ift gewiß unmittelbar aus bem Leben gegriffen und tragt unberfennbar Buge ber Birtlichfeit an fich. Es genügt uns, bier nur weniges berborgubeben. Gleich anfänglich, 2) meint Gregorius, ber Löwe, ber Parbel und bie Schlange feben noch großmuthig und milb im Bergleich mit ben ichlimmen Bischöfen, bie gwar alle voll Stolg, aber feineswegs voll Liebe maren; "blide burch bas Schaafstleib binburd auf ben Bolf: wolle mich nicht burch Borte überzeugen, fonbern burch Thaten; ich haffe bie Lehren, benen bas Leben wiberfpricht; indem ich die Farben bes (übertunchten) Grabes lobe, verabicheue ich ben bon innen tommenben Geruch ber vermoberten Glieber." Dem ernften, mit fteten Uebungen eines ftrengen Lebens beidaftigten Gottesmann ftellt Gregor bon weltlichen Briefter gegenüber, ber fich feinen jugendlichen Luften überläßt, fpielt, fingt, bem Bauche fröhnt, alle Sinne für alle Lebensfreuben offen balt. und bem zügellofen Füllen ahnlich in ben Tag bineinlebt. "Bei folden Meniden ift, wie Gregor weiter bin fagt, 4) Un wiffen= beit awar ein Uebel, aber boch nur bas geringere Uebel: . . . in ihrem Glauben find fie zweizungig, bem Beifte ber Reit, nicht ben Gefeten Gottes bienenb, unftet in ihren Lehren, wie ber

Πόθεν βασιλεῖς, καὶ πόλεις, καὶ συλλόγους, Κατηγοροϋντας, εὐθύνοντας ἐν λόγοις, Πος βημάτων τε, καὶ θεάτροις ἐν μέσοις, Σοφοὺς, νομικοὺς, ἔλληνας ἀφρυμένους, Αημηγοροϋντας, εὐστομοῦντας καίρια, Επειθόν, ἐξήλεγχον ἐν παβόησία, Εὶ μὴ λόγου μετεῖχον, οὐ σὸ μὴ δίδοις;

<sup>1)</sup> Ele kaurdy xal negl knioxonwv. Das Gebicht ift zuerst berausgegeben von Jacob Toll in der Sammlung von Anecdotis, die den Titel silvet: Insignia Itinerarii Italici. Traj. ad Rhen. MDCXCVL Zu vergleichen ist mit biesem Gedicht besonders Carm. XI. ad Episcopos. B. 79 seqq. p. 83. in der Leipz. Ausg. s. Werke.

<sup>2) \$3.</sup> p. 6.

<sup>3) 28. 54.</sup> p. 8.

<sup>4) \$8. 330.</sup> p. 34.

Authende Euripus, wie biegfame Zweige, Schmeichler und fußes Gift für Beiber, gegen Geringe wie Lowen, gegen Dachtige aber wie Sunde, nach jedem Tifch mit feiner Rafe fpurend, weit mehr um bie Thuren einflugreicher, als weiser Manner fich brangend; mehr nach bem Angenehmen ftrebend, als bem Rüslichen, bamit fie auch noch ibren Rachften ins Berberben führen. Und bavon rühmt benn einer fich feines Abels, ein anderer feiner Berebtfamkeit, ein britter feines Reichthums, ein vierter feiner Berwandtichaft; bie aber nichts haben, beffen fie fich rühmen tonnen, zeichnen fich wenigstens burch ihre Schlechtigfeit aus." 1) Aufer ber Schmeichelei guchtigt indeg Gregor fein Lafter ftarfer, als basjenige, gegen welches auch ber Erlofer mit bem gangen Feuer eines gottlichen Unwillens fprach, bie Beuchelei. Diefe bezeichnet er ale bas Schandlichfte unter allem Schandlichen, 2) und icuttet feinen gangen Spott über bie aus, welche "burch einen Bart, burch niebergeschlagenes Wefen, gebeugten Raden, milbe Stimme, bedächtigen Bang" und bergleichen ben Schein ber Frommigteit hervorzubringen suchen, Die ihrem Geift und Bergen feblt. 3)

Dhne alle einzelnen Buge bes abschredenben Bilbes, bas Gregor von bem großen Saufen ber Beiftlichen feiner Reit entwirft, burchzugeben, wenden wir uns lieber gur Betrachtung bes Ibeals eines Theologen, welches ibm borichwebte. Denn ein foldes ftand ibm mahrend feiner gangen Amtsführung fo lebenbig vor ber Seele, bag es ibm, obgleich ftets Begeifteruna einflößend, boch auch nie Rube ließ und ihn oft mit bem fcmerg= lichen Gefühl feiner Ungulänglichkeit erfüllte. 4) Den 3 wed ber wiffenschaftlichen und prattischen Theologie, Die er gerne als Seelenbeiltunde 5) ansab, feste er barin: "bie Seele zu beflügeln, fie ber Belt zu entreißen und ber Gottheit zu übergeben. bas Bilb Gottes in berfelben entweber ju erhalten ober, wenn es erlöschen will, ju erfrischen ober, wenn es vertilgt ift, wieber= berguftellen, Chrifto eine Wohnung zu bereiten im Bergen burch

<sup>1)</sup> Gregor ruft enblich aus:

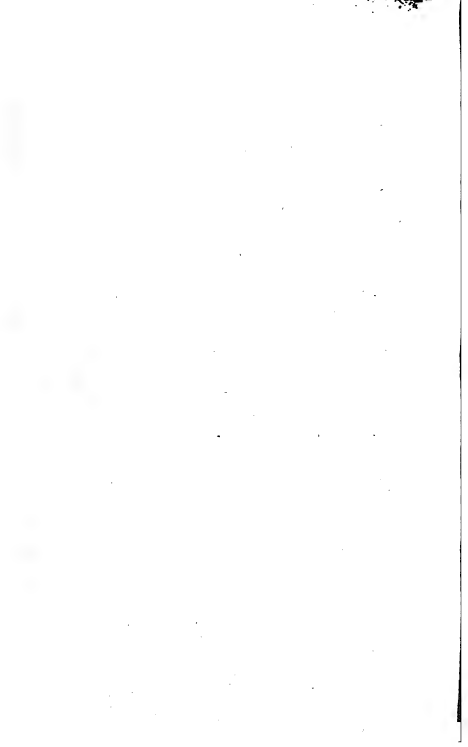
<sup>&#</sup>x27;Ως σφόδοα χρώμεθ' άναξίοις τοῖς προσιάταις! und faßt bas Bange feiner Antlage B. 362 u. 363. in Die Borte gufammen : Τάχθεντες είναι τοῦ καλοῦ διδάσκαλοι, Καχών απάντων έσμεν έργαστήριον.

<sup>2) \$3. 696.</sup> p. 62. Αλσχρών μέν οὖν αξοχιστον ἡ τρόπου πλάσις.

<sup>3) \$3. 648.</sup> p. 58.

<sup>4)</sup> Orat, II, 71. p. 47.

<sup>5)</sup> Eine intereffante, aber etwas zu weit ausgeführte Parallele zwifden ber Theologie und Medicin finbet fich Orat. II. 16. p. 20.



# Beilagen.

#### I.

- - North Sale - Sales - - - -

Forberungen Gregors an den Theologen überhaupt und besonders an den praktischen Geistlichen.

Jebe Zeit bebarf Männer, geiftlichen und weltlichen Stanbes, welche die jur Trägheit und Erschlaffung sich hinneigende Rirche und ihre Diener ju frifdem fraftigem Leben erweden; Manner, welche mit ber Stimme Gottes Die einschlummernbe Geiftlichkeit an ihre beiligen Pflichten, an ihren ernften Beruf mahnen. 3hr eigenes Bilb muß benen, "bie nicht bon Bergensarunde, fonbern um schändlichen Gewinnes willen, nicht als Borbilder ber Beerbe, fonbern um über bas Bolf zu herrichen" bas Sirtenamt verwalten - ihr eigenes Bild muß ihnen, wie im Spiegel, mit ergreifenber Wahrheit gur Beschämung, bas Bilb ber Apostel und aller Begeifterten und aufopfernden Zeugen ber Bahrheit gur Er= bebung und Nachahmung vorgehalten werben. Glüdlich ber Mann, bem es Gott verleiht, auf biefe Beife Salz und Licht feines Sahrhunderts zu febn. Auch Gregorius gehört unter bie Rahl biefer Glüdlichen; und bie Rirche feiner Beit hatte Manner nothig, bie ben einreißenben Uebeln nicht schmeichelten, sonbern mit Feuer und Schwerdt entgegenfampften. Waren beren nach ihm, nach Johannes Chryfostomus und wenigen Gleichgefinnten noch mehrere getommen, fie hatten bas Berberben ber griechischen Rirche wenigftens noch langer aufgebalten.

Die driftliche Gemeinschaft, taum feit einem halben Jahr= hundert aus bem Stande ber Erniedrigung hervorgetreten, hatte schon eine ganz andere Gestalt angenommen. Die Zeiten des Druckes und der Berfolgung hatten ihr eine im Ganzen reiner gesinnte, tüchtigere Geistlichkeib gesichert. Die Lohndiener fanden noch nicht so viele Bortheile, und die treuen, dem Gemeinwohl sich hinopfernden Geistlichen wurden ducht äußere Noth und Kampf nur um so mehr innerlich gestärkt und begeistert. Zu Gregors Zeit aber war mit dem Stand eines christlichen Lehrers keine äußere Gesahr mehr; vielmehr waren damit oft Ehre, Reichthum und mächtiger Einfluß verbunden. Die Reizmittel zum Berzberben der Geistlichseit waren schon sehr stark, und es hatten sich unter ihrer Einwirkung besonders folgende Fehler erzeugt oder recht sichtbar hervorgestellt.

Im Gangen beherrschte bie Theologen eine bon ber einfachen evangelischen Wahrheit und ihrem wirksamen Bortrag weit ablenkenbe bogmatifche Streitsucht und ein bitterer Berfolgungegeift, welcher fein jugefpitte, aber für bas Seelenheil völlig entbehrliche Lehren als bas Rothwendigste und Seiligste auf Concilien und von ben Rangeln hartnädig vertheibigte. Geiftlichen waren es wohl nicht allein, welche biefe Richtung verfolgten. Alles bogmatifirte, ftritt und berbammte; es war Geift ber Reit. Aber bie Geiftlichen halfen boch besonders biefe Richtung erzeugen und forberten fie burch ihr Beifpiel. Auch Gregor war bon entschiebenem Gifer für gewiffe Lehrsäte beseelt, und fambfte für biefelben mit aller Rraft, aber babei verlor er ben großen Rreis praftischwohlthätiger Seilswahrheiten nie aus bem Auge, und gab es jungeren und alteren Theologen immer ju bebenken, daß Leben und That mehr feb, als Lehrsat und Theorie, und bag man ohne jene fein Chrift, gefchweige benn ein Theologe febn konne. "Du willst ein Theologe werben, fpricht er, 1) und ber Gottheit wurdig? fo halte bie Gebote und wandle in ben Geseten Gottes; benn bie That ift bie Borftufe ber Erfenntnik."

Ein anderes Uebel, das zu jeder Zeit nur unter veränderter Gestalt wiederkehrt, war die unwürdige Art, wie man
zu geistlichen Stellen gelangte. Eine große Zahl verächtlicher Menschen hatte sich durch niedrige Schmeichelei gegen Große oder durch Demagogenkunste in höhere oder niedere geistliche Aemter gedrängt; ein Umstand, der oft in edleren Seelen den falschen Shrgeiz erzeugte, sich von diesen Aemtern gänzlich zurückzuziehen, sie zu siehen, und lieder in ruhiger gottgeweihter Einsamkeit, als in dem weltlichen Treiben der Kirche zu leben.

<sup>1)</sup> Orat. XX. 12. p. 383.

Den entscheibenden Ginfluß auf die Wahl ber Bischöfe behaupte= ten abwechselnd die Macht bes Sofes, bas Unsehen ber Geiftlichen und Monche (befonders feit fie burch Bafilius mehr ins firchliche Leben gezogen worden waren) und ber Wille bes Bolts, welches feine Ansprüche auf bas ihm früher zugeftanbene, allmählich aber entwaene Wahlrecht oft fturmifch genug geltend machte. wurden dabei bestimmte Regeln und feste Formen beobachtet; und es ift fast unglaublich, burch welche Rante, mit welcher Willführ, ja mit welcher wuthenben Gewaltthätigkeit manche Bischöfe auf ibre ehrwürdigen Site gelangten. Beispiele bavon bieten fich ber Erinnerung jedes Geschichtfundigen bon felbft bar. Gin regel= mäßigeres Fortruden bon einer geiftlichen Stelle und Stufe gur höheren hatte noch einige Ordnung in dieses wilbe Wefen gebracht: es waren bann boch nicht gang unwiffenbe, ja bisweilen noch ungetaufte Menschen aus bem Laienstande unmittelbar ju ben erften geiftlichen Würben erhoben worben; es ware bann boch nicht leicht eine Berfammlung höherer Bischöfe möglich gewesen, wie und Gregor biefelbe in folgenben Rugen ichilbert: 1) .. Einige tommen bom Wechelertische, andere fonneverbrannt bom Bfluge, andere vom Karft ober von ber hade, bie fie ben gangen Tag geführt: andere haben bas Ruber verlaffen ober bas Seer, und riechen noch nach Seewaffer ober find mit Narben bebedt, wieber andere haben ihre haut noch nicht gang von dem Rug ber Feuerfünste gereinigt" . . . Dber wie Gregor in einer andern Stelle2) fagt: "Wie leicht wird boch ber Borfteber einer Gemeinde gefunden, der noch nichts geleistet hat und plöglich zu ber Burbe fommt! D fcnelle Umwandlung ber Lebensart! . . . Geftern noch warft bu mitten im Theater unter ben Schauspielern, und was bu nach bem Theater gethan haft, mag ein anderer unter= fuchen, nun gewährst bu felbst ein gang neues Schauspiel. furzem warft bu ein Pferbeliebhaber und ichidteft Staub jum himmel empor, wie ein anderer Gebete und fromme Gedanken jest bift bu fo wohlgesittet und blidft fo verschämt, wenn bu nicht vielleicht beimlich wieber in die alten Sitten gurudfällft. Gestern verkauftest bu als Rhetor bas Recht, und gerrtest bin und her an ben Gefegen, jest bift bu auf einmal Richter und ein anderer Daniel geworben. Geftern fageft bu mit entblögtem Schwerdt zu Bericht, und machteft ben Richterftuhl zu einer ge= fetlichen Räuberhöhle, burch Diebstahl und Gewalt, besonders

<sup>1)</sup> Carm. de se ipso et adversus episcopos B. 156. p. 18.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 393. p. 40.

ben Geseten selbst angetban; und wie bist bu beute so milb! Man follte nicht glauben, bag jemand fein Rleib fo leicht wechseln könnte, wie bu beine Lebensart." Diefes und abnliches Unwefen, 1) welches Gregor in bem Gebichte über bie Bifcofe, ober wenigstens über ben großen Saufen ber Bischöfe feiner Beit mit ben lebhafteften Farben zeichnet, mare nie fo allgemein und in bem Grabe möglich gewesen, wenn eine grundlichere Borbe= reitung auf bas geiftliche Amt und ein orbentliches Fortrüden in bemfelben als nothwendig angeseben worden ware. Gregor bringt beghalb mit vielem Ernft auf beibes. Er betlagt es bitter, bag man bei jeber Runft und Biffenschaft alle Mittel anwenbe, um es zur Reifterschaft zu bringen, nur bei biefem bochften und beiliaften Berufe nicht.2) "Ein Argt, ein Maler fann feiner fenn, ber nicht bie Natur ber Rrantheiten kennen gelernt, ber nicht viele Bersuche im Farbenmischen und im Bilden ber Geftalten gemacht bat, aber einen Beiftlichen finbet man gar leicht, freilich feinen burchgearbeiteten, fonbern fo einen frifch gemachten, ber in einem Augenblid gefäet und aufgeschoffen ift, wie es bie Sage von ben Giganten berichtet. Wir bilben bie Beiligen an einem Tage und befehlen ihnen weise zu febn, obwohl fie noch gar feine Beisheit besiten und ju ihrer geiftlichen Burbe nichts weiter mitbringen, als bochftens ben guten Billen. Der beffere Beiftliche aber, ber einer boberen Stelle wurdig mare, indem fic feine bochfte Sorge auf bas gottliche Wort bezieht, indem er beftanbig feinem Fleische Gefete giebt, um es bem Geift ju unterwerfen — er bleibt bescheibener Beife auf ber niedrigen Stufe fteben, mabrend jener ftolg und anmagend über bie Edleren fich erhebt, bas Borfteberamt führt, feinen Augenblid vor ber Sobeit beffelben ichaubert und nie bor Schaam ergittert, bag er ben Frommeren fich untergeben fieht." Befonbers tabelt es Gregor auch, bag man bie geiftlichen Stellen ohne ftrenge Brufung ber Bewerber besete; 3) "Man fagt von bem Abler, bag er an

<sup>1)</sup> Es war so weit gekommen, baß Gregor im Allgemeinen sagen konnte: "Best laufen wir Gefahr, baß bas heiligfte unter allen Aemtern bas lächerlich fie wird, benn nicht sowohl burch Tugend werben die höheren geistlichen Stellen gewonnen, sonbern vielmehr durch Schlechtigkeit, nicht mehr die Bilrdigften, sondern die Mächtigften nehmen die Bischossitze ein." Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Greg. Orat. XLIII. 26. p. 791. Bomit zu vergleichen Carmadvers. episc. B. 554. p. 52. n. Orat. II. 50. p. 37. wo biefer Bebante noch weiter ausgeführt ift. Auch ber treffliche Balentin Anbrea, ein Gregorius feiner Zeit, macht einen sehr schen Gebrauch von bemselben in feinem Monippus im 6ten Gespräch.

<sup>3)</sup> Carm. adv. episcop. B. 371. p. 38.

ben Sonnenstrahlen die echte ober unechte Abstammung seiner Jungen prüse. Wir aber setzen ganz leicht ohne Brüsung jeden, ber nur will, zum Volksvorsteher ein, ohne Rücksicht auf jung ober alt, auf Wort oder That, ja sogar ohne den Klang der Münze genauer kennen gelernt zu haben. Nicht die schon durch die Feuerprobe der Zeit als tüchtig sich erwiesen haben, sondern die sich selbst des Bischossstuhles für würdig halten, wählen wir."

Die Nothwendigkeit eines geregelten Fortrückens von einer untergeordneten geiftlichen Stelle ju einer boberen macht Gregor mehrmals bemerflich, er halt es für febr wichtig, bag, wie in einem wohlgeordneten Schiffemefen ober Rriegsbeere, ebenfo in ber Rirche Chrifti jeber bon unten auf biene und fich burch bienenben Gehorfam auf bie viel fcmerere Runft bes anordnenben Berrichens vorbereite. 1) Es mußte ihm, ber feine gange Jugenb bis jum breißigften Sahre ben auf bie Theologie borbereitenben Studien gewibmet hatte und beffenungeachtet bor ber Uebernahme ber großen Pflichten eines geiftlichen Amtes erbebte, ihm mußte es besonders schmerzlich auffallen, wenn fich gang junge und unerfahrene Menschen in robem Leichtfinn ber einflugreichften Memter jum Berberben bes driftlichen Bolfs bemächtigten; und wir durfen uns nicht wundern, wenn er folde Inabenhafte Briefter und Bischofe mit bitterem Spotte geißelt. "Bei uns ift gar feine Grange gwischen bem Lebren und Lernen festgesett, fagt er 2) sonbern biefe Sache ift bermaßen in Unordnung und Berwirrung, bag bie meiften unter uns, ich will nicht fagen alle, ebe fie noch bie Anabenschuhe abgelegt 8) und zu stammeln aufgebort, ebe fie noch bie beiligen Sallen betreten haben, ebe fie bon ben beil. Schriften auch nur bie Namen tennen, ehe fie fich mit bem eigen= thumlichen Wefen bes alten und neuen Testaments und ben Ber= faffern babon bekannt gemacht, geschweige benn ehe fie ben Schmut ihrer Seele, Die Gunde abgewaschen haben - wenn fie nur zwei ober brei fromme Worte und zwar nur bon Borenfagen, nicht aus eigenem Stubium, gelernt, wenn fie fich nur mit bem David ein flein wenig befannt gemacht haben, ober ihren Mantel wohl zu werfen miffen, ober bis auf ben Burtel fich ein philofophisches Ansehen geben und ben Schein ber Frommigfeit im

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 26. p. 791.

<sup>2)</sup> Orat. II. 49. p. 36.

<sup>3) . . .</sup> πριν αποθέσθαι σχεδον την πρώτην τρίχα. 36 habe bafür eine uns geläufigere fprichwörtliche Rebensart genommen.

aukerlichen Aufzuge erheucheln konnen 1) - o ber geiftlichen Burbe! o bes Stolzes! Sie meinen, auch Samuel war bon ber Wiege an Gott geweiht; fo find wir auch gleich weise Manner und Lehrer, hocherfahren in gottlichen Dingen, Die ersten Schriftgelehrten und Geseteskundigen; wir weihen uns felbft zu Beiligen und verlangen bon ben Menschen Meister genannt gu werben, und mit ben Buchftaben ift es gar nichts, alles muß auf geiftige Weise erkannt werben — freilich find es blos leere Traume 2) und bazu werben fie noch aufgebracht, wenn fie mit biefen Dingen nicht großes Lob einarnbten." Diefer jugendlich eingebilbeten Beisbeit gegenüber fab Gregor ben Geiftlichen immer unter bem Bilbe eines erfahrenen Mannes, "ber bie Schwache bes Meniden und bie Rraft und Sobeit Gottes, bie in ben Schwachen mächtig ift, bemuthevoll anerkennt." Alter mit Burbe verbunden maren ibm wesentliche Buge eines achtungswerthen Bischofs und er lobte fich "bie furze Berrichaft eines alteren aber weifen Mannes gegen bie lange mabrenbe Tyrannei eines fruhe in ben geiftlichen Stand eingebrungenen unwürdigen Menichen." 8)

Unter ben bezeichneten Berhaltniffen, ba bas Beburfnig einer gründlichen Borbereitung ber Geiftlichen fo wenig anerkannt wurde und auch bem Ungebildeten ber Weg ju ben bochften geiftlichen Stellen offen ftanb, lagt fich bie Unwiffenbeit und Unwissenschaftlichkeit fo vieler Mitglieder bes geiftlichen Standes in jener Zeit febr wohl erflaren. Da man bie Bortheile biefes Standes ohne theologische Bilbung genießen konnte, jo überließen fich viele ber tragften Bequemlichkeit, und erfannen auch balb Grunbe, warum wiffenschaftliches Streben nicht blos überfluffig, fonbern fogar binderlich für den mahren Geiftlichen fen. Sie migbrauchten bierzu bas Beispiel jener ehrmurbigen Rifder und Bollner, Die freilich feine theologische Gelehrfamteit befeffen hatten, aber bon einem gang anderen Beifte befeelt waren, als die Baalspfaffen, welche fich hinter fie verftedten. Solden Musflüchten beidrantter ober trager Geiftlichen, "welche bas Wefen bes priefterlichen Amtes in bie Berrichtung gewiffer

<sup>19 1)</sup> hier ift auch im Original ein Anakoluth.

<sup>2) ...</sup> οὐδαμοῦ τὸ γράμμα, καὶ πάντα δεί νοηθήναι πνευματικώς, καὶ λῆρος πλατ ὑς τὰ ὀνείρατα καὶ ἀγανακτοίημεν κ. τ. λ. Der fleine βwijchensah καὶ λῆρος πλ. τὰ ὀνείρ. hat im Zusammenhaug seine Schwierigkeiten. Die Benedictiner ilbersehen zu unbestimmt; ac merae nugae somnia sunt. Louward umfdreibt: quae somniamus verae nugae sunt, quaeque divendimus, somnia. 3ch habe die Stelle so gegeben, mie sie schon Creta nimmt, als tatelndes zwischenwort Gregors. Conjectur: λῆρος πλατὸς τὰ ὀνόμακα, oder λῆρος πλατὸς καὶ ὀνείρατα.

<sup>3)</sup> Orat. II. 72. p. 78.

übernatürlich wirkender Carimonien fetten," begegneten jeboch einfichtsvollere und ebler ftrebende Manner, wie ein Gregorius von Nazianz, Chrysoftomus, 1) hieronymus und Augustinus mit gebührenbem Ernft. Der erftere fest bem Ginwurf, bag auch bie Apostel unwissende Fischer und Bollner gewesen, und boch bie Welt burch bie Rraft ihres Wortes übermunden hatten, haupt= fächlich folgendes entgegen: 2) Dieß feb bei ben Aposteln ge= Schehen, ,bamit bie Wirfung bes von ihnen ausgesprochenen Wortes ein besto größeres Wunder fen. 3) Aber ber, welcher fich barauf berufe, moge boch auch einmal die Glaubenstraft beweisen, bie in ben Aposteln wohnte, 4) er möge boch zeigen, ob er auch ohne Gelb, ohne Reisetasche und Stab, halb nadt, ohne Schube, mit bem Täglichen gufrieben, allein in ber Soffnung reich, leben fonne:" er moge ferner burch bie Bunberfraft, welche bie Apostel begleitete, barthun, bag Gott auch mit ihm fen, "er möge nur einen Dämonischen beilen, nur einen Aussätigen reinigen, nur einen Tobten auferweden", bann will ihn Gregor, mag er auch noch so wenig berebt, noch so unscheinbar und gering feyn, wie einen Engel aufnehmen. Aber freilich folche Beurfundungen eines höheren Berufes, einen heiligen Wandel und göttliche Glaubensfraft fonnten bie, welche Gregor befampft, nicht aufweisen, und eben so wenig waren fie im Stande burch ihr Wort abnliche Birfungen hervorzubringen, wie fie die Apostel hervorgebracht batten. 5)

<sup>1)</sup> S. Reanbers Chrysoftomus iter Th. S. 59 u. 113, wo sich sehrschine Bemerkungen über diesen Gegenstand finden; S. 113. heißt est: "Es sind ja dieselben entgegengesetten Grundirrthumer in den herrschenden Anssichten von den Ersorderuisen des geistlichen Standes und von der Bestimmung desieben, welche wir zu verschiedenen Zeiten wiedersinden, und welche innner viele Uebel in der Kirche zur Hosge hatten. Entweder man setzte das Wesen des geistlichen Standes allein in ein gewisses magisches Gepränge, wodurch die Macht der Religion über die Gemülter geltend gemacht und übernatürliche Wirtungen ihnen mitgetheilt werden sollten, in die Berwaltung der Saramente und in die liturgischen Handlungen, man detrackete die Predigt als etwas Unwesentliches, und alles was zur theologischen Ausbildung des Geistlichen dienen sollte, als überstüllsig oder gar schällich, oder auch man sah in dem Geistlichen nur den Redner oder Lehrer, setzte das Wesen diese Beruss in eine todte wissenschaftliche oder leere rheiche Bisdung. In dieser Jeit hatten viele die erste dieser entgegenstehenden treigen Ansichten und biese dienten der Trägheit schlechter Geistlichen zur Stütze und besorderen die schlechte Besetzung der Aemter." Run solgen Stellen besteren kierchene, die gegen diese Freihumer kämpsten.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episcop. B. 192-215. p. 22-24.

<sup>3)</sup> Ώς αν τὸ θαῦμα μεῖζον ἢ τὸ τοῦ λόγου.

<sup>4)</sup> Δός μοι τὸ πιστὸν τῶν ἀποστόλων ένός.

<sup>5)</sup> Diefe Wirfungen ichilbert Gregor febr icon Carm. adv. episc. 23. p. 26.

Auker biefen besonderen Kehlern war unter einem aroken Theil ber Beiftlichen eine bodft meltliche Befinnung berrfdend geworben, bie fich wieber in verschiebenen Formen offenbarte. Schilberungen biefer SinneBart fo vieler Beiftlichen feiner Beit finden wir bei Gregor besonders in dem Gedicht auf fic felbft und über bie Bifchofe, 1) welches er, nach ber Bitterfeit bes Tones ju foliegen, balb nach feiner Abbantung in Conftantinopel und noch bor feiner verfificirten Lebensgeschichte fcrieb. Dag in biefen Bergensergiegungen auch Manches auf bie Spite ober felbft brüber hinausgetrieben febn; bas Deifte ift gewiß unmittelbar aus bem Leben gegriffen und tragt unverfennbar Buge ber Birtlichfeit an fic. Es genügt uns, bier nur weniges bervorzuheben. Bleich anfänglich, 2) meint Gregorius, ber Löwe, ber Barbel und bie Schlange feben noch großmuthig und milb im Bergleich mit ben folimmen Bifcofen, bie gwar alle voll Stolg, aber feineswegs voll Liebe waren; "blide burch bas Schaafskleib binburd auf ben Bolf; wolle mich nicht burch Borte überzeugen, fonbern burch Thaten; ich haffe die Lehren, benen bas Leben wiberfpricht: indem ich bie Karben bes (übertunchten) Grabes lobe, verabideue ich ben bon innen tommenben Geruch ber bermoberten Glieber." Dem ernsten, mit steten Uebungen eines ftrengen Lebens beidaftigten Gottesmann ftellt Gregor 8) ben weltlichen Briefter gegenüber, ber fich feinen jugendlichen Luften überläßt, fpielt, fingt, bem Bauche frobnt, alle Sinne für alle Lebenofreuben offen balt. und bem zügellofen Füllen ahnlich in ben Tag bineinlebt. "Bei folden Meniden ift, wie Gregor weiter bin fagt, 4) Un miffen beit awar ein Uebel, aber boch nur bas geringere Uebel; ... in ihrem Glauben find fie zweizungig, bem Beifte ber Reit, nicht ben Geseten Gottes bienend, unstet in ihren Lehren, wie ber

Πόθεν βασιλεῖς, καὶ πόλεις, καὶ συλλόγους, Κατηγοροῦντας, εὐθύνοντας εν λόγοις, Πορ βημάτων τε. καὶ θεάτροις εν μέσοις, Σοφοὺς, τομικοὺς, Ελληνας ὡφρομένους, Λημηγοροῦντας, εὐστομοῦντας καίρια, Έπειθον, ἐξήλεγχον ἐν παβόησία, ΕΙ μὴ λόγου μετεῖχον, οὐ σὰ μὴ δίδως;

<sup>1)</sup> Ele έαυτον και περί έπισκόπων. Das Gebicht ift querst ber ausgegeben von Jacob Coll in der Sammlung von Anecdotis, die den Titel silbrt: Insignia Itinerarii Italici. Traj. ad Rhen. MDCXCVL Bu vergleichen ist mit diesem Gebicht besonders Carm. XI. ad Episcopos. B. 79 seqq. p. 83. in der Leipz. Ausg. s. Werte.

<sup>2) \$3.</sup> p. 6.

<sup>3) 28. 54.</sup> p. 8.

<sup>4)</sup> B. 330, p. 34.

fluthenbe Curipus, wie biegfame Zweige, Schmeichler unb fußes Gift für Beiber, gegen Geringe wie Lowen, gegen Dachtige aber wie Sunde, nach jedem Tifch mit feiner Rafe fpurend, weit mehr um bie Thuren einflugreicher, als weifer Manner fic brangend; mehr nach bem Ungenehmen ftrebenb, als bem Rüglichen, bamit fie auch noch ihren Rachften ins Berberben führen. Und bavon rühmt benn einer fich feines Abels, ein anberer feiner Beredtfamteit, ein britter feines Reichthums, ein bierter feiner Bermandtichaft; bie aber nichts haben, beffen fie fich rühmen fonnen, zeichnen fich wenigstens burch ihre Schlechtigkeit aus." 1) Aufer ber Schmeichelei guchtigt indeft Gregor tein Lafter ftarter. als basienige, gegen welches auch ber Erlofer mit bem gangen Reuer eines göttlichen Unwillens fprach, bie Beuchelei. Diefe bezeichnet er als bas Schandlichfte unter allem Schanblichen, 2) und icuttet feinen gangen Spott über bie aus, welche ,burch einen Bart, burd niebergeschlagenes Befen, gebeugten Raden, milbe Stimme, bebachtigen Bang" und bergleichen ben Schein ber Frommigfeit berborgubringen fuchen, bie ihrem Beift und Bergen fehlt. 3)

Ohne alle einzelnen Züge des abschreckenden Bildes, das Gregor von dem großen Haufen der Geistlichen seiner Zeit entwirft, durchzugehen, wenden wir uns lieber zur Betrachtung des Ideals eines Theologen, welches ihm vorschwebte. Denn ein folches stand ihm während seiner ganzen Amtsführung so lebendig vor der Seele, daß es ihm, obgleich stets Begeisterung einslößend, doch auch nie Ruhe ließ und ihn oft mit dem schwerzelichen Gefühl seiner Unzulänglichseit erfüllte. Den Zweck der wissenschaftlichen und praktischen Theologie, die er gerne als Seelenheilkundes) ansah, setze er darin: "die Seele zu bezstügeln, sie der Welt zu entreißen und der Gottheit zu übergeben, das Bild Gottes in derselben entweder zu erhalten oder, wenn es erlöschen will, zu erfrischen oder, wenn es vertilgt ist, wiedersberzustellen, Christo eine Wohnung zu bereiten im Herzen durch

 <sup>8. 696.</sup> p. 62.
 Αλσχοῶν μὲν οὖν αἴοχιστον ἡ τρόπου πλάσις.

<sup>3) \$5. 648.</sup> p. 58.

<sup>4)</sup> Orat, II, 71. p. 47.

<sup>5)</sup> Eine intereffante, aber etwas ju weit ausgeführte Parallele zwifden ber Theologie und Mebicin finbet fich Orat. II. 16. p. 20.

Į,

ben Geist; um es mit einem Wort zu sagen: ben Menschen göttlich zu machen (Jedr noissat) und ihm himmlische Seligteit zu bereiten." Der wie Gregor an einem anderen Orte?) sagt: "Ein Geschäft hat der Priester und das allein, nämlich die Seelen zu reinigen durch Leben und Lehre, selbst himmlisch erleuchtet durch göttliche Anregungen, ruhig, hochgesinnt, die göttlichen Eindrücke rein in der Seele tragend, wie ein geistiger Spiegel — und heilige Opfer für seine Kinder darzubringen, bis er sie selbst in (gottgefällige) Opfer umbildet. Die übrigen Dinge überlasse er denen, die geschickter sind."

Diesem boben Biele seiner Thatigkeit gemäß forbert Gregoring bon bem Beiftlichen bor allem ein gottgebeiligtes Leben; was nicht in ihm felbst wirksam und lebendig ift, bas fann er "Niemand ift bes groken auch in anberen nicht erzeugen. Gottes wurdig, niemand ift wurdig, fein Briefter zu febn und ibm Opfer bargubringen, ber fich nicht felbft querft als ein lebenbiges Opfer Gott bargebracht hat, ober vielmehr ein beiliger und lebendiger Tempel des lebendigen Gottes geworden ift. ich felbst fo leichtfertig an bie Berfundigung bes göttlichen Bortes mich magen, ober andere loben, wenn fie es thun. Gin folder Eifer ift nicht zu loben. D! es ift ein Beginnen, bas uns beilige Rurcht einflößen follte. Darum muß man fich felbft gu= erft reinigen, und bann mit bem Reinen umgeben." 3) Der Beifiliche alfo, ber als Borbilb und thatiger Reprafentant bes driftlichen Lebens unter feiner Gemeinbe fteben foll - benn bie That wirkt mehr, als bas Wort, und nur burd bie That erhalt bas Wort Rraft 4) - ber Beiftliche foll fich nicht bamit begnügen, Lafter zu meiben, ,benn bas ift auch ichon ben Menichen, wie fie gemeinhin find, eine Schande, fonbern er muß fich auch im Guten auszeichnen. Er muß nicht blos bie falichen Buge aus ber Seele vertilgen, sonbern auch bie iconeren hineinschreiben, so bag er mehr burch Tugend bervorragt, ale burch außere Ehre und Burbe, fo bag er gar feine Grange im Guten und im Streben nach Bervollkommnung kennt . . . Grabe ber Sunde und Strafwurdigkeit find für verschiedene Berbaltniffe bericieben. Bei einem Geiftlichen ift es icon Gunbe,

<sup>1)</sup> Orat. II. 16. p. 20.

<sup>2)</sup> Carm. adv. episc. B. 751. p. 66.

<sup>3)</sup> Orat, XX. 4. p. 377.

<sup>4)</sup> Auch ber seiner Consession nach nichts meniger als driftliche Julian preift die Priester, ων ποός τα πλήθη χοή λέγειν δείγμα των έαυτων έχος έρουτας βίου. Fragment. p. 299.

nicht immer ber Befte ju fenn, nicht immer bem Schonen und Guten unabläffig nachzuftreben, inbem er burch feine hohe Tugenb bie Menge ber andern Menschen wenigstens ju einer mittleren Stufe heraufziehen foll, und zwar nicht mit Bewalt nöthigenb, fonbern burch fanfte Ueberrebung ergiebend." 1)

Aber eben fo ftreng verlangt Gregorius von bem Religions= lehrer, bag er eine festgegrundete Renntnig bon gottlichen Dingen, baß er bie heilige Philosophie inne habe. Und es ist ibm nichts Geringes, mit ficherem Urtheil bie Bahrheit ber driftlichen Lehren barguthun und ju bertheidigen. Es foll ja ber Theologe .. von ber Welt und ben Welten, von ber Materie, ber Seele, bem Geift und ben geiftigen Naturen, ben guten sowohl als ben bofen, von ber alles jufammenhaltenben und lenkenben Borfebung - borguglich aber bon unferer erften Erschaffung und bon unferer letten Wiederbilbung (Wiedergeburt), bon ben Borbilbern und ber Bahrheit, bon ben Gottesbundniffen, bon Chrifti erfter und letter Erscheinung, bon feiner Menschwerbung, feinen Leiben, bon feiner Auflösung (ἀναλύσεως) und Auferstehung, bom Ende ber -Dinge, bem Gericht und ber Wiebervergeltung, sowohl ber traurigen als fröhlichen, und was bie Sauptsache ift, von ber allmäch= tigen und feligen Dreieinheit"2), von allen biefen Dingen foll er Grund und Rechenschaft bes Glaubens geben konnen. Freilich eine große Sache, und eine taum ju leiftenbe, wenn Gregorius verlangte, daß ber Theolog alle Führungen und Offenbarungen Gottes, bis auf ihre letten, in ber Tiefe bes gottlichen Berftanbes und Willens liegenden Grunde erfennen follte. Aber eine folde, alle Wahrheit und alle Tiefen bes göttlichen Befens völlig erfcopfende Ertenninig giebt es nach Gregore Ueberzeugung für ben Menfchen auf feiner irbifden Laufbahn nicht, fonbern nur eine allmählige Unnäherung ju jener, ber himmlischen Seligfeit aufbewahrten, Erkenntnig, ba wir erkennen werben, wie wir felbft erkannt find. "Das ift mir ber vorzüglichste Theologe, fagt er, 3) nicht ber bas MU (ber Gottheit) gang begreift, benn biefes MU tann feine Reffel umfaffen (tein beschräntter Beift tann ben un-

<sup>1)</sup> Orat. II. 14. u. 15. p. 19.

<sup>2)</sup> Orat. II. 35. 36. p. 29. Womit zu vergleichen Carm. adv. episcop. B. 309. p. 33. In einer andern Stelle Orat. XXVI. 10. p. 495. bezeichnet Gregor biefe Buntte zum Theil als Gegenstände ber freieren theoslogischen Speculation.

<sup>3)</sup> Orat. XXX. 17. p. 552. Οὖτος ἄριστος ήμῖν θεολόγος, οὐχ ος εἶρε τὸ πῶν, οὐθὲ γὰρ θέχεται τὸ πῶν ὁ δεημὸς, ἀλλ ος ᾶν ἄλλου φαντασθή πλέον, και πλείον εν έαυτῶ συναγάγη τὸ τῆς ἀληθείας ενδαλμα, ή αποσχίασμα, ή ο τι και ονομάσομεν.

beschränkten gang faffen), sonbern berjenige, welcher mehr als ein anderer (vom Göttlichen) in sich hineingebilbet, und in sich mehr bas Bilb ober ben Schatten ber Wahrheit, ober wie man es nennen will, aufgenommen hat."

Bei ber Mittheilung ber Lehre und im volksmäßigen Bortrag berfelben verlangt Gregor bor allem folichte und ungeschmudte Ginfalt. Er verwirft gwar bie Schonbeit ber Rebe nicht, fo wenig als wiffenschaftliche Bilbung, aber Berftanblich= feit und Uebereinstimmung berfelben mit ber Faffungefraft ber ju Belehrenben ift ihm wichtiger. Was Gregor in biefer Beziehung bom Brediger verlangt, läßt fich mit seinen Worten in folgende Sate fassen: 1) "Das Innerliche ift bei ihm bas Wesentliche, benn in ber Seele liegt unfer Beil; boch muß er es auch in ber Rebe auszusprechen und barguftellen wiffen. Bas ift bie iconfte Rofe, bie bon baglichen Blattern umbullt ift? Aber mehr wirb nicht berlangt, als bag er fo rebe, wie folichte, einfache Denfchen thun. Er gebe orbentlich ju Suge in feinem Bortrage und rebe lieber etwas baurifd. Darüber werben wir uns nicht ftreiten. Denn auch ich weiß mich berabzulaffen und ein einfacher Tifc ift mir oft lieber, als ein bon Rochen toftlich ausgerufteter. Ebenso ift es mit einem Rleib; mabre Schonbeit liegt nicht in bem, was banbe malen, sonbern in bem, was bie Ratur giebt. Sein Sinn feb aufwärts gerichtet, bas genügt uns. Das Gezierte überlaffen wir benen, bie es lieben. Der Beiftliche flechte mir feine Gase nach ber Beife bes Sextus und Borrho, bes Chryfippus ober bes Stagpriten; auch nach ber Berebfamteit Ploto's ftrebe er nicht. Berfcmabe bie Schonbeit ber Rebe folder, beren Lehre bu verwirfft. Philosophire (beschäftige bich nur benkenb) über bie einfache Seilslehre; und bu wirft uns genügen, auch wenn bu ungebilbet fprichft."

Die Rraft, welche ben Geistlichen zur Erfüllung seines hohen und schweren Beruses stärkt, soll ihm, so ist es Gregorius überzeugt, von oben kommen. Er soll seiner eigenen Schwäche sich bewußt, bem vertrauend sich hingeben, der in den Schwachen mächtig ist, so daß er, was Gregorius selbst so gerne sehn wollte, nur "ein Werkzeug Gottes, nur ein Werkzeug des Logos, nur ein Werkzeug des heil. Geistes seh, das von diesem herrlichen Künstler immer im Einklang erhalten und bewegt wird." 3) Als

<sup>1)</sup> Carm. adv. episcop. 28. 272. p. 29.

<sup>2)</sup> Orat. XII. 1. p. 248. Hier erlaube ich mir bie fraftigen Borte eines ber erleuchteiften und wissenschaftlich gebilbeiften Borbereiter ber Rirchenberbesserung, bes Ricolaus von Clemangis in Erinnerung zu bringen. Er fagt in feiner golbenen Schrift do Studio Theologico (welche sich

erhebenbe und begeisternde Borbilder sollen ihm immer Jesus, dieses unerreichbare Urbild eines Zeugen göttlicher Wahrheit und seine Apostel vor der Seele stehen. Unter den Schülern Jesu weist Gregorius mit besonderer Borliebe auf das Leben und Wirken des Apostels Paulus hin, um alle Züge zum vollsommenen Bilde eines wahren Predigers zu entsalten. Herrlich schildert er den großen Apostel, welcher für die Welt gekreuzigt, sich selber abgestorben, nur Christo lebte, und in allen Gesahren zu Wasser und zu Land, unter Juden und Heiden, bei aller Mühe und Arbeit, in Hunger und Durst, in Frost und Blöße, in der Schwachbeit seines Geistes und Fleisches, die höchste Seligkeit hatte allein in der Berkündigung des Evangeliums, dessen Gotteskraft ihn über alles erhöhte." 1)

Es ist gewiß nicht uninteressant mit ben Forderungen, die Gregor an ben christlichen Geistlichen macht, dasjenige zu vergleichen, was Julian, dem die Berbesserung des Heidenthums so sehr am Herzen lag, vom heidnischen Priefter verlangt, und als Oberpriester selbst mit großem Eifer übte.

Die Beherrscher bes römischen Reiches vereinigten seit Augustus, 2) wie einst manche Bolksväter in glücklicherer patriarchalischer Zeit, die königliche und höchste priesterliche Würde in einer Berson. Julian war also, wie seine Borsahren, als Kaiser, zugleich höchster Priester (Pontisex maximus) aber er unterschied sich von ihnen barin, daß er seine priesterlichen Geschäfte mit nicht geringerem Eiser und Hochgesühl verwaltete, als seine kaiserlichen. Kein herrscher vor ihm hatte einen solchen Werth auf sein Hobepriesteramt gelegt. Er war so durchdrungen von der Würde und

bei d'Achery im Spicileg. Tom. I. p. 473 seqq. finbet, aber wohl, weil sie so viel zu allen Zeiten Bahres und auch sur unsere Zeit zu Beberzigenbes enthält, eine besondere Gerausgabe und Bearbeitung verdiente) — er sagt p. 475. — "Die Welt ist voll Priester, voll Doctoren und Prediger, und warum sehen wir dennoch allerwärts eine solche Fülle von Ungerechtigteit, als weil die Predigt nichtig ist, welche die Liebe, die nicht wirkungsles, sehn kann, nicht unterstütz? Wie kann der die Prizen entzünden, welcher ohne Feuer ist? Wie kann der sie himmelwärtz leiten, der auf der Erde liegt? Wie kann der Borte den Rraft sprechen, der selbst ohne Geist und Kraft ist? Krast aber giebt dem Worte des Predigers der heil. Geist, indem er sein herz mit dem Eiser der Liebe entstammt. Sie ist es, welche die herzen durchtringt und durchoohrt und die Worte dem tieses, welche die herzen durchtringt und durchoohrt und die Worte dem tieses welche die herzen durchtringt und durchoohrt und die Worte dem tiesen Gengelzungen redete, nur ein tönendes Erz und eine klingende Schelle wäre."

<sup>1)</sup> Orat. II. 52-57. p. 38-41.

<sup>2)</sup> Suetonius in Octavio cap. 31.

Heiligkeit 1) bieses Beruses, baß er bei seiner Thätigkeit für bie Wieberbelebung ber heidnischen Religion im Großen, auch bie geringsten priesterlichen Geschäfte, mit Berleugnung alles fürst-lichen Stolzes, zu verrichten nicht verschmähte.

Rulians Ibee bom Priefterthum weicht bon berjenigen, welche fich icon ju Gregore Beit in ber driftlichen Rirche ent= widelt hatte, im Befentlichen nicht ab, nur bag fie auf ben Polytheismus angewendet ift. Er erblidt im Priefter ben Diener ber Götter, ben Mittler zwischen ben Gottern und ben Menfchen,2) welcher bie Opfer ber Menfchen ben Göttern barbringt, und bie gnabigen Gaben ber Götter ju ben Menschen herabführt. Er berlangt für ben Briefter als folden, fo lange er feine beiligen Geschäfte verwaltet, eine fromme Berehrung, und zwar eine eben fo bobe, wo nicht höhere, als für bie Borfteber bes Staates. Aber babei forbert er bom Briefter felbit auch perfonliche Burbe und beilige Gefinnung:3) "Diejenigen, welche mit Scheu ju ben Göttern bingutreten, muffen gang borguglich Werte ber Frommigfeit üben, etwas Unreines aber weber fprechen noch boren." Der Briefter foll fich entweihender Werte und Worte, nicht blos für fich felbst enthalten, fondern auch die Gefellichaften meiben, wo ihm bergleichen ju Beficht ober Gebor tommen tonnte. Rein unschidlicher Scherz tomme über seine Lippen ober berühre fein Dhr. Defimegen

<sup>1)</sup> Julian schien eben bestwegen einem großen Theil auch seiner heibnischen Unterthauen nur zu fromm zu sehn. Es war ihnen unerträglich, baß ber Raiser so oft in ben Tempel gehe, allen heitigen Sanblungen bei-wohne, die Götter sortwährend belästige, an ben öffentlichen Boltsfreuben dagegen entweber gar nicht, ober nur gezwungen Antheil nehme. Man sehe bie bitteren Bemerkungen Julians barüber im Misopogon p. 346.

<sup>2)</sup> Auch Gregorius nennt sich als Priefter einen Mittler (µeolengs), burch welchen bie Gemeinde zur unsichtbaren Gottesstadt bingesührt werden sollte. Orat. XIX. 11. p. 370. Besonders Carm. IX. ad Episcopos B. 4 seqq. p. 81. und Orat. II. 91. p. 55. Es ist befannt, wie die driftliche Liche jener Zeit von der reinen urchristlichen Idee eines geheitigten Gottesvolkes, in welchem jeder Einzelne ein geistiger Priester des Höchten nach dem Borbild des einzigen Mittlers und hohenpriesters Zesu Christi senn sollte, zu der Borstellung von einem gesonderten, Gottheit und Menscheit wermittelnden Priesterstande libergegangen, oder vielmehr zurückzesalen war. Doch ist zu bemerken, daß Gregorius weniger Gewicht auf die Wilrde des Priesters als solchen, und einen höheren Werth auf seine persönliche Gessinnung legt, als Julian.

<sup>3)</sup> Julians Grnnbfate fiber bas Priefterthum finben fich vornemlich beisammen in bem Fragment eines Briefes ober einer Rebe p. 300 sqq. edit. Spanhem. und in feinem 49sten Briefe an ben Oberpriefter von Galatien, Ursacius p. 429. Jenes Fragment ift am Anfang und am Schluk verstümmelt, gerabe an Stellen, wo Julian Ausfälle gegen bas Chriftenthum thut. Bir haben also bie Zerftücklung vermuthlich ben handen zu eifriger Chriften zu verbanten.

untersagt auch Julian ben Priestern die Lectüre unsittlicher oder beißend satyrischer Schriftsteller, z. B. des Archilochus, hipponat und ähnlicher, und weißt sie allein an das Studium der Philosophie, derjenigen vorzüglich, welche die Götter als Urheber und Borsteher ihrer Lehren anerkenne, also der phthagoräischen, platonischen, aristotelischen, auch der des Chrysippus und Zeno. Aber auch das philosophische Studium soll bei den Priestern immer fruchtbar werden zur Heiligung der Gesinnung und Beledung der Götterfurcht. Nicht alle Sätze der Philosophien, nur diejenigen braucht sich der Priester anzueignen, die einen frommen Sinn erzeugen und zur reineren Erkenntniß der Götter führen.

Der fürftliche Briefter bot alles auf, um ben thatigen Gifer feiner Untergebenen für ihr Umt anzufeuern, und bie Burbe bes Briefterftanbes auch burch außerliche Unordnungen ju heben. Der Priefter ift guerft berufen, feinem Umte gu leben, und fein ganges Dafenn foll burch bem Dienst ber Götter geheiligt febn. "Defters foll ber Briefter ju ben Göttern beten, fowohl öffentlich. als in ber Stille, etwa breimal bes Tages; wo nicht, wenigstens bes Morgens und gegen Abend, benn es geziemt fich nicht, bag ber Briefter einen Tag ober eine Nacht ohne Opfer borübergeben läßt." 1) Streng ift Julian in ben Borfdriften für ben Briefterbienft; er will nicht nur, bag ber Briefter bei Tag und bei Racht alle Weihungen und Reinigungen anwende, welche bie beiligen Anordnungen vorschreiben, sonbern bag er fich auch mahrend ber Tage seines Tempelbienstes gang in ben Tempelmauern halte. 2) Diefer gange Zwischenraum foll, bas Brieftergeschäft ausgenommen, göttlichen Contemplationen gewidmet febn. Die bentenbe Betrach= tung boberer Dinge foll ben Briefter im ftillen Raum ber Tempelmauern allein beschäftigen, fo bag er nie in bas Getummel bes Marktes hinaustritt und felbft nicht einmal eine obrigfeit= liche Person außer bem Tempel fieht. Sind die Tage bes Tem= pelbienftes borüber, fo mag er wieber ju ben Geschäften bes Lebens jurudfehren, feine Freunde befuchen, auch wohl Gaftmablen beis wohnen, nur nicht bei allen Menschen ohne Unterschied, sonbern allein bei ben Beften. 3)

Um das Ansehen des Priesterstandes und die Bürde bes beibnischen Gottesdienstes auch äußerlich zu heben, traf Julian besonders folgende Anordnungen: Wohl wissend, was der firch-

<sup>1)</sup> Julian. Fragment. p. 302.

<sup>2)</sup> Diese Beit mar bamale in Rom 30 Tage; anberwärts hatte man anbere Bestimmungen.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 302.

liche Gefang gethan hatte, um ben driftlichen Gottesbienft ju verschönern und zu empfehlen, wollte er biefen Bortheil auch bem beibnischen Tempelculius verschaffen, und gab begwegen nicht blos Befehle jur Errichtung einer Art bon Sangeridule für ben Tempelgesang in Alexandrien, 1) sonbern ermunterte auch bie Briefter, bag fie bie Somnen ber Götter lernen möchten, 2) befonbers biejenigen, bie bei beiligen Sanblungen gefungen wurben, in Erwägung, bag einige biefer beiligen Gefange von gottbegeifterten Menfchen, Die meiften aber bon ben Göttern felbft berrübrten. - Auf ben Gebanten, bag bem Priefter, als foldem, besonbers fo lange er in ber Berwaltung beiliger Geschäfte begriffen ift, eine bobere Burbe gufomme, ftust fich auch bie flug berechnete Borfdrift, bag fich berfelbe mabrend bes Dienftes einer bochft prachtvollen, im Leben aber einer gewöhnlichen und einfachen Rleibung bebienen moge. 3) Am wenigsten barf fich ber Priefter, wenn fein Anfeben in ben Augen bes Bolles feftfteben foll, gegen Die weltliche Obrigfeit etwas vergeben. Selbft ben bochften obrigfeitlichen Berfonen muß er mit gleicher ober überlegener Burbe gegenüberfteben. Deftwegen ericbeine er felten, nur in bringenber Angelegenheit, ober um für bie Armen Gutes ju bewirken, auf bem Forum bor bem Brafecten ber Proving; eben fo felten in beffen Saufe, lieber unterhandle er mit ibm burch Briefe. Wenn ein Statthalter in eine Stabt einzieht, fo barf ihm fein Priefter entgegen geben, außer wenn er in ben Tempel ber Götter fommt, und bann nur innerhalb ber Tempelmauern. Rommt ber Brafect in ben Tempel, fo foll ibm fein Golbat bortreten, folgen tann ibm, wer will. Denn fobalb einer bie Schwelle eines Beiligthums betritt, fo ift er ein Brivatmann. Der Briefter allein ift Berr im Innern, wie es bie göttlichen Anordnungen verlangen. 4) Streng abnbete es Julian, wenn fich ein Machtiger ungerechter Beise an ber gebeiligten Berson eines Götterbieners vergriff. 5)

Bur äußerlichen Burbe eines Priesters gehörte auch bie ernste haltung in geselligen Berhältniffen. Julian verbietet ihm, an öffentlichen Freuden, die religiösen ausgenommen, Theil zu nehmen. Er felbst, der Oberpriester, war ein Berächter ber

<sup>1)</sup> Julian. epist. 56. p. 442.

<sup>2)</sup> Fragment. p. 301.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 303.

<sup>4)</sup> Epistol. 49. p. 431. Fragment. p. 302.

<sup>5)</sup> Epist. 62. Der Raifer bermeift es einem weltlichen Beamten fehr scharf, bag er einen Briefter, so lange biefer noch in seiner Amtswürde war, gestraft habe. Er thut ihn beswegen als Pontisex maximus in einen Rirchenbann.

Schauspiele, Wettrennen und ähnlicher Bolkslustbarkeiten, er verlangt auch vom Priester, daß er eben so wenig Theater besuche, als Schauspiele in seiner Wohnung aufführen lasse, auch mit keinem Schauspieler oder Wagenlenker freundschaftlichen Umgang unterhalte. Zu heiligen Kämpfen mag auch der Priester Zutritt haben, aber nur zu solchen, bei welchen den Frauen nicht blos das Mitkämpfen, sondern auch das Zuschauen verdoten ist. Den Thiergesechten sollen nicht einmal die Kinder der Priester beiswohnen. Dein Priester darf in einer Schenke trinken, keiner eine entehrende Kunst oder Handwerk treiben. 2)

Vortrefflich ift ber Grundsat, ben ber priesterliche Kaiser für die Wahl seiner untergeordneten Amtsgenossen ausstellte. 3) Bu Priestern sollen die besten Männer einer Stadt, das heißt biejenigen, welche die Götter und Menschen am meisten lieben, gewählt werden, ohne Rücksicht auf Ansehen, Bermögen und Rang. Die einzige Bedingung ist Götterund Menschenliebe. Das Kennzeichen der Gottesliebe ist, daß er alle seine Hausgenossen zur Frömmigkeit anführt, der Menschenliebe, daß er den Armen nach Kräften wohlthut, überhaupt allen gerne mittheilt. Die letztere Eigenschaft schätze Julian an den Priestern besonders auch deswegen, weil er glaubte, dadurch gesiche den verhaßten Galiläern, welche durch Wohlthaten so viele Arme angezogen hatten, am meisten Abbruch.

Unter ben Borschriften Julians sind manche, bie auf eine falsche Weise nur äußerliche priesterliche Würde hervorzubringen beabsichtigen, aber auch andere, die, zu jeder Zeit anwendbar und zweckmäßig, von dem wahrhaft evangelischen Geistlichen in drift-lichem Sinne geübt werden können.

#### II.

## Gregor als Bibelausleger.

Die Ezegeten ber älteren griechischen Kirche können, wie bekannt, im Allgemeinen in zwei Klassen gesondert werben, die man nach den Städten, wo sie sich besonders ausbildeten und wo ihre vorzüglichsten Repräsentanten lebten, die alexandrinische und antiochenische Schule nennt. In der alexandrinischen Schule war

<sup>1)</sup> Fragment. p. 304.

<sup>2)</sup> Epist. 49. p. 430.

<sup>3)</sup> Fragment. p. 305.

bie Reigung jur allegorischen Auslegung vorherrichenb, in ber antiochenischen wendete man borzugeweise bie Grundfate ber biftorifch = grammatifchen Interpretation und jum Theil auf eine febr geiftvolle und lebendige Beife an. Aus ber letteren Schule find die vorzüglichsten Ausleger ber griechischen Kirche, ein Theodor bon Mopfvefte, Chrysoftomus und Theodoret berborgegangen, bie fich um die Eregese bauernde Berdienste erworben haben; die alexandrinische Schule, vorzüglich burch Drigenes reprafentirt, konnte ihrer Richtung gemäß keine fo haltbaren Refultate liefern, aber fie gablte gleichwohl Manner von ausgezeichnetem Geift und guten Renntniffen unter ihre Unhänger. Much Gregorius 1) nebst seinem Freunde Bafilius find unter benfelben zu nennen. Wenn uns auch alte Schriftsteller 2) nicht ausbrudlich berichteten, baß fie ihre hermeneutischen Grundfate nach Drigenes gebilbet batten, und wenn wir nicht mußten, bag bie Blumenlese aus ben eregetischen Werken bes Drigenes, bie ben Namen Philokalie bat, ein Werk beiber Freunde fen, 3) fo wurde uns icon eine flüchtige Betrachtung einiger ihrer Auslegungen zeigen, daß fie fich an ben in seinen Tugenden und Fehlern fraftigen, bon ihnen fo berehrten Alexandriner anschließen. Bei Gregorius insbesonbere ift bieß um fo natürlicher, ba er einen Theil feiner Jugenbbildung in Alexandrien erhielt.

Gregor, mehr kirchlicher Dogmatiker als biblischer Ereget, pflegt nur gelegentlich Erklärungen von Bibelftellen mitzutheilen, und hatte keine besondere Beranlassung, sich über seine hermeneutischen Grundsäte ausführlich zu erklären. Indes durfen wir doch die Stellen, wo er einige Bemerkungen darüber fallen läßt, nicht ganz übersehen. Daß Gregor der alle gorischen Austegungs weise huldigt, geht, wenn wir die damalige Ausdrucksart erwägen, schon daraus hervor, daß er es als etwas sehr Lobenswerthes betrachtet, "sich über den Buchstaben zu erheben und dem Geiste zu folgen,"4) daß er dies namentlich an der

<sup>1)</sup> Bon Gregorius als Exegeten handelt auch Rosen miller in ber Historia interpretat, libror. sacror. P. III. p. 232—239. Allein er konnte nach der Natur seines Werkes über diesen einzelnen Mann nicht so ausführlich sehn, als es bem obliegt, der sich mit bemselben ausschlichlich beschäftigt. Er beschränkt sich darauf, einige Auslegungen Gregors anzusühren, ohne die Stellen hervorzuheben, wo Gregor über seine hermeneutischen Grundlätze spricht. Meher in seiner Geschichte der Exegese übergeht Gregor gänzlich.

<sup>2)</sup> Socrat. IV. 26. Sozom. VI. 17.

<sup>3)</sup> S. oben p. 40.

<sup>4)</sup> Orat. XXXVII. 2. p. 646.

Exegese seines Freundes Basilius rühmt, 1) und bag er ben Arianern gegenüber bie orthodoxen Theologen auch beftwegen preift, weil fie nicht blos "fo nachläffig und gelegentlich in bie Schrift hineinblidten, fonbern burch ben Buchftaben binburch= bringend und in bas Innere hineinschauend, bie berborgene Schönheit ju feben gewürdigt und von bem Lichte ber Erfenntnig umftrahlt murben."2) Befonbers aber bas alte Teftament, in bem er nach bem Vorgange bes Apostel Paulus 3) ein Schat= tenbild bes Bufunftigen und Beiftigen erblidt, glaubt er ohne Bulfe ber Allegorie gar nicht richtig erklaren zu konnen, 4) obwohl er bie Anwendung berfelben im Gingelnen für außerft ichwierig balt, und für bie Sandhabung berfelben ein fehr wohl borbereitetes Gemuth verlangt. Gregor wollte fich nämlich feinestwegs einem gang willführlichen und phantaftischen Allegorifiren in bie Urme werfen, fonbern wünscht einen gewiffen Mittelweg eingu= ichlagen zwischen einem bolltommen außerlichen Restbangen am Buchftaben und einem falfchen Allegorifiren. Er fpricht fich barüber fo aus: 5) "Wir wollen in ber Mitte wandeln atwischen benen, die gang fleischlichen Sinnes find und benen, welche bie allegorische und anagogische Auslegung zu weit treiben, 6) bamit wir weber gang trage, und ohne geiftige Bewegung bleiben, noch auch fürwitiger feben, ale billig, und baburch von bem vorliegen= ben Gegenstande gang abkommen und verirren; benn bas eine ift jubifch und niedrig, bas andere traumerifch (traumbeuterifch), beibes aber gleich verwerflich." Ein Grundfat, ber richtig verftanben gludlichere exegetische Resultate batte bervorbringen fonnen, wenn ihm nur Gregor mit größerer Confequeng und Unabbangigfeit von ber eregetischen und bogmatischen Trabition burchgeführt hätte.

Die allegorische Auslegung wurde bekanntlich nicht allein von den Juden und älteren Christen geübt, sondern ganz unabhängig davon wendeten dieselbe auch die Griechen bei der Erklärung des Homer und anderer Dichtwerke, vornehmlich bei ber

<sup>1)</sup> Orat. XLIII. 67. p. 822.

<sup>2)</sup> Orat. XXXI. 21. p. 596.

<sup>3)</sup> Col. II. 17.

<sup>4)</sup> Beispiele allegorischer und topischer Deutung alttestamentlicher Gesichichten und Bersonen, obwohl nicht besonders gelungene, findet man bei Gregor Orat. II. 107 — 109. p. 61 seqq. und Orat. XLIII. 70 — 75. p. 625 seqq. Siehe oben die Ertlärung ber Erzählung vom Sündenfall p. 294.

<sup>5)</sup> Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>6) . . .</sup> τῶν ἄγαν θεωρητικῶν τε καὶ ἀνηγμένων.

Erlauterung ihres mythischen Inhaltes, an. 1) niemand aber trieb bief, wie befannt, auf einen boberen Grab, ale bie platonisirenben Alexanbriner, mogen fie nun babei ben tieferen Sinn, ber ben Mythen wirklich ju Grunde lag, entwidelt, ober auch nur ben Berfuch gemacht haben, ihnen einen philosophischen Ginn unterzulegen, an ben ihre Urheber nie bachten. Gregor fieht für feine Berfon biefe Allegorien als Berfuche an, bie findischen, un= baltbaren und zum Theil unfittlichen beibnischen Dythen anftanbiger und bernünftiger ju machen, und glaubt eben barum einen wefentlichen Unterschied zwischen ihnen und ber driftlichen Allegorie nachweisen zu konnen: "Es giebt auch bei uns verborgene Worte, 2) fagt er, 3) ich will es nicht leugnen, aber welches ist bie Art und Kraft ihres Doppelfinnes?4) Da ift bas vor Augen Liegenbe nichts Unschickliches, und bas Berborgene boch etwas Bundervolles, etwas für bie, welche in die Tiefe eingeführt werben, berrlich Erleuchtenbes, und wie ein iconer unantaftbarer Rörper nicht von einem schlechten Gewand umbullt; benn bei göttlichen Dingen barf, wie ich glaube, auch bie außere Erfcheinung und bilbliche Darftellung nicht unangemeffen und bes Darauftellenden unwürdig febn, fondern bas Göttliche muß in jeber Beziehung volltommen icon, ober wenigstens nicht haglich febn, bamit es bie Ginfichtsvolleren erfreue, ber Menge aber teinen Anftog gebe. Bei euch hingegen, fpricht er ju ben Beiben, verbient ber tiefere Sinn, ben ihr aufzeigt, feinen Glauben, bas offen Borliegende aber ift verderblich."

Beispiele ber Auslegungsweise Gregors sind bei ber Darstellung seines bogmatischen Spstems schon vielsach vorgekommen; namentlich ist die einzige unter seinen Reden, die vorzugsweise exegetischen Inhaltes ist, oben 5) schon vollständig excerpirt. Wir können uns also hier damit begnügen, noch weniges besonders Charakteristische als Nachlese zu geben. In Beziehung auf die Stelle Ephes. V. 32. "Das Geheimniß ist groß, ich sage aber von Christo und der Gemeinde" bemerkt Gregor: 6) "Es ist schon an dem Weibe, Christum zu verehren in dem Mann,

<sup>1)</sup> Siehe hierliber Dishausens gelehrte und icarffinnige Abhanblung fiber tieferen Schriftsinn p. 38 und bas von Lobed bort Mitgetheilte p. 42 seqq.

<sup>2) . . .</sup> κατ' ξκίκουψιν λόγοι.

<sup>3)</sup> Orat. IV. 118. p. 143.

<sup>4)</sup> S. oben p. 300-302.

τῆς διπλόης.

<sup>6)</sup> Orat. XXXVII. 7. 8. p. 650.

und icon an bem Mann, die Rirche nicht gering ju ichaten in bem Aber wir wollen bem Wort noch genauer nachforschen; vielleicht werden wir noch mehr Nahrung finden, benn es beißt: 1) wenn man Milch ftogt, fo macht man Butter baraus. Der Musfpruch icheint mir nämlich bie zweite Beirath zu wi= berrathen; benn wenn zwei Chrifti waren, fo waren auch zwei Manner und zwei Frauen (gestattet); ba aber nur ein Chriftus ift, als Saubt ber Gemeinde, fo finde auch nur eine Bereinigung ftatt und bie zweite werbe gemieben; wenn aber bie zweite, wie vielmehr die britte; fo ift alfo bie erste geboten, die zweite wird nachaeseben, die britte ift unterfagt." - Ueber die Stelle Matth. XIX. 12. "Es find etliche verschnitten, die aus Mutterleibe verfcnitten find" fagt Gregor: 2) "Sier icheint mir bie Schrift von bem Rörberlichen fich entfernend burch baffelbe etwas Soberes anzubeuten. Denn bei ben forverlich Berschnittenen fteben gu bleiben, scheint mir fleinlich und matt und bes Ausspruches un= würdig: wir muffen alfo etwas bes Geiftes Burbiges ausbenten. Einige nämlich find bon Natur jum Guten geneigt - andere reinigt bas Bort, indem es gleichsam ihre Leibenschaften ausfoneibet - und wieder andere verschneiden fich felbit, indem fie ohne Lehrer empfangen ju haben, fich felbst auf eine lobensmurdige Beife Lehrer geworden find." Die Gaben, welche Jesu von ben Magiern bargebracht wurden, beutet Gregorius, wie viele andere Rirdenlehrer, mpftisch, indem er Beihrauch auf feine göttliche. Gold auf feine königliche Burbe, und Myrrhen auf feinen qufünftigen Tob jum Seil ber Menschheit bezieht. 3)

Neben mancher allegorischen Willkührlickeit, die sich Gregor erlaubt, sehen wir ihn doch auch die grammatische Interpretation (wie wir dieß auch bei Origenes sinden), keineswegs geringschäßen. So macht er z. B. über Actor. II. 6. eine Bemerkung, die sich ganz auf die grammatische Berbindung und auf die Interpunction bezieht. ) Er spricht nämlich darüber, ob die Worte λαλούντων αὐτων mit dem unmittelbar Borhergehenden oder mit dem Folgenden zu verbinden sehen, ob man übersehen müsse, "jeder hörte sie in seinem Dialecte sprechen" oder: "jeder hörte sie in seinem Dialecte; da sie aber so sprachen" u. s. w. ob also das Wunder bei den Sprechenden Statt gefunden habe,

<sup>1)</sup> Proverb. XXX. 33.

<sup>2)</sup> Orat. XXXVII. 20. p. 658.

<sup>3)</sup> Orat. XIX. 12. p. 371. Orat. XXXVIII. 17. p. 674.

<sup>4)</sup> Orat. XLI. 15. p. 743.

ober bei ben Hörenben? Gregor entscheidet fich naturlich fur bie erfte Erklarung.

Daß ber gelehrteste Schriftausleger unter ben Abenblänbern, hieronhmus, ein Schüler Gregors gewesen, ist oben schon berührt worden, wo zugleich noch mehreres andere hierauf sich Beziehende mitgetheilt ift. 1) hier war aber allerdings ber Schüler über ben Meister.

#### III.

Gregors Urtheil über die heibnischen Religionen.

Wenn ber Apostel Baulus ben Einwohnern von Athen ben unbekannten Gott verfündigt, ben fie bisber, ohne es felbft recht zu wissen, mit ihrer Berehrung gemeint, und fie babei auf bas berrliche Zeugniß eines ihrer Ganger aufmertfam macht, "bag ber Menich göttlichen Geschlechtes fep"2) - wenn berfelbe Apostel. an die Ginwohner von Rom ichreibend, jugesteht, bag bie Beiben, obgleich fie nicht wie bie Juben ein positives göttliches Geset empfangen, boch bermoge ihrer natürlichen fittlichen Unlagen bas Geset ausüben könnten, weil bas Wesentliche beffelben in ihr Berg geschrieben fen;3) fo fpricht ber Apostel in beiben Stellen bie Ueberzeugung aus, bag bie heidnische Welt weber von ber Erfenntniß best göttlichen Wefens, noch bon einem höheren fittlichen Leben gang berlaffen gewesen feb, bag fich alfo Gott mit feinen bochften Gaben feinem Bolte unbezeugt gelaffen haben. Apostel fieht aber auch bie Berehrung bes Göttlichen unter ber Geftalt bes Menschlichen, ja bes Thierischen als eine felbft bericulbete Berfinfterung ber beibnischen Welt an 4) und bezeichnet ben Zeitraum bor ber Erscheinung bes Christenthums im Gangen als die Zeit der Unwissenheit. 5)

Die späteren dristlichen Lehrer, je nachdem fie auf bem Standpunct eines feindlicheren Gegensages ober einer milberen Duldung gegen das heidenthum, einer beschränkteren ober allgemeineren philosophischen Bildung standen, hoben die eine ober die andere Seite dieses Urtheils schärfer herbor, oder führten auch

<sup>1)</sup> Siehe oben p. 135-137.

<sup>2)</sup> Actor. XVII. 22-28.

<sup>3)</sup> Rom. II. 12-16.

<sup>4)</sup> Rom. I. 21-23.

<sup>5)</sup> Actor. XVII. 30.

beibe zusammen weiter aus. Doch mar aus einer verzeihlichen, ja nothwendigen Opposition, die ganglich verwerfende Unsicht ber beibnifden Religionen in ben früheren Sahrhunderten ber drift= lichen Rirche die vorherrichende. Freilich murden babei bie beib= nischen Mothen gang außerlich nach ber hiftorischen Fabel ober nach bem gemeinen Boltsglauben aufgefaßt, und ber Ernft und bie Tiefe mander alten Religionssysteme gang überfeben, fo baß es nicht schwer mar, biefe Lehren als ein bamonisches und ber= bammliches Wefen, als ein Gewebe von Unsittlichkeiten, Abgeschmadtheiten und Widersprüchen barzuftellen. 1) Allein wir muffen bebenken: bie alten Religionen hatten ihre ursprungliche Bebeu= tung, ihre vaterländische Wurde und ihre fittliche Wirtung bei ber großen Menge fast ganglich verloren, und als nun bas Chriften= thum mit beiliger Jugendfraft welterobernd gegen bas große moriche Gebäude bes Bolytheismus auftrat, war eben feine Beit, gerecht und ruhig abzumägen, was auch an diefen Religionen noch Reines und Gutes feb, und ben höheren Ginfichten nadguforichen. bie fich trot ber Entstellung barin erhalten hatten. Collte bas Chriftenthum fiegen, fo mußten bie alten Religionen fallen; ba galt es nicht zu unterhandeln. Es mußte zum Bruch, zum Kampf auf Leben und Tob kommen, bamit fich nicht bas Christenthum Beibnisches aneigne, ober bom Beibenthum gar berichlungen wurbe. Und leiber brang fpaterbin boch ju viel Beidnisches in bie driftliche Rirche ein!

Wir können uns wohl eher über die Milbe wundern, womit manche driftliche Lehrer der ersten Jahrhunderte heidnische Religion und Philosophie wenigstens beziehungsweise anerkennen, als über die Härte, womit die meisten sie verwersen. Jene freisinnigere Duldung sinden wir besonders bei philosophisch gebildeteren Männern, welche auch zuerst von der heidnischen Philosophie zur Darstellung und Empsehlung driftlicher Lehren Gebrauch machten. Bekanntlich sprach schon Justin der Märthrer die schöne Idee aus, daß derselbe göttliche Logos, dieselbe ewiggöttliche Bernunsterast, die sich rein und vollkommen in ihrer ganzen Fülle in Christo geoffenbart, die in ihm menschliches Wesen angenommen hat, auch auf weise und edle Männer unter den heiden gewirft habe. Das ganze Menschengeschlecht hat, nach seiner Uederzeugung, Theil am göttlichen Logos. Er war die begeisternde Kraft der hebrässischen Propheten, er erleuchtete die Heiden, welche reiner

<sup>1)</sup> Bir burfen uns barüber um so weniger munbern, ba fich bie driftlichen Lehrer als Totalansicht ber heibnischen Götterlehre gewöhnlich bas Syftem bes Cubemerus zu eigen gemacht hatten.

über Gott und seine Berehrung bachten, er ward in Jesu Mensch und offenbarte sich in seiner ganzen Herrlickeit. Die großen Heiben, denen sich diese göttliche Kraft nach Justins Ansicht vorzüglich mittheilte, waren vor allen Heraklit und Sokrates. Er scheut sich nicht, diese Männer, die man sonst auch wohl als Atheisten zu bezeichnen pflegte, Christen zu nennen. 1)

Dem alexandrinischen Clemens schwebte ber Bedante einer göttlichen Erziehung bes Menschengeschlechts bor. Er beutet ibn mehrmals in seinem Babagogen an. Das große Erziehungsmittel, welches Gott bei ben Juben anwendete, war bas burch Dofes gegebene Gefet, bei ben Beiben bie Philosophie. "Die hellenische Welt - bieg find seine Hauptgebanken 2) - erzog bie Philosophie, wie bie Juden bas Geset auf Chriftus. 3) Gott ift ber Urbeber aller Guter, einiger aber vorzugsweise, wie bes alten und neuen Testaments, anderer mittelbar, wie ber Philosophie. Sie wurde ben Bellenen gegeben, ehe fie berufen waren, um bas vorzubereiten, was durch Chriftum vollenbet warb. Es giebt eigentlich nur einen Weg ber Mahrheit, aber in ihn ergießen sich, wie in einen ewig fliegenben Strom, viele Quellen bon berichiebenen Alles ist ein Borbereitungs- und Erziehungsmittel bes göttlichen Logos, mas ju jeber Beit einem jeben Gefchlecht Rusliches ertheilt wirb."4) So faben einzelne Lehrer ber alten Kirche bon einem boberen Standpunct aus, auch in ben reineren Lehren großer Beiben göttliche Offenbarung, fie faben barin eine fcone Morgenröthe, welche bem Aufgang ber ewigen Lebenssonne in Chrifto beilverfündend vorangeben follte.

Wenden wir uns nun in eine etwas spätere Zeit, da Gregorius lebte und wirkte, in die Zeit, da durch Julians relizgiösen Revolutionsversuch der Kampf zwischen Heidenthum und Christenthum aufs neue angesacht und auf eine scharfe Spite ge-

<sup>1)</sup> Justini Martyr. Apolog. I. 46. p. 73. edit. Venet. Apolog. II. 10. p. 99. u. a. Stellen,

<sup>2)</sup> Stromat. I. t. I. p. 331. ed. Potter.

<sup>3)</sup> Und that bieß nicht auch besonbers bie platonische Philosophie? welche nach bem Ausbruck eines geistvollen Denters "in einer ganz fremben und entfernten Belt eine Prophezeiung bes Christenthums ift" — bieselbe Philosophie, welche später zuerst mit bem Christenthum sich verbindend, die ersten Anfänge einer driftlich theologischen Wissenschaft bilbete.

<sup>4)</sup> Auch ber tresssiche Origenes weist auf die Ibee einer universellen, jedoch stusenweisen Offenbarung Gottes in solgender Stelle hin: Ael γαρ ό θεός τῷ ἐαυτοῦ λόγφ κατά γενεάς ψυχάς όσιας μεταβαίνοντι αι φιλους θεοῦ και προφήτας καιασκεύαζοντι ἐπανοβοῖ τοὺς ἀκούσαντας τῶν λεγομένων. Advers. Cels. VI. 3. p. 503. Bergi. lib. IV. p. 631.

trieben war, so werden wir es febr erklärlich finden, bag Gre= gorius, einer ber gewichtvollften Bertreter ber driftlichen Cache, fich oft mit heftigfeit gegen bas Beibenthum erklart.1) Much er beurtheilt, obgleich mit griechischer Literatur bekannt, boch bie beibnischen Religionen gang nach ber außerlichen Seite ihrer Dipthen, ibm ift aller beibnische Glaube leer und nichtig, und eine finstere Damonenerfindung, er findet barin findische Wiberspruche und Entweihung bes Göttlichen burch unsittliche Dichtungen, befonbers aber macht er barauf aufmertfam, bag eine folde Religion feine fittliche Wirkungsfraft haben konne, welche ihre Götter felbst großentheils als Borbilber ber gröbsten Unsittlichkeiten und wilbesten Leibenschaften barftelle, und welche fogar fo weit berab-

finte, bas göttliche Wefen in Thiergestalt anzubeten.2)

Indeß finden wir boch, bag er biefe gang feindliche Unficht bes Beibenthums, bie wir nicht weiter auszuführen brauchen, nicht immer festhält, fonbern auch unbefangenere und milbere Urtheile über bie alten Religionen fällt. In einer merkwürdigen Stelle feiner zweiten theologischen Rebe's) ftellt Gregorius ben Urfprung ber beibnischen Religionen auf folgende Art bar. Er gebt babon aus, bag bem Menichen eine Gebnfucht nach bem göttlichen Befen eingepflangt fei, welche aber auf Erben nur burch eine annähernbe, nie burch eine gang volltommene Renntnig Gottes befriedigt werbe. Die Seele nun, welche wie jede vernünftige Ratur, nach ihrer erften Urfache verlangt, biefelbe aber nicht gang erfaffen tann, mubet fich ab in Gehnfucht und leibenschaftlicher Ungebuld: - und ba fie biefen unglücklichen Buftand nicht ertragen tann, fo versucht fie einen andern Rlug (deurepor ποιείται πλούν), wendet sich mit ihrem Blid entweder ju ben fichtbaren Dingen und macht etwas Sichtbares ju Gott, freilich im Grrthum begriffen (benn mas bon allem Sichtbaren ift hoher und gottlicher, als bie Seele, bie es fieht, fo bag jenes bon biefer angebetet zu werben verdiente?), ober fie erkennt burch bie Schönheit und Wohlordnung ber fichtbaren Dinge bie Gottbeit, und bedient fich bes Gefichtes fo, bag es fie ju bem Un= fichtbaren hinführt, nicht fo, bag fie über ber Berrlichfeit bes Sichtbaren die Gottheit verliert. Denn das ift ber Grund ber Naturanbetung und ber Schönheitsvergötterung.

Ferner entbeden wir auch bei Gregorius einen Anklang iener freieren 3bee ber alteren Bater, bag ber Logos, auch ebe

<sup>1)</sup> Orat. XXXIX. 3. p. 678. Orat. V. 32. p. 168. 169. II. a. St.

<sup>2)</sup> Orat. XXVIII. 15. p. 507. Orat, IV. 120. p. 145.

<sup>3)</sup> Orat, XXVIII. 11 u. 12. p. 503 u. 504.

er in Chrifto Menich geworben, manche eble Manner erleuchtet und gestärkt habe. "Mbftisch und geheimnigvoll ift zwar ber Sat, fagt er, 1) mir aber und allen, bie Gott lieben, febr ein= leuchtenb, bag feiner bon benen, bie bor ber Erscheinung Chrifti bas Biel ber Bolltommenbeit erreichten, biefes ohne ben Glauben an Chriftum bermocht habe. Denn bas Wort ber Wahrheit wurde wohl fpater ju feiner Beit ausgesprochen, es war aber auch früher icon benen, bie reines Bergens find, befannt." Demgemäß nahm Gregorius eine allmählige Offenbarung Gottes und eine ftufenweise fich entwickelnde Erkenntnig göttlicher Dinge unter bem Menschengeschlechte an. 2) Einen Schimmer bes Lichtes, welches im Chriftenthum bell für alles Bolf aufftrahlte, hatten auch ichon einzelne Beiben. Die Weiseren unter ihnen erkannten bas Unbernünftige ber gemeinen Götterlehre und schauten bie Gottheit schon in ihrer Ginbeit. 3) Ja bie einsichtsvolleren Theologen un= ter ihnen hatten fogar ichon eine Ahnung, eine bilbliche An= schauung bom beil. Geifte, obgleich fie bafür einen anderen Ramen gebrauchten, indem fie ihn Weltseele, ober ben außer= lichen (in die Natur ausgegoffenen) Geift, ober anders wie nannten. 4)

Auch Gregorius hat die Joee einer göttlichen Erziehung bes Menschengeschlechts, wobei er das alte und neue Testament als die wichtigsten Entwidelungsstufen, als die großen religiösen Revolutionen, oder, wie er es bildlich nennt, Erderschütterungen ansieht, Hebr. 12, 26 u. f., deren eine von der Berehrung der Joole zum Geset, die andere vom Geset zum Evangelium sührte. Eine dritte große Umwälzung wird uns in einen ewigen und unwandelbaren Zustand der Dinge verseten. "So läst Gott, wie ein guter Erzieher oder Arzt, die Menschen allmählig bildend und heilend, von den väterlichen Sitten immer einiges

<sup>1)</sup> Orat. XV. 1. p. 287. Die angeführte Stelle bezieht fich zwar zunächt auf die Maccabaer, fie ift aber so allgemein gehalten, bag wir sie filglich auf alle fromme und eble Manner, die vor Christo lebten, ausbebnen burfen.

<sup>2) . . .</sup> φωτισμούς κατά μέρος ήμιν ελλάμποντας και τάξιν θεολογίας. Οrat, XXXI, 27. p. 573.

<sup>3)</sup> Greg. Orat. XXXI. 15. 16. p. 565 u. 566. Bergl. barliber auch eine fcone Stelle Chrills von Afexandrien contra Julian. lib. I. p. 32. Es ift zu verwundern, daß Gregorius nicht barauf ausmerksam macht, daß man auch von ber Trinitätslehre in ben heidnischen Religionen und Philophieen Praformationen finde. In Beziehung auf die Platoniker thut dieß ebenfalls Chriff contra Julian. lib. I. p. 34.

<sup>4)</sup> Νοῦν τοῦ πάντος καὶ τὸν θύραθεν νοῦν. Orat. XXXI. 5. p. 559.

stehen, anderes hebt er auf, indem er immer auch etwas den Menschen zu ihrer Luft hinzusügt, wie die Aerzte den Kranken die Heilmittel mit etwas Angenehmerem vermischen lassen. Denn es ist gar nicht leicht, daß ein Bolk einen Glauben, der durch hohes Alter geheiligt ist, aufgiedt. So hob also das erste Geset (das alte Testament) die Joole auf, die Opfer aber ließ es noch stehen; das zweite (das neue Testament) nahm die Opfer hinweg, ließ aber die Beschneidung noch zu. Nachdem nun aber die Menschen einmal sich etwas hatten entziehen lassen, gaben sie auch das hin, was ihnen noch gestattet war, jene nämlich die Opser, diese die Beschneidung, und wurden auf diese Weise aus Heiben Juden, aus Juden Christen, indem sie durch stufenweise Umswandlung gleichsam verstohlener Weise zum Evangelium kamen."

So wie Gregor mehrfach bemüht ift, ben wesentlichen Unterschied bes Chriftenthums von ben beibnischen Religionslehren in theoretischer Beziehung nachzuweisen, fo macht er auch in prat= tifder Beziehung einen icharfen Unterschied zwischen Chriftenthum und Beibenthum. Seine Ueberzeugung ift, bag bie beibniichen Religionen, weit entfernt bon einem fittlichen Beifte burdbrungen zu febn, vielmehr burch die Borbilder ihrer menschlich schwachen und leibenschaftlichen Götter bie Unsittlichkeit forberten, während bas Chriftenthum, einen heiligen Gott verehrend und von bem reinsten sittlichen Geifte beseelt, benfelben auch bei fei= nen wahren Bekennern erzeuge; und zwar bon Grund aus, inbein es nicht blos die außerliche schlechte Sandlung für verwerflich erflare, fondern auch bas Brincip berfelben (rac apyac), bie Ge= finnung. 2) Ginen porguglichen Werth legt er auch barauf, baf bas Chriftenthum nicht allein bas Schlechte untersage, fonbern auch ein ftetes Fortidreiten im Guten, eine fortbauernbe innere Erneuerung, Umwandlung und Beiligung gur Pflicht mache. 3)

<sup>1)</sup> Orat. XXXI. 25. p. 571 u. 572. Bergl. Orat. XLV. 12. p. 854.

<sup>2)</sup> Orat. IV. 120-124. p. 144 seqq.

<sup>3)...</sup> τοῦ τὸ φθάσαι πρὸς τὰ μέτρα τῆς ἡμετέρας ἀρετῆς καὶ παιδεύσεως, οἰς καὶ τὸ μὴ προβαίνειν τῷ καλῷ, μηδὲ νέους ἀντὶ παλαιῶν ἀεὶ γίνε σθαι, ἀλὶ ἐν ταὐτῷ μένειν κακία δοκεῖ; — Bomit μι vergleichen Orat. XXXIX. 10. ρ. 683. πρὸς τὸ φεύγειν τὴν κακία καὶ τὴν ἀρετὴν ἐργάζονται, ὅλον τὸν Χριττὸν, ἢ ὅτι μάλιστα, ἕαυτοῖς ἐνοικίσαντες. Orat. XL. 25. p. 710. ἰσον γάρ ἐστι κακὸν, ἑιοιμότης τε πρὸς τὸ χεῖρον, καὶ μέλλησις πρὸς τὸ βέλιον.

#### IV.

Ueber das Geburtsjahr und den Geburtsort Gregors.

Sonderbarer Beise ist sowohl ber Ort als die Zeit ber Beburt eines fo hoch gefeierten Mannes, wie Gregorius war, ber boch von feinem Leben felbst ziemlich ausführliche Rachrichten giebt, nicht genau befannt. Bon feinem Geburtetag (obwohl berselbe kirchlich bestimmt ift) kann historisch gar nicht die Rebe fenn, ba felbst über fein Geburts jahr febr verschiebene Meinungen herrschen. Wir haben freilich eine altere Rachricht über bie Geburtszeit bes Gregorius, aber fie ift immer noch ju jung, um als entscheibende Bestimmung zu gelten, zumal wir nicht wiffen, aus welcher Quelle fie gefloffen ift. 3ch meine eine Notig aus bem 10ten ober 11ten Jahrhundert in bem Lexicon bes Guibas, welche aussagt, daß Gregorius ungefähr 90 Jahre ober etwas barüber alt geworben und in bem 13ten Jahr ber Regierung Theodosius des Großen gestorben sep. 1) Run trat Theodosius ben 19ten Januar 379 bie Berrichaft über bie Morgenländer an; Gregor ftarb biefer Nachricht gemäß 392, und wenn er bamals neunzigiährig ober etwas alter gewesen ware, so mußte er ungefabr um bas Sabr 300 ober 301 geboren febn.

Diese Angabe steht aber in sehr bestimmtem Widerspruch mit einigen Nachrichten, die in den Schriften des Gregorius selbst gegeben sind. Gregorius sagt, daß er noch in seiner ersten Jugend, noch unbärtig nach Athen gekommen seh (dieß konnte also nicht wohl später, als in seinem 20sten Jahre sehn) — er berichtet zusleich, daß er mit Julian in Athen zusammen studirt habe. Julian war aber im Jahre 355 in Athen; mithin müßte Gregorius ungefähr dis in sein 55stes oder 56stes Jahr in Athen geblieben sehn, und sein Ausenthalt daselbst müßte im Ganzen wenigstens 5 Jahre gedauert haben. Diese nothwendige Folgerung widerlegt sich aber aus einer anderen Leußerung des Gregorius in

bem Gebicht über sein Leben. B. 238. p. 4.

Καὶ γὰρ πολὺς τέτριπτο τοῖς λόγοις χρόνος. "Ήδη τριακοστόν μιοι σχεδὸν τοῦτ ἦν ἔτος.

Hier fagt boch ber Dichter bestimmt genug von sich selbst, baß er, als er ben Entschluß gefaßt, Athen zu verlassen, beinabe

<sup>1)</sup> Suidas. Tom. I. p. 497 s. v. Γρηγόριος. — ελάσας δε περι τὰ εννενήχοντα έτη και επέχεινα, Θεοδοσίου τρίιον και δέκατον έτος αγοντος καταλύει τὸν βίον.

30 Jahre alt gewesen seh. Denn die Redensart eari une eros rocaxosov — was soll sie anders bedeuten als "ich bin 30 Jahre alt"? Und allerdings konnte er dabei bemerken, er habe viele Zeit mit rhetorischen und philosophischen Studien zugebracht, denn diese Studien waren ihm nur Borbereitung; Zweck und Bestimmung seines Lebens war von frühester Jugend an Theologie. Da wir also aus Gregor's Munde wissen, daß er vor dem 30sten Jahre Athen verließ, so hebt sich die Nachricht bei Suidas von selbst auf, welche seinen Abzug von Athen in das 55ste oder 56ste Jahr seines Lebens sept. 1)

Es ift ju verwundern, wie es ein fo fcharffinniger Rrititer, als Pagi mar, über fich nehmen konnte, bie Angabe bes Suibas ju rechtfertigen (Critica in Annales Baronii. 354, XI. XII. XIII. t. I. p. 481.), und wie Le Clerc (Bibliotheque universelle de l'année 1690. p. 2.) bem Borgang Pagi's so blind folgen konnte, bag er in feiner furgen Biographie Gregor's nur fagte: "Gregoire nâquit, selon la Chronologie la plus exacte l'an 300." Bagi erklart, um bie chronologische Bestimmung bei Suidas zu begründen, die angeführten Borte: ήδη τριακοστόν μοι σχεδον τοῦτ' ήν έτος, nicht von ber Lebenszeit bes Gregorius, sonbern bon ber Studienzeit (Quare erat is annus Gregorio N. ferme tricesimus in eo studio, non vero tricesimus a nativitate ejus.) und überfett alfo: "ich hatte mich auch schon beinahe 30 Jahre ber Studien wegen in Athen aufgehalten." Bochft unwahrscheinlich; benn einmal muß man fur biefe Ertlarung icon bon bem gewöhnlichen Sprachgebrauch abweichen, und fodann ift es fast unglaublich, bag ein Mann, ber von ber Wiege an zum geiftlichen Stande bestimmt war, und bei reiferer Entwidelung mit bem bochsten Ernfte fich felbst bafür beftimmte, 30 Jahre lang', bis in fein 56ftes Jahr, in rhetoris fchen Coulen fich follte herumgetrieben haben. Aber auch jene unwahrscheinliche Erklärung ber Worte zugegeben, fo tommt boch nicht einmal Bagi's Erklärung orbentlich beraus. Ift namlich die Angabe des Gregorius (Carmen de vita sua. p. 2. B. 112. άχνους παρεία κ. τ. λ.) nicht ganz ungenau, so kam er noch in früheren Jünglingsjahren, höchft mahrscheinlich bor ben 8mangigen, nach Athen. Blieb er nun bis jum 56ften Jahr, fo nahme bies wieder einen größeren Zeitraum ein als 30 Jahre.

<sup>1)</sup> Gregorius ging im J. 379 nach Confiantinopel. War er im J. 300 geboren, so gabte er bamals beinahe 80 Jahre. Wie sollte er sich in biesem Alter mit seinem entfrasteten Körper noch auf einen solchen Kampsplatz begeben haben? Etoitos la un emploi propre a un vieillard de 80 ans? fragt Tillemont sehr treffenb.

Indem wir nun von dieser Zeitrechnung des Suidas, Pagi und Le Clerc gänzlich absehen, begründen wir eine andere auf dem natürlichsten und zuverlässigsten Wege so, daß wir von den gewissen oder doch höchst wahrscheinlichen Zeitbestimmungen, die in den Schriften des Gregorius selbst liegen, ausgehen, und don diesen auf das Unbestimmte und Unbekannte schließen. Dieselbe Methode haben in diesem Fall auch frühere Schriftsteller, nur mit einer gewissen Aengstlichkeit in Beziehung auf einen Punkt befolgt.

Es ift nöthig, mit einigen Zeitbestimmungen aus dem Leben des Vaters Gregorius zu beginnen, und zwar mit dem Todesjahre desselben. Er starb nach allen Umständen im Frühling 374. Sein Sohn sagt uns in der Lobrede auf ihn, daß er damals gegen 100 Jahre alt gewesen, von welchen er 45 Jahre im Priessterstande zugedracht habe. Mithin war er seit dem Jahre 329 (oder 328) in den geistlichen Stand getreten, und vier Jahre vorher (das wissen wir auch aus dem Zeugniß des Sohnes ganz genau) war er in Gegenwart des Leontius, der damals zum Concil nach Nicka reiste, getauft worden. Der alte Gregorius war also 275 oder 276 geboren, 325 getauft, 329 in den Priessterstand getreten, 374 gestorben.

Nun läßt Gregorius seinen Bater in einer für uns merbwürbigen Stelle bes Carmen do vita sua. B. 512. sagen:

Οὖπω τοσοῦτον ἐκμεμέτρηκας βίον, "Όσος διῆλθε θυσιῶν ἐμοὶ χρόνος.

Der Bater will nämlich ben Sohn überreben, bie Geschäfte bes bischöflichen Amtes mit ihm ju theilen und ftellt ihm beswegen bas eigene Alter im Bergleich mit bes Sohnes Jugend in ben Worten bor: "Du haft noch nicht fo lange gelebt, als ich schon Opfer barbringe" ober wortlich: "Du haft noch fein fo langes Leben burchmeffen, als mir icon Beit im Opfern verflof= fen ift." Beziehen wir nun die Gvolat, wie es gewiß jeber Unbefangene auf ben erften Unblid thun wird, auf die Opfer, welche ber alte Gregorius als Priefter ober Bifchof barbrachte, fo haben wir in ber Stelle eine fehr bestimmte Beitangabe; ber Sobn bes Gregorius ware nämlich alsbann ju ber Zeit geboren worben, ba fich fein Bater ichon im geiftlichen Stande befand, nämlich nach bem Jahre 329, also früheftens im Jahre 330, mithin wenigstens 30 Jahre spater, als nach ber Angabe bei Guibas. Diefe Rechnung pagt auf bas, was wir fonft aus bem Augenbleben bes Gregorius miffen, gang vollkommen. Er ging, wie wir gesehen haben, noch in früherer Jugend nach Athen, etwa in fei-

1

nem 18ten bis 20sten Jahre, also, vom J. 330 an gerechnet, um das J. 348—50. Er blieb baselbst bis gegen sein 30stes Jahr, also bis gegen das Jahr 358—360. Während seines Aufenthaltes in Athen lernte er daselbst den Julian persönlich kennen, und dieser befand sich gerade im J. 355 in Athen. Balb nach seiner Zuhausekunst, wahrscheinlich 361 (in demselben Jahr, da Julian den Kaiserthron bestieg), wurde Gregorius zum Presbyter geweiht, also nachdem er kaum das gesetzliche 30ste Jahr zurückgelegt hatte; daher seine Neußerung, daß er sehr frühe, ja (nach seiner bescheidenen Ueberzeugung und nach Maßgabe der Umstände) zu frühe das Presbyteriat angetreten habe.

Man würde wohl ohne Zweifel allgemein biese wohlbegrünbete Zeitrechnung unbefangen angenommen haben, wenn nicht babei zugleich behauptet werden müßte, daß der alte Gregorius mehrere Kinder gezeugt habe, während er schon Priester und Bischof war. Diesen Sat fanden besonders katholische historiker so unerträglich, daß sie sich lieber entschlossen, der angeführten Stelle auf jede Weise Gewalt anzuthun, als den einfach klaren Sinn derselben anzunehmen. 1) Jedoch, was ist es wohl Schlim-

<sup>1)</sup> Merkwürdigkeitshalber mögen mehrere solche unglückliche Bersuche sehr gelehrter Männer angesührt werben. Der Jesuit Kapebroch (Acta Sanct. Majus. t. II. p. 370. die nona Maji.) versucht es, gegen die einstimmige Anforität aller Handschriften mit einer Conjectur; er schlägt statt voos distable duow kull Ledung bei Lesart vor:

<sup>&</sup>quot;Coos δίηλθ ετησιών έμοι χοόνος.
"Ernolai heißen bekanntlich die jährlichen Passatwinde. Wörtlich bieße also die Stelle: Du haft noch nicht so lange gelebt, als sür mich bie Zeit von jährlichen Passatwinden verstrichen ift. Natürlich milite man ben Ausbruck metahhorisch nehmen, und dem Sinne nach so wiedergeben: Du nissest noch ein so langes Leben, als mir schon Lebensjahre verstossen sind; oder noch einsacher: Du bift noch nicht so alt, wie ich. Aber welche Platipeit läßt hier der gelehrte Mann den alten Gregorius sagen! War es wehl nöthig zu bemerken, daß er, der Bater, älter sep, als sein Sohn — und konnte er diese Bemerkung auf eine sonderbarere Art machen, als wenn er sagte: er habe schon mehrere Passatwind ertbet, als sein Sohn Jahre? Papebroch erkannte selbst später das Ungeschickte seiner Conjectur und wagte einen zweiten, jedoch nicht glüdlicheren Flug, indem er vorschlägt, zu lesen.

Oos denthe dis two kuol xgóvos. Wörtlich zu beutsch: Du hast noch nicht so viele Jahre geseht, als mit boppelte Zeit vorübergehend verstoffen ist, b. h. ich bin noch einmal so alt, als du. Auch diese Conjectur trägt ihre offenbarste Wiberlegung in ihrer unerhörten Sezwungenheit. Der Benedictiner Clemencet hat sich auf eine andere Weise zu helsen gesucht; er läst dieser Lesart Ivozöv ihr gebildrendes Recht; allein er sucht ihren strengen Sinn durch eine flünstiche Erklärung zu umgehen. Statt das Darbringen der Opfer auf den Zustand des Priesters zu beziehen, bezieht er es blos auf den Zustand des Erristen. Er meint, das Ivosai bezeichne blos die Ausspendung der Sacramente, an

mes und Unerträgliches, bag ber Bater Gregorius im Stanbe eines Briefters ober Bifchofs feinen Cobn erzeugt haben fou? Freilich fagt Sieronomus (lib. I. advers. Jovinian.) in einer etwas späteren Zeit: Certe confiteris, non posse esse Episcopum. qui in Episcopatu filios faciat: alioquin si deprehensus, non quasi vir tenebitur, sed quasi adulter damnabitur - unb anbere ftrengere Rirchenlehrer, namentlich Cpiphanius, ftimmen ibm bei; allein es ift icon bon einem grundlichen und unbefangeneren tatholifden Beidichtsforider bemertt und gur Benuge erwiesen, bag bie Borftellungen und Anordnungen, welche bie Briefter zu volltommener Enthaltsamfeit in ber Che verbflichteten, bamale noch feineswege entschiedene Allgemeingültigfeit erlangt batten, und in manchen Gegenben wohl eine Ausnahme gestatteten. Man bielt bie Enthaltsamkeit für eine vorzüglichere Braris, obne fie beftwegen jum unbebingten Gefet ju machen; man bewunderte ben, welcher biefe Praxis befolgte, aber man verbammte ben noch nicht, ber fie übertrat. 1) Bas Bunber, wenn ber alte Gregorius, ber und überhaupt als ein freifinnigerer Mann erscheint, mehr bem Wunsche feines Bergens nach Familienglud, als ben ftrengen Borftellungen eines Theils feiner Reitgenoffen folgte, welche bem Briefter und Bischof baffelbe entziehen wollten?

Andere Schwierigkeiten, die bei biefer Zeitrechnung aufgeworfen werden, find noch leichter zu heben. Man muß dabei annehmen, daß der alte Gregorius schon etwa 55 Jahre alt ge-

welcher Gregorius als getaufter Christ Theil genommen, ober das Darbringen geistiger Opfer. Mithin wollte ber alte Gregorius zu seinem Sohne nichts anderes sagen, als "Du bist noch nicht sanderes sagen, als "Du bist noch nicht sandere auf der Welt, als ich schon getaust oder Christ bin." Demgemäß behauptet Elemencet, Gregorius sey geboren worden, da sein Bater zwar noch nicht Bischof, aber schon Ebrist war, also im J. 325 ober 326. Allein abgesehen von dem Erklünstelten tieser Auslegung, paßt sie ganz und gar nicht in den Zusammenhang. Wenn der alte Bischos seinen Sohn bewegen wollte, ihm in der Amtsssührung beizustehen, was konnte wohl die Borsellung wirken, daß er Amtsssührung beizustehen, was konnte wohl die Borsellung wirken, daßer sater, schon so lange Christ sey, als der Sohn lebe. Wohl aber mußte es auf den Sohn wirken, wenn ihm sein Bater in Erinnerung brachte, "taßer schon längere Zeit im Briesteramte stehe, als der Sohn auf der Welt sey." Der Bater sonnte dem Sohnes Berpssichung zur Hilseleistung zum Bewußtsehn dringen. Auch der Cardinal Baronius kann den Undesangenen nicht befriedigen, wenn er die ganze Redensart sür eine Hopperbel erstärt. Die Stellung der Worte ist von der Art, daß wir durchaus nicht veranlaßt sind, etwas Hopperbolisches darin zu suchen; die Worte sind so ruhig, so einsach, so bestimmt, daß wir sie, eher sür eine Unrichtigkeit als sür eine Hopperbel nebmen müßten, wenn wir sie nicht ihrem nächsten Sinne gemäs erstären wollten.

<sup>1)</sup> Siebe die gelehrten Erörterungen bei Tille mont in ben Memoires p. serv. à l'hist. eccles. t. IX. p. 695.

wefen fet, als er feinen Sohn erzeugte. Run wirb aber auch feine Battin in Beziehung auf ihn budygorog genannt, und ίσος πολιή τε καὶ ήθεσι. Man mußte alfo gugleich behaup= ten, Ronna ware eben fo alt gewesen, und bie unwahrscheinliche Unnahme gelten laffen, daß fie erft in fo hohem Alter Rinder gezeugt batten. Darauf lagt fich folgenbes antworten : als beibe, Gregorius und Nonna, icon in ein bobes Alter getreten waren, fonnte leicht von ihnen gesagt werden, fie feben gleichaltrig. auch wenn fie etwa 10 Sahre verschieben waren. Bon einem alten ehrwürdigen Baare, wovon ber Mann gegen 100, bie Frau gegen 90 Sabre gablt, wird man gerne bemerten, fie feben gleichen Alters, benn bei ihnen hat wirklich bie Altersverschiebenheit aufgebort. Nonna tonnte aber wohl, bas ift ja burdaus nicht gegen die Erfahrung, in ihrem 40ften Jahre ihren erften Gobn gebaren. Ja wir haben babon fogar bestimmte Spuren, benn Gre= gorius nennt seine Mutter ausbrücklich o piroxog (er selbst war ein οψιτόχος) Carmen de vita sua. B. 442 sqq. und bergleicht fie nicht felten mit ber Sara, fowie feinen Bater mit Abraham.

Noch geringfügiger ist die Bemerkung, daß Gregorius in seinem Gedicht do redus suis (B. 307 und 308.), welches er bermuthlich nach dieser Berechnung in seinem 40sten Jahre schrieb, und in anderen Stellen über sein schon weißes Haupt, über seine ermatteten Glieder und das Ersterben seiner Lebenskraft klagt. Wer sich an die aseetische Lebensart des Gregorius und sein praktisches Entsprerungsspftem erinnert, kann sich darüber keinen Augenblick wundern.

Der Geburts ort Gregors läßt sich ebenfalls nicht sicher ausmitteln. Es sinden sich barüber in seinen Schriften keine ganz unzweideutigen Aeußerungen. Indeß handelt es sich hier nur darum, ob er in dem Städtchen Razianzus selbst, oder auf einem ganz nahe dabei gelegenen Landgute oder Dorfe, Arianzus genannt, geboren seh; eine Differenz von sehr geringem Belang, da er seine frühere Erziehung auf jeden Fall in Razianz, als dem Bischossise seines Baters erhielt. Ein späterer Bischos von Thana, Euphrantas, sagt: Arianzus quidem praedium est, unde ortus suit Gregorius, sud Nazianzo constitutus; und ein Scholiast zur 8ten Rede Gregors: Losses products die Lara praedium est, unde ortus suit Gregorius, sud Nazianzo constitutus; und ein Scholiast zur 8ten Rede Gregors: Losses products die Lara praedium ext.

neirrag, 1) Chenfo Nicetas in feinem Commentar jur 16ten Rebe

<sup>1)</sup> Der Scholiaft fpricht von Gregor und feiner Familie.

bes Gregorius: Arianzus, ipsius S. Gregorii natalitius pagus. situs in regione Tiberina. Diese Angabe, obwohl bon fpateren Schriftstellern berrührend, wird baburd mabriceinlich, baf es fich wohl erklaren lagt, wie man falicblich auf Ragiang als Ge= burteort verfallen konnte, aber nicht eben fo aut, wie man auf Ariang gekommen febn mochte. Bas Gregor felbft gelegentlich über Ragiang fagt, ift oben icon bemerklich gemacht; außerbem finden wir ben Ort bei ben Alten fast nur bem Namen nach Um besten bat bie Nachrichten über benfelben Dan= nert zusammengestellt. 1) Wir heben baraus besonders bervor, mas er aus bem Bericht eines europäischen Reisenben Baul Qucas ju Anfang bes 18. Jahrhunderts mittheilt. "Diefer bezeichnet als bie Localität bes alten Naziang ben Fleden bei ihm Sagibestage, bei Bocode richtiger Sabidi Bertas genannt. Er hat ben Namen von einem türkischen Seiligen, welcher bier eine große Unftalt gur Berpflegung aller Reisenben anlegte. wird noch jest burch Geiftliche unterhalten, bei benen fich eine berrliche Bibliothet von Manuscripten und ber Sit ber Gelebrfamteit finden foll. Der Anblid weitläufiger Ruinen beweift, baß einst auf ber nämlichen Stelle eine ansehnliche Stadt fic Diefe Stadt mar Ragiangus." Das Uebrige febe man bei Mannert. Ich füge nur noch hinzu, daß Naziang nicht blos bei ben lateinischen Schriftstellern ber Mittelzeit unter bem corrumpirten Namen Nanzando, Nazabos, Nazanza vorfommt, fonbern bag auch ichon hieronymus feinen Lehrer Gregorius Nazanzenus zu nennen pflegt.

#### V.

## Ueber bie Secte ber Hppsistarier.

Da ich diese Secte ber Sphfistarier sonst schon zum Gegenstand ber Untersuchung gemacht habe 2) und da eben hierdurch

<sup>1)</sup> Geographie ber Griechen und Römer. VI. Th. 28 Seft. p. 267 und 268.

<sup>2)</sup> De Hypsistariis, seculi post Christum natum quarti sects, commentatio, quam — scripsit C. Ullmann. Heidelb. Mohr. 1823. Dort ift alles Röchige aus ben Quellen angegeben und ausgeschrieben, was zur Kenntniß ber hypsistarier bienen kann.

bie Erscheinung einer andern gelehrten Schrift, 1) der ich, obwohl mich der Verfasser bestreitet, das Lob einer vielseitigen Belesenheit und eines besonnenen Urtheils nicht versagen kann, veranslaßt worden ist, so kann ich über diesen Gegenstand kurz sehn; und muß es um so mehr sehn, da es mir in der That schwer fallen würde, darüber etwas Neues zu sagen. Auch glaube ich jetzt die vollkommene Unbefangenheit und Freiheit des Urtheils noch nicht zu besitzen, welche in Beziehung auf einmal gesaßte Meinungen in der Regel erst nach einigen Jahren eintritt, wenn uns die Gegenstände wieder frisch und neu geworden sind. Ich begnüge mich also hier zu referiren und weniges nachzuholen.

Die Quellen, aus benen wir Renntnig ber bupfiftarifchen Religionsgemeinschaft icopfen konnen, find bekannt= lich höchst durftig und bestehen eigentlich blos in zwei Stellen bes Gregor von Nazianz (Orat. XVIII. 5. p. 333.) und seines Freundes, des Gregor von Nyssa, (advers. Eunom. lib. II. t. II. p. 440.); aber bafür find biefe Quellen um so zuberläffiger, ba beibe Männer in bem Lande geboren waren und lebten, worin bie Secte ber Supfistarier blubte, und zwar zur nämlichen Beit, ba biese Secte blühte, ja ber erftere sogar von einem Bater abstammte, ber in seiner früheren Lebenszeit felbft Supfiftarier Aus diefen Quellen nun geht mit Beftimmtgewesen war. heit folgendes hervor: bie Supfistarier (welche von bem nuffenischen Gregor auch Sphfiftianer genannt werben) berehrten einen allmächtigen Gott (δ παντοκράτωρ μόνος αὐτοῖς σεβάσμιος) welchen fie burch ben Ramen bes Söchften ("Υψιστος) auszeichneten; und eben biefe Berehrung bes Bochften war fo fehr bas Eigenthümliche biefer Menschen, bag fie gerabe babon ben Namen Yψιστά giot trugen. Bei ber Unbetung biefes Got= tes verwarfen fie Joole (eloula) und Opfer, hatten aber eine Art von Reuer= und Lichtbienft ober verehrten ben unfichtbaren Allmächtigen unter ben sichtbaren Zeichen bes Feuers und Lichtes (τιμῶσι τὸ πῦρ καὶ τὰ λύχνα). Der fiebente Tag -Gregor von Nazianz sagt geradezu το σάββατον - war ihnen heilig; ebenfo beobachteten fie gewiffe Speifegefete, verwarfen ieboch bie Beschneibung. Gregor von Naziang bezeichnet fie als

<sup>1)</sup> De Hypsistariis, opinionibusque, quae super eis propositae sunt, commentationem scripsit Lic. Guilielm. Boehmerus. Praefatus est Neander. Berol 1824. Herr Boehmer hat alle theits altere, theils neuere Meinungen über die Secte gelehrt zusammengestellt und wohl beurtheilt. Eine fritische Anzeige beiber Schriften, sowohl ber Boehmer'ichen als ber meinigen, sindet sich von mir in den heibelberger Jahrbüchern v. 1824. Nro. 47.

eine halb jübische, halb heibnische Secte und Gregor von Apsie sett sie ebenfalls mit den Juden in eine Klasse, insofern beibe, Juden und Hppsistarier, zwar das Dasehn eines Gottes anerkannten, dabei aber den Christen gegenüber leugneten, daß dieser Gott Vater eines Sohnes seh. Dieses Wenige ist es, was die Duellen mit Bestimmtheit aussagen. Wohl mag noch anderes den Hppsistariern eigenthümlich gewesen sehn, aber darüber ist, bei dem gänzlichen Mangel an Nachrichten keine Gewisheit zu erlangen.

Bei Begründung meiner Anficht über ben Ursprung ber Sphfistarier ging ich bon ber Acukerung bes Gregorius von Ragiang: "bie Lebre ber Sphfistarier feb ein Gemisch aus heibnischen und jübischen Religionselementen" mit der Bemerkung aus, daß zwar diese etwas rednerisch gestellte Aeußerung Gregors aus dem subjectiven Urtheil besselben bervorgegangen febn, möglicher Weife aber boch auch auf einem guten bistorischen Grunde ruben könne. Gregor war doch wohl mit ber Secte. ju ber fein Bater gebort batte, befannt genug, um nicht so leicht etwas historisch gang unhaltbares über biefelbe zu sagen. Das Subifche nun, was fich bei ben Sppfiftariern fand, war hauptfächlich ber Monotheismus; fobann bie Feier bes 7ten Tages, Die Berwerfung ber Ibole (mag man hierunter eigentliche Gögenbilder, ober im Allgemeinen Gegenstände ber Schöpfung, in fo ferne fie gottliche Berehrung genießen, berfteben); und etwa auch die Speifegefete, obwohl über ben letteren Bunct menig Sicheres bestimmt werben fann, ba es nicht binlänglich flar ift, ob fich bie Worte bes nazianzenischen Gregor auf regelmäßig wiederkehrende Fasten, ober auf fortbauernde Enthaltsamkeit von gewissen Speisen beziehen. Doch ift bas lettere weit mahrscheinlicher (ba ein gur Afcese geneigter driftlicher Bater bas bloge, wenn auch strenge, Fasten nicht als uexpologia bezeichnet haben wurde), und bann haben wir auch hierin etwas, mas bon ben Juben fehr leicht ju ben Sppfiftariern übergegangen febn tonnte. - Das eigenthumlich Beibnifche ber Secte bezeichnet Gregor mit ben Worten: τιμώσι τό πῦο καὶ τὰ λύχνα, indem er uns zugleich durch die Unbestimmtheit bes Ausbrucks Ellnvert alarn die Freiheit läßt, an den beliebigen paffendsten beibnischen Cultus zu benten. Unter allen beibnischen Culten aber, welcher wird jedem, ber die Worte , τιμώσι τὸ πυρ και τα λύχνα" lieft, natürlicher einfallen, als der perfifche, bei bem Feuer= und Lichtbienst in geistig reinerer wie in finn= licherer Form jederzeit Grundcharafter mar? Es scheint aber bei ben Ausbrücken nicht an eigentliche Feueranbetung, sondern an

Berehrung bes unsichtbaren höchsten Gottes unter bem Symbole bes Feuers gebacht werden zu muffen, sowie auch bem reineren Magismus das Feuer nicht selbst das Göttliche, sondern nur heislig zu verehrendes Zeichen des Göttlichen war. Auch darin stimmeten die Hypsistarier mit den Persern (wie mit den Juden) überzein, daß ihnen Idole Gegenstand des Abscheues waren.

Diefe Bermuthung über ben Ursprung ber bopfiftarifden Grundfage aus einer Mifdung jubifcher und perfifder Religions= elemente erhält ihre Bestätigung bornehmlich baburch, bag gerabe bamals in Cappadocien, bem Lande, wo wir allein zuberläffige Spuren unferer Secte finden, viele perfifche Eingewanderte fich befanden, welche von Bafilius b. Gr. Magufaer (Basil, epist. 258.), bon Strabo Magier und Phrathen (Geograph. lib. XV. p. 732. edit, Casaub.) genannt werben, und nach ben Nachrichten beiber Schriftsteller auch in bem fremben Lande baterliche Religionssitten beibehalten hatten. Juden waren ohnebieg befanntlich in allen mittel- und vorderafiatischen ganbern gerftreut. Wie leicht Jubaismus und Parfismus in naberes Berbaltniß gesett werden konnten, zeigten icon bie Wirkungen bes Grils: bie Juden nahmen Berfisches in ihre Glaubenslehre auf, und Chrus bemährt burch Thatsachen seine Chrerbietung gegen ben bon ben Juden angebeteten Berrn Simmels und ber Erbe (2 Chronic. XXXVI. 23. Esr. I. 2. 3. 4.); aber babei bleiben bie Berfer goroaftrifche Lichtbiener und bie Juben mofaische Behovahbiener. Erft bier bei ben Sppfiftariern bes vierten Sahrhunderts wurde fich eine vollkommene Berschmelzung bes Judaismus und Barfismus zu einer eigenthumlichen britten Religionsform zeigen. bie zugleich einfacher mare, als beibe Religionen, aus benen fie hervorgegangen; eine Berichmelzung, welche bei ber naben Berührung ber Juben und Berfer und bei ber Berpflangung jener wie diefer aus ihrem Baterlande unter frembe (driftliche und beibnische) Religionsgenossen sehr wohl möglich war, und burch manche analoge Beispiele aus ber Religionsgeschichte, fo wie burch Die Geneigtheit ber Beit jum Eflefticismus und jur Religionsvermengung auch innerlich mahrscheinlich wird. Db nun biefe Ber= mischung ausgegangen seb von Berfern, welche bie Borguge bes jubifden Monotheismus anerkannten, babei aber boch nicht gang bon ihren Religionssitten laffen wollten - ober bon Suben, welche bas Cerimonielle ihres Cultus zu vereinfachen bie Absicht hatten und dabei eine Art perfischen Lichtbienstes annehmbar fanben, - ober bon Seiden, welche, zwischen Berfer und Juben geftellt, fich eine fo einfache Religionsweise aus bem Glauben und Dienst beiber Bölfer bilbeten? Darüber tann bei ber Dürftigfeit ber Nachrichten und bem Schwankenden möglicher Bermuthun.

gen nicht leicht etwas festgesett werben.

Bermandt maren bie Supfiftarier, wie es scheint, mit ben heibnifden Cuphemiten ober Meffalianern Spriens und Bboniciens, welche nach bem Berichte bes Epiphanius (haeres. LXVIII. p. 1067. Potav.) weber jum Jubenthum noch jum Chriftenthum fich bekennend, fonbern aus bem Beibenthum entsprungen, gwar Die Eriftens mehrerer Götter annahmen, babei aber nur einen unter bem Ramen  $\pi \alpha \nu \tau o \varkappa \rho \dot{\alpha} x \omega \rho$  und zwar nach den Wor= ten bes Berichterstatters μετά πολλής λυχναψίας καὶ φώτων verehrten. Möglich, daß auch biefe Cuphemiten auf irgend eine Weife mit bem Parfismus jufammenhingen. Noch merkwürdiger und weniger beachtet ift, was in ber erften Salfte bes fünften Jahrhunderts Chrill ber Alexandriner (de adorat, in spiritu et verit. lib. III. t. I. p. 92.) von einer in Balästina und Bhönicien berbreiteten Secte ergahlt, beren Mitglieder fich Geogeseis (Deicolae) nannten. Auch fie verehrten einen Gott, ber ausbrudlich als burgros bezeichnet wurde — auch von ihnen bemerkt Chrill, wie Gregorius bon ben Sppfiftariern, bag fie weber reine Juben, noch reine Beiben, sonbern ein Gemifch aus beiben gewefen waren, indem fie neben bem bochften Gott jugleich erhabene Gegenstände ber Schöpfung (τὰ έξαίρετα τῶν κτισμάτων), wie die Erbe, ben himmel, Sonne, Mond und die ausgezeichnetften Geftirne als göttliche Wefen anerkannt hatten. Bier finben wir allerbings auf eine ganz eigene merkwürdige Art Monotheismus und Sabaismus in Berbindung gefest; ob aber eine folde Berbindung die Unnahme einer Bermandtichaft ober gar einer Jbentität ber Θεοσεβείς und Supfistarier begünftige, möchte immer noch sehr zweifelhaft sehn, ba es nach meiner Meinung nicht bewiesen werben fann, daß die Sypfistarier wirklich Gegenftanbe ber fichtbaren Schöpfung verehrten. - Bas Berr Bohmer gegen biefe Unficht bes Berfassers eingewendet hat, wolle ber geneigte Lefer aus beffen Commontat. S. 7. p. 35. erfeben, eben fo aber auch, mas ber Berfaffer gur Bertheibigung feiner Meinung glaubte borbringen ju tonnen, aus ben Seibelberger Sabrbüchern 1824. Nr. 47. p. 744.

Ein gelehrter Recensent in ber Jenaer Literat. Zeitung (Decemb. 1824. Nr. 238. p. 455) stimmt bem Verfasser barin bei, "baß er eine genaue Verwandtschaft ber Hypsistarier, Eucheten, Magusäer und ber Deicolaner annimmt; meint aber, daß diese verschiedenen Secten nur Verzweigungen einer älteren Parthei waren, deren Ursprung er in die Zeit der allgemeinen religiösen Gährung der ersten Jahrhunderte, wo sich so viele von den pos

fitiven Religionsformen trennten, und mehr ober weniger bon ihnen beibehaltend, eigene Partheien (aigeoeig) bilbeten, am liebften feten mochte. Die Bermanbtichaft ber Lehren und Ginrich= tungen ber Meffalianer und Subfiftarier mit benen ber Effaer und Therapeuten, wie fie Bhilo de vita contempl. fcbilbert, ift zu auffallend, als bag wir fie bem Bufalle guschreiben mochten. Die Effaer und Therapeuten berehrten nur ben bochften Sott (tò ov, Philo, quis rer. div. haeres T. II. p. 457. und de vita cont. p. 472. ed. Mang.): verwarfen Bilber und Opfer (wie es von den Sppfistariern beim Gregor heißt: eldwaa zat θυσίας αποπεμπόμενοι); fie feierten nur ben 7ten Tag ber Woche (von den hypfistariern το σάββατον αίδούμενοι), waren ftreng im Genuffe ber Speifen (Gregor. την περί τα βρώματα μικρολογίαν κ. τ. λ.); fie legten einen großen Werth auf bas Gebet (bas nämliche fagt Cpiphanius, Auguftin, Theoboret von ben Meffalianern); hatten ihre besonderen Bet- und Erbauungs= bäufer (bon ben Gucheten erwähnt biefes Spiphanius ausbrudlich als etwas besonderes Haer. 80.); behaupteten in ber Begeifterung Gott ju ichauen (man nannte bie Gucheten felbft Enthufiasten, v. Danaeum ad August. de Haer. p. 168. 169.); beschäftigten fich mit Gefängen und Lobliebern auf Gott (baber bie Deffalianer beim Auguftin vielleicht auch Bfallianer beigen); hielten nächtliche Rusammenfunfte (wie Cpiphanius auch von ben Gucheten berichtet); und bag fie bie Beschneibung verwarfen, ift um fo mahricheinlicher, ba fie alle mosaischen Gesetze allegorisch beuteten (Philo 1. 1.). Die Sitten bes alteren Gregor, ba er noch Sypfistarier war, feten auch gute moralifche Grundfate voraus, wie fie befanntlich bei jenen Partheien gefunden wurden (v. Gregor. Naz. Orat. XIX. p. 289 sqq.). Ift nun gwar ber Rec. weit entfernt, bie Sppfiftarier für Therapeuten halten ju wollen: fo glaubt er boch um jener Aehnlichkeit willen mit Recht behaupten zu burfen, bag fie Abtommlinge jener alten Barefen, beren Sig in Aegypten, Sprien und balb auch in Kleinafien war, gewesen fenn mögen."

Der Berfasser, ohne biese scharssinnige Vermuthung gerabe abweisen zu wollen, begnügt sich mit ber Bemerkung, daß ihm boch ber Zusammenhang der Hypsistarier mit älteren effäischen oder therapeutischen Religionsgesellschaften nicht historisch evident genug begründet scheine, um dem Recensenten unbedingt beisaustimmen.

Bum Schluß noch eine hiftorische Parallele, nicht um ben Ursprung und bas Wefen ber hppfiftarischen Secte genauer zu erklären, sonbern um die innere Aehnlichkeit zwischen zwei entfernt liegenden Religionspartheien nachzuweisen. Die Hopfistarier können nämlich mit einer Secte des Mittelalters, den Pafagiern ober Pafagin ern (Pasagii, Pasagini), verglichen werden, welche sich im 12ten Jahrhundert in der Lombardei bildeten und ihren Namen wahrscheinlich daher hatten, daß sie, wie viele andere Sectirer jener Jahrhunderte, aus Furcht vor den Verfolgungen der herrschenden Kirche ein herumschweisendes Leben führen mußten. Die Pasagier waren eine judaisirende Parthei, sie wollten, die Opfer ausgenommen, das ganze mosaische Gesetz beobachtet wissen, feierten den Sabbat, hielten die jüdischen Speisegesetze und führten unter sich die Beschneidung wieder ein, wodon sie auch den Ramen Circumcisi trugen. Außerdem leugneten sie die göttliche Würde Christi, erklärten ihn zwar für das vorzüglichste Geschöpf, aber eben doch für ein bloßes Geschöpf, und verwarsen überhaupt die ganze Trinitätslehre. 1)

Die Pasagier kamen also mit ben Hypsistariern überein im reinen Monotheismus ober Unitarismus und im Judaistren, ob- wohl die Hypsistarier dieses lettere nicht so weit trieben, daß sie auch die Beschneidung eingeführt und die Beobachtung des ganzen mosaischen Gesetzes verlangt hätten. Allerdings kein ganz unbedeutender Unterschied, der auch noch dadurch vergrößert wird, daß die Hypsistarier keiner positiven Religion zugethan gewesen zu sehn scheinen, die Basagier dagegen Christen sehn wollten,

<sup>1)</sup> Wir haben über bie Pafagier zwei altere Berichte, welche im Gangen volltommen übereinstimmen. Der eine, von einem abtrunnigen Lehrer ber Ratfarer, Bonacorfi, in seiner Vita haereticorum in D'Achery Spicileg. tom. I. p. 211 seqq. santat so: In primis dicunt, quod mo-saica lex sit ad litteram observanda, et quod Sabbatum et Circumcisio, et aliae legales observantiae adhuc habere statum debeant. Dicunt enim, quod Christus Dei filius non sit aequalis patri, et quod pater et filius et spiritus sanctus, istae tres personae non sint unus Deus et una substantia. Praeterea ad augmentum sui erroris, omnes ecclesiae doctores, et universaliter totam ecclesiam Romanam judicant et condomnant. Das Letztere war ohne Zweisel ihr Sauptverbrechen, um beswillen sie auch von der Ecclesia Romana versolgt als stillchige Passagiere durch die Länder wandern mußten. Der andere Bericht von Gerhard von Bergamo (ungefähr vom J. 1230.) sindet sich in einem turgen Auszuge in Muratorii Antiqq, Ital. med. aevi tom V. p. 152. edit. Mediol. und fagt von ben Pasagiern Folgenbes: Dicunt Christum esse primam et puram creturam: et vetus testamentum esse observandum in solennibus et circumcisione, et in ciborum perceptione, et in aliis fere omnibus, exceptis in sacrificiis. Bergl. über diese Secte außerbem Schröch's K. G. XXIX. p. 655. u. Mosheim's K. G. II. p. 628. ber beutschen Bearbeitung, wo auch noch (außer Filefilin's Kirchen 11. Reterhiftorie I. p. 46.) eine Abhandl. ber Bibliotheca Bromons. nova. class. V. fasc. 2. über bie Pasagier angesührt ift, bie ich leiber nicht vergleichen tonnte.

und sich zur Begründung ihrer Grundsäße auf das alte und neue Testament beriefen. 1) Ich bin deswegen keineswegs geneigt, einen wirklichen historischen Zusammenhang zwischen beiden, durch 8 Jahr-hunderte getrennten, Secten anzunehmen, sondern wollte nur darauf ausmersam machen, wie sich in so verschiedenen Zeiten und Ländern, unter ähnlichen (wenn gleich auch wieder vielsach verschiedenen) Berhältnissen eines aufgeregten Jahrhunderts übereinstimmende religiöse Erscheinungen entwickeln.

# Bufäte.

Bu p. 36. lin. 10. Die Masse bessen, was von den gelehrztesten Männern (z. B. Brissonius, Baronius, Tillemont u. a) über Gregors Testament geschrieben ist, zu vermehren, hielt ich für überstüssig. Ich bemerke nur, daß mir die Gründe, welche für die Achtheit dieser Urkunde angeführt werden, überwiegend zu sehn scheinen. Literarische Nachweisungen darüber sindet man bei Fabrie. Bibl. Gr. Vol. VIII. p. 415.

Bu p. 200. Ueber bas mit dem Namen Gregors bezeichnete Gedicht, welches am meisten zu kritischen Bemerkungen Anlaß gegeben hat, den Xquards näaxwr, Christus pations, würde ich gerne eine Untersuchung angestellt haben, wenn ich ganz im Besitz der Berhandlungen gewesen wäre, die schon darüber gepslogen worden sind. Nachdem Grotius, J. S. Bossius, Dan. Heinsius, Balckenaer u. a. gelegentlich ihre Ansicht über diese kirchliche Tragödie mitgetheilt hatten, machten dieselbe zwei neuere deutsche Gelehrte, Augusti und Sichstädt, zum Gegenstand einer besonderen Untersuchung, welche aber beide auf verschiedene Resultate führte. S. Augusti's Denkwürdigkeiten Th. 5. p. 341. Da ich Sichstädts Schrift die jest nicht erhalten konnte, so behalte ich mir vor, bei einer andern Gelegenheit über diesen kritischen Streitpunct mehreres zu sagen.

<sup>1)</sup> Bonacorfi sagt am Schus seines Berichtes: Sed quia hunc saum errorem novi testamenti ac prophetarum testimonio (asserere) nituntur, proprio illorum gladio, Christi suffragante gratia, sicut David Goliam, cumdem suffocemus.

Drud ber hofbuchbruderei (5. M. Pierer) in Altenburg.



### UNIVERSITY OF CALIFORNIA BERKELEY

Return to desk from which bor This book is DUE on the last date sta

29 May 50 9 8

Oglin of Jordoller

MAY 3 1963

MAY 3 1963

MAY che 7 MARS 1 1983

LD 21-100m-11,'49 (B7146s16)476

Ullmann, Karl Gregorius von Nazianz. BR1720 G7U6 33237 BR 1720 G746 UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

